6188-£581 NSS/




I nETde editorial

o) PUEBLOS ORIGINARIOS.
n DERECHOS SOCIALES,

CULTURAY TERRITORIO

oclubre
2018

h

AXEL LAZZARI Presentacion 6 AXEL LAZZARI La reemergencia indigena
en la Argentina: coordenadas y horizontes 12 C. CASTELLANOS, P.
LANUSSE, L. RODRIGUEZ, M. V. SABIO COLLADO Y A. VILLAGRAN Los
Valle Calchaquies y los diaguitas 22 DEBORA FERREYRA Y MARIANELA
STAGNARO Un reclamo indl'gena en la ciudad de Cérdoba 30 CAROLINA
CRESPO “Estamos vivos™ 38 PEDRO MUNARETTO Malvinas indigenas
46 CARLOS MASOTTA Represién, imagenes y silencios 54 CELINA SAN
MARTIN Ceferino, el sustituto 60 MERCEDES BIOCCA Entre la inclusién
y la exclusién 66 NATALIA CASTELNUOVO BIRABEN Y EDUARDO SORIA
Una miradasobrelarelacién entre las politicas de desarrolloy los pueblos
indigenas en el norte argentino 76 ANA RAMOS Contrapuntos mapuche
del ejercicio politico 84 CESAR CERIANI CERNADAS Espiritualidad,
ancestralidad y territorio 92 PIA LEAVY “La lucha por la tierra es también
una lucha por la salud” 98 MORITA CARRASCO Justicia para indigenas
106 ANABELLA VERONICA DENUNCIO Mujeres indigenas 112 SILVIA
HIRSCH Jévenes indigenas y profesionalizacion 118 ADRIANA SERRUDO
Pueblos indigenas y politicas educativas 124 DARI0O RODRIGUEZ
DUCH ELl proceso de consulta para el tratamiento del Proyecto de Ley
de Propiedad Comunitaria Indigena en el Congreso de la Nacién 132
ANEXO 1: Pueblos indigenas en la Constituciéon Nacionaly en el Derecho
Internacional 140 ANEXO 2: Pueblos indigenas segun el Censo 2010 142




por CAROLINA CRESPO. Doctora en
Antropologia Social y Licenciada en Ciencias
Antropoldgicas por la Universidad de Buenos
Aires. Es Investigadora Adjunta del CONICET y
profesora de grado y posgrado de la Facultad
de Filosofia y Letras de la Universidad de
Buenos Aires




EL RECLAMO POLITICO DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS
NO SE LIMITA A LA RESTITUCION. TAMBIEN DENUNCIA EL
EJERCICIO DE VIOLENCIA FiSICA, MORAL Y EPISTEMICA
QUE SIGNIFICO LA PATRIMONIALIZACION DE RESTOS
HUMANOS, ESPACIOS Y “OBJETOS” INDIGENAS.

"“ESTAMOS VIVOS™.
PATRIMONIO,
FRAGMENTACIONES'Y
HERIDAS ABIERTAS




o0s pueblos indigenas no hemos desaparecido, es-

tamos vivos. Y el hecho de estar yo acd y estar mis

hermanos de la comunidad Quilmes de Tucumdn,
da testimonio de que los pueblos indigenas existimos. Somos una
realidad. No hemos desaparecido. (...) disculpen si soy muy reite-
rativo, pero es la cuestion asi- que los patrimonios culturales de los
pueblos indigenas son nuestros y tienen que estar en nuestras co-
munidades de nuestros pueblos. Que tienen que volver a nuestros
lugares sagrados. ;Por qué? Porque si no, no puede haber equilibrio
en nuestra cosmovision. Cuando se han arrancado lugares, cosas,
nuestra parte espiritual, nos han sacado partes nuestras. O sea, a

un ser humano si le sacan un pie no puede caminar. A nosotros nos

han sacado muchas partes de nuestra espiritualidad. Entonces, yo
creo que es hora de empezar a hacer esa reparacion. Porque a los
pueblos indigenas (...) nos faltan muchas cosas que nos han ro-
bado, nos han saqueado y eso. No estamos completos. (...) Porque
esos lugares, esas perforaciones que se hicieron, en tiempos de la
mal llamada ‘Camparia del Desierto, o la Camparia del Chaco;, es
parte de nuestra vida, es parte de nuestros sentimientos, es parte
de nuestro ser”, decfa Jorge Nancucheo, presidente de la Organi-
zacién de las Naciones de Pueblos Indigenas en Argentina, en
un “Seminario de patrimonio arqueoldgico y derechos de los
pueblos indigenas” organizado por la Direccién de Derechos
Econdmicos, Sociales y Culturales de la Secretaria de Derechos
Humanos de la Nacién, y la Sociedad Argentina de Antropolo-
gfa, con el apoyo de la Universidad Nacional de San Martin, en el
afo 2008.

El relato era mas extenso. Apuntaba a reflexionar criticamente so-
bre aspectos que, desde la reapertura democratica en la Argentina,
comenzaron aflorar en el espacio publico en torno a los procesos
de patrimonializacién de manifestaciones culturales y restos hu-
manos indigenas. El marco organizador del evento -la Secretarfa
de Derechos Humanos y la Sociedad Argentina de Antropologfa-,
los participantes invitados a debatir -indigenas, abogados, aca-
démicos- y los términos de este referente indigena se reiteran en
muchas demandas de los pueblos originarios en este terreno. Nos
hablan de la especificidad que ha seguido la trayectoria de estas
politicas, las omisiones y contradicciones que las atraviesan y,
como destacaba otro mapuche, la opacidad del lenguaje.

En lineas generales, las politicas patrimoniales se asientan

40 > por CAROLINA CRESPO

sobre un régimen de propiedad que se gesta con la crea-

cién de los Estados nacionales y su ejercicio de soberanfa y
administracién de lo viviente y la muerte. En particular, la
patrimonializacién de restos humanos, espacios y “objetos”
indigenas se configuré bajo un ejercicio de violencia fisica,
moral y epistémica. Como lo expresa aquel indigena, en su
relato de la eliminacidn fisica y extraccién de sujetos, objetos y
entornos que pasaron luego de las campanas militares de fines
del siglo XIX, a ser convertidos en “ruinas” y “restos” a extraer,
estudiar, “conservar” y/o exhibir en instituciones. Por otro lado,
del impedimento de ser ellos quienes pudiesen fijar sentidos



El mismo proyecto
“modernizador”y
“civilizador” que
extermino a gran
parte de la poblacion
indigena y sometio al
indigena vivo, decidia
“conservar”, “poseer”
y definir aquello que
ahora categorizaba
como “piezas” de
museo, “evidencias” de
investigacion cientifica,
“curiosidades” de
coleccion y exhibicion
pertenecientes al
Estado-nacion.

sobre s mismos y decidir sobre lo propio. El mismo proyecto
“modernizador” y “civilizador” que exterminé a gran parte

de la poblacién indigena y sometié al indigena vivo, decidia
“conservar”, “poseer” y definir aquello que ahora categorizaba
como “piezas” de museo, ‘evidencias” de investigacién cientifi-
ca, “curiosidades” de coleccién y exhibicién pertenecientes al
Estado-nacién.

En las dltimas décadas, muchos indigenas denuncian la para-
doja de un dispositivo que ha justificado la coleccién de sus
objetos, cuerpos y espacios argumentando la posibilidad del
recuerdo frente a la pérdida o desaparicién del indigena como
destino, sin revisar su rol en el mismo proyecto desaparecedor.
Hacia comienzos del siglo XX las colecciones museales se col-
maron de objetos, registros visuales, escritos y cuerpos de suje-
tos indigenas diseccionados y cosificados bajo un ordenamiento
y clasificacién occidental que les quité en muchas ocasiones su
nombre, su entorno de referencia y relacién con otros, su sen-
tido y valor. Paralelamente, exhibia sus fragmentos en sus salas
como un ‘otro” extinguido o en vias de extincién dentro de un
ordenamiento lefdo como irreversible hacia la modernidad y el
capitalismo.

Una parte importante de esas colecciones se conformé de es-
queletos y craneos saqueados o exhumados de tumbas que fue-
ron donados a museos y luego desmembrados y estudiados allf
para ‘documentar” tipologias raciales. Otra parte se constituyd
de objetos huaqueados, comprados, canjeados o extraidos en el
marco de expediciones cientificas. Pero también, una porcién
de la coleccién anatémica, en el caso del Museo de La Plata —
como Inakayal, su mujer, Margarita Foyel y otros— se compuso
de indigenas que, tomados prisioneros luego de la “Conquista
al Desierto’, fueron trasladados allf como personal de servicio

y objeto de estudio a pedido de su director y, una vez muertos,
estudiados y exhibidos como parte de su acervo patrimonial.
Fuera de sus contextos fisicos y sociales, las expresiones cultura-
les, paisajes y cuerpos indigenas fueron convertidos en vestigios
de una “historia” contemplada pasada o a punto de desaparecer
-‘el pasado indigena ausente o en vias de extincién’, el ‘origen
del hombre primitivo’, el “ancestro de la nacién’- con desigual
jerarquia respecto de otras historias y repertorios patrimoniales
enaltecidos.



Enunciar la privacion, glosar derechos
;Cémo se procesan, habitan y enuncian omisiones, violencias y
despojos? En las ultimas décadas, algunos indigenas comenza-
ron a reflexionar sobre el “patrimonio’ como una categorfa pasi-
ble de ser utilizada desde una instancia reivindicativa y politica.
Recurrieron a este término para reclamar derechos y lo redefi-
nieron ya no como una seleccién de aspectos representativos de
la cultura sino como la cultura en sf misma. “Nuestro patrimonio
cultural es todo”, me decfa en una entrevista una mapuche en
2005, replicando algo que también habia sido emitido en el Foro
Nacional de Participacién de los Pueblos Indigenas de 1997 y en
el Foro Nacional “Derechos de los Pueblos Indigenas en la Poli-
tica Publica” de 2004. Esta visién del patrimonio como totalidad
se relaciona con la preocupacién por habilitar memorias, cuer-
pos y experiencias que fueron escindidas y ‘expropiadas” o bien
devinieron “silenciadas y guardadas” como producto de impo-
siciones. El desplazamiento de la nocién de “pérdida” hacia la
nocién de ‘extraccién” o a lo “guardado en silencio” expone aque-
llo que los sectores hegemdnicos omiten: la conquista y la colo-
nialidad impuesta. Asimismo, revela las formas a través de las
cuales los indigenas definen y redefinen, de manera variada y en
cada contexto, como sefiala la antropéloga Sabatella, ejercicios
de poder, desacreditaciones, “discontinuidades y continuidades”
producto de violencias y de luchas elaboradas frente a estas.

Sin embargo, la mayor parte de los reclamos indigenas dentro

del campo patrimonial en la Argentina se concentra en torno a
restituciones de cuerpos humanos cuya demanda no se orienta

a través del lenguaje patrimonial. Los indigenas reclaman a sus
‘ancestros/antepasados” —sea por lazos de consanguinidad y/o
politico-afectivos— que se encuentran en museos o han sido des-
enterrados. Y es que, para ellos, los sujetos y sus “objetos” compor-
tan un valor especial y una relacién viva y afectiva con el espacio,
el entorno, las personas, que no se rigen por los marcos en los
que fueron incorporados dentro del campo patrimonial. Varios
miembros de la Comunidad India de Quilmes relatan sobre en-
fermedades y muertes ocurridas durante la reconstruccién de la
Ciudad Sagrada de Quilmes a raiz de vapores desprendidos —“an-
timonia’- por el desentierro de objetos —-metales que se denomi-
nan “tapados’- y cuerpos —de “los antiguos”- cuyos equilibrios
fueron interrumpidos con su remocién. En una linea similar, los
mapuche de la Comarca Andina del Paralelo 42°, en la Patagonia
argentina, critican cualquier tipo de excavacién y coleccién —pa-
sada y actual- de restos humanos indigenas y de aquellos objetos
que estuviesen enterrados con ellos. Manifiestan la pertenencia
indigena de esos cuerpos, su respeto hacia sus antepasados y/o el
efecto peligroso e irreversible que puede producir el desentierro
de los mismos, sintométicamente adjudicado a un “extranjero’ o
un “blanco’. Conciben a los “muertos” no como un objeto inerte

42 >

del pasado sino dentro de un marco interpretativo que los inscri-
be como ancestros o antecesores que ocupan un espacio, poseen
poder y accién sobre los sujetos en el presente e interactiian con
quienes alin permanecen vivos a través de sefiales o suefios.

Las restituciones se asientan en un proceso de revisién y recons-
truccién de una cadena de vinculos genealégicos, de memorias
dolorosas de violencia y, en ciertos casos, de gestas de luchas
indigenas por otros derechos, entre ellos, el derecho al territorio
y areconstituirse como cuerpo politico. Algunas restitucio-

nes de cuerpos humanos, e incluso la restitucién de la Ciudad
Sagrada de Quilmes, se articulan con demandas territoriales
irresueltas y expectativas de revertir regimenes de saber y poder.
Las restituciones involucran a indigenas y no indigenas que co-
laboran en el reclamo y suelen estar impregnadas de tensiones.
El regreso de algunos cuerpos indigenas a comunidades y terri-
torios mapuche y mapuche-tehuelche en estos tltimos afios en
Chubut y Rio Negro, especialmente de los cuerpos de Inakayal,
su mujer y Margarita Foyel, fueron vivencias fuertemente emo-
tivas ligadas a eventos criticos y heridas todavia abiertas como
pueblo indigena. La restitucién fraccionada de estos cuerpos,
las numeraciones marcadas en los huesos, el alambre con el que




“ESTAMOS VIVOS”. PATRIMONIO, FRAGMENTACIONES Y HERIDAS ABIERTAS > 43 ‘

fueron atados, etc., volvieron palpable y visible la crueldad del
genocidio indigena sobre el que se gesto la nacién y las politicas
patrimoniales, y habilitaron la reflexién acerca de su duracién:
“El genocidio sigue existiendo, la tortura sigue existiendo, la per-
secucidn politica sigue existiendo” (Programa Zungukelutakuyen,
Radio Nacional El Bolsén, 2015). Paralelamente, estas restitu-
ciones posibilitaron anudar vinculos entre indigenas vivos y con
los ancestros, completar el ciclo de esos sujetos restituidos y,

al mismo tiempo, ponderar conocimientos, figuras y practicas
culturales que se conciben propias.

Ahora bien, algunos indigenas no reclaman ptblicamente ma-
nifestaciones culturales, saberes y cuerpos que fueron patrimo-
nializados. La ausencia de reclamo no implica necesariamente
falta de interés. Los sentidos otorgados a ciertos pasados, pro-
ducciones patrimoniales y/o tradiciones pueden asumir trayec-
torias complejas, heterogéneas e incluso ambivalentes en lo que
respecta a su adscripcion y significacién, pues se interrelacionan
de maneras variables con discursos y practicas hegemonicas
construidas en torno a ellos en el pasado y en el presente. Para
dar algunos ejemplos, aunque algunos mapuche en la Comarca
Andina no han reclamado puiblicamente el “patrimonio arqueo-

légico’, adscriben al pueblo mapuche las manifestaciones cul-
turales producidas en tiempos remotos. Asimismo, una minorfa
que mantiene posturas mas ambivalentes —positivas y negativas,
de continuidad y discontinuidad- respecto de ciertos pasados
que han sido estigmatizados, como el periodo previo a la “Con-
quista al Desierto’, sostienen que esas manifestaciones son indi-
genas o ‘indias” y no deben ser extrafdas por los “blancos”. Pero
ademds, las “materialidades” constituidas en patrimonio pueden
ser vectores de temporalidades diversas, documentar otras terri-
torialidades y tener la capacidad de evocar experiencias cotidia-
nas que no se cifien al relato patrimonial. En la Comarca An-
dina, los mapuche recuerdan a través de las “piedras pintadas”
—como suelen llamarlas— ocupaciones indigenas primigenias
del espacio que tensionan con historias oficiales que los omi-
ten. Explican a través de ellas formas de ocupacién territorial
basadas en desplazamientos que desaffan conceptualizaciones
hegemdnicas de territorialidad. Y algunos incluso sefialan “pie-
dras pintadas” que estdn préximas a su espacio, como huellas

de mojones territoriales enajenados en los inicios del siglo XX,
evocativas de cambios importantes en sus condiciones sociales
de reproduccién.

En las ultimas décadas, algunos

indigenas comenzaron a
reflexionar sobre el “patrimonio”
como una categoria pasible de
ser utilizada desde una instancia
reivindicativa y politica.



El regreso de algunos cuerpos
indigenas a comunidades y
territorios mapuche y mapuche-
tehuelche en estos ultimos

anios en Chubut y Rio Negro,
especialmente de los cuerpos

de Inakayal, su mujery
Margarita Foyel, fueron vivencias
fuertemente emotivas ligadas a
eventos criticos y heridas todavia
abiertas como pueblo indigena.

44 > por CAROLINA CRESPO



Construir puentes

Las expresiones indigenas sobre la intima articulacién entre
cuerpos, territorios y ancestralidades o antepasados propios son
claves para comprender que las heterogéneas posiciones enta-
bladas en el campo patrimonial no se relacionan con la vene-
racién de la pérdida, la materialidad y lo ausente, sobre la que

se edificd la practica patrimonialista. Més bien se vinculan con
recordar las fracturas e impedimentos impuestos sobre su discu-
rrir y el peso y la forma divergente con las que procesan y con-
trarrestan violencias, interrupciones y desposesiones. Asimismo,
con conmemorar el valor de la sutura, restaurando el derecho,
como sugieren los indigenas, de “estar vivos” y volver a “‘com-
pletarse”. Esto es, el derecho a la autodeterminacién y a la par-
ticipacién en aquellas tematicas que los incumben; entre ellas,
el derecho a hablar por si mismos e incluso el derecho a decidir
qué es lo que se quiere decir, hacer, exhibir, omitir u ocultar.

¢En qué medida las actuales politicas patrimoniales centradas
en la retérica del reconocimiento de la diversidad cultural logran
reformular mecanismos de autoridad y poder cuando se trata de
memorias y expresiones culturales de los pueblos originarios? A
pesar de algunas propuestas de revisién de las relaciones man-
tenidas con los pueblos indigenas surgidas entre varios acadé-
micos y en algunas instituciones museales, las posiciones suelen
ser heterogéneas y el debate sigue abierto. El coleccionismo y
exhibicionismo de cuerpos indigenas sin consentimiento libre,
previo e informado prosigue en algunos museos a contrapelo de
voces que se oponen y de normativas nacionales e internacio-
nales que lo reprueban. En afios recientes, la legislacién sobre
“patrimonio arqueolégico” continué omitiendo a los pueblos
originarios como sujetos de derechos y enlazando a sus manifes-
taciones culturales en el mismo corpus legal con el “patrimonio
paleontolégico’.

Desde fines de siglo XX y como producto de luchas indigenas,
las acciones patrimoniales no se encaminan tanto a extraer
conocimientos u objetos de los margenes al centro para exhibir-
los como residuos del pasado. Sin embargo, en el marco de un

> 45

neoliberalismo multicultural, se focalizan en su exposicién turfs-
tica, difusién o comercializacién como “tradiciones particulares
o exdticas preservadas’, como sefiala Rufer, en el &mbito local.
Ya no se exige su transmutacién, sino demostrar una diferencia
preservada original. En este trdnsito, el “reconocimiento’ de la
diversidad indigena de cada localidad alcanzé formas variadas
y posicionamientos también disimiles entre las comunidades
indigenas que a veces interpelan desde adentro de estas politi-
cas y otras desde sus margenes. Algunos municipios reconocen,
difunden y comercializan como patrimonio indigena solo aque-
llas manifestaciones culturales opuestas a Occidente que no
desafian intereses ni concepciones hegemdnicas vigentes. De
esta forma, institucionalizan de manera fija memorias y produc-
ciones culturales indigenas que han sido cambiantes, distinguen
lo admisible de lo conflictivo y excluyen lo que los mancomuna
con experiencias de otros colectivos sociales. Otros disefian
politicas en las que equiparan a los indigenas a diversidades
migrantes extranjeras, tal como histéricamente se lo ha hecho;
o bien, en otros casos, los exaltan genéricamente como pueblos
autdctonos sin distinguir etnias especificas que los integran.
Con giros diversos en cada espacio local, se trata de la adminis-
tracién del “indigena” como un ‘otro” fuera nuevamente de la
historia, afirmado bajo marcos y categorias regidos por paradig-
mas epistémicos occidentales que contintan silenciando avasa-
llamientos y luchas indigenas en este y otros terrenos.

Aquel evento en la Secretarfa de Derechos Humanos junto a
algunas otras instancias y acciones desarrolladas en ciertas ins-
tituciones museales o fuera de ellas, forman parte de la necesi-
dad de revisar y pensar juntos —indigenas y no indigenas- cémo
edificar puentes que permitan la posibilidad de la diferencia sin
habilitarla o restituirla en términos de desigualdad. Sin duda, la
necesidad de “reiterar” —como dice aquel referente mapuche- y
“reparar” es porque todavia, tal como lo demuestran eventos
recientes de represion, muertes, discriminaciones y racializa-
ciones en nuestro pais, hay muchos que, por diversas razones e
intereses, siguen sin escuchar que “no han desaparecido’.



