COLECCION

SABERES




2022

Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires

Rector
Dr. Marcelo Aba

Secretaria Académica
Prof. Mabel Pacheco



POLITICAS PATRIMONIALES Y
PROCESQOS DE DESPOJO Y VIOLENCIA
EN LATINOAMERICA

CARINA JOFRE Y CRISTOBAL GNECCO
(EDITORES)

EDITORIAL UNICEN
TANDIL 2022



Jofré, Carina

Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica /
Carina Jofré ; Cristébal Gnecco ; editado por Carina Jofré ; Cristdbal Gnecco. - 1a
ed. - Tandil : Editorial UNICEN, 2022.

332p.;24x17 cm.

ISBN 978-987-4901-40-8

1. Antropologia. 2. Politica Latinoamericana. 3. Patrimonio Histérico. I. Gnecco,

Cristébal. Il. Titulo.
CDD 306.098

© 2022 - UNCPBA

Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires
Secretaria Académica. Editorial UNICEN

Pinto 399, Tandil (7000), Provincia de Buenos Aires

Tel./Fax: 0249 4422000

e-mail: c-editor@rec.unicen.edu.ar
www.editorial.unicen.edu.ar

12 edicion: junio de 2022

Responsable editorial
Lic. Gerardo Tassara

Correccion
Lic. Ramiro Tomé

Disefio de Tapa y Maquetacion
Camila Colombo Vifa
Camila D'Angelo

Foto de tapa

Conquista, 2020

Curtoni, Rafael

Acrilico sobre tela (70 x 50)

Impreso por Docuprint

Heandel L3, Garin, Buenos Aires

Tirada: 100 ejemplares

Hecho el depdsito que marca la Ley 11.723
ISBN: 978-987-4901-40-8



INDICE

INTRODUCCION: SOBRE PATRIMONIO, DESPOJO Y VIOLENCIA
Carina Jofré, Cristébal Gnecco 9

SERES-ANCESTROS, CUERPOS EXHIBIDOS, CUERPOS DEVUELTOS Y POLITICAS
MULTICULTURALES 21

LA PATRIMONIALIZACION DE LOS ANCESTROS. RELOCALIZACION POR REENTIERRO EN SAN PEDRO DE
ATACAMA
Patricia Ayala Rocabado 23

CUANDO EL TERRITORIO SE RECLAMA EN CLAVE CULTURAL Y LA CULTURA EN CLAVE DE DERECHO.
DEBATES SOBRE PRACTICAS DE CONSERVACION Y EXHIBICION DE RESTOS HUMANOS INDIGENAS
Carolina Crespo 45

CUERPOS, MEMORIAS Y RELACIONALIDADES: REENTIERRO DE ANCESTROS MILENARIOS EN LOMA
DE CHAPALCO (LA PAMPA, ARGENTINA)
Rafael Curtoni, Kuyen Painé, Nazareno Serraino 63

LOS ENTERRATORIOS INDIGENAS COMO CAMPO DE DISPUTA. REFLEXIONES DESDE LA ONTOLOGIA
POLITICA
Mariela Eva Rodriguez 75

RUINAS, PROCESOS PATRIMONIALES Y AVANZADA ONTOLOGICA MODERNO-COLONIAL
EXTRACTIVISTA 93

EN LOS PLIEGUES DEL PATRIMONIO MUNDIAL: RELACIONES E INTERESES IMPLICADOS EN LA
PATRIMONIALIZACION DEL QHAPAQ NAN
Marcela Emilia Dias 95

RUINAS COMO PATRIMONIO
Cristobal Gnecco 113

DOS CASOS DE PATRIMONIALIZACION EN LA DISPUTA POR LO ARQUEOLOGICO
Wilhelm Londofo 127

UNA CRITICA DESENCANTADA DE LOS PROCESOS DE TURISTIFICACION Y EXTRACTIVISMO
EN ARGENTINA: EL CASO DE LOS PUEBLOS CON ENCANTO
Javier Pastrana, Carina Jofré, Marcela Emilia Diaz, Maai Ortiz 147



6 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

LA ULTIMA FRONTERA: COLONIALISMOS, EXTRACTIVISMOS Y PATRIMONIO CULTURAL EN

LA AMAZONIA PERUANA

Carito Tavera, Henry Tantalean

LOS CAMINOS DE SERVIDUMBRE MEGAMINERA Y NARRATIVAS DEL DESPOJO EN LOS PROCESOS
DE PATRIMONIALIZACIONES NEOEXTRACTIVISTAS DEL QHAPAC NAN

Carina Jofré

PATRIMONIO Y MEMORIAS DIVERSAS
EL QHAPAQ NAN, ENTRE MEMORIA E HISTORIA EN EL PERU POSTCONFLICTO
Sébastien Jallade

MINERALES CONTEMPLATIVOS, PLANTAS COMPANERAS Y RUINAS EMBRUJADAS. PROEZAS
DE UNA HISTORIA LOCAL, ALTERNATIVA Y CRITICA DE LA MINERIA EN BRASIL
Loredana Ribeiro, Sarah Schimidt

UN FANTASMA EN EL MUSEO: PATRIMONIO, HISTORIA, SILENCIO
Mario Rufer

EPILOGO

ENTRAMADOS TERRITORIALES Y ARQUEOLOGIA INDISCIPLINADA
Alejandro Haber, José Luis Grosso

171

193
235

237

255

277
295

297



AUTORES Y AUTORAS

AYALA ROCABADO, PATRICIA. Departamento de Antropologia, Universidad de Chile.

CRESPO, CAROLINA. Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas, Insti-
tuto Nacional de Antropologia y Pensamiento Latinoamericano, Universidad de Buenos Ai-
res (Argentina).

CURTONI, RAFAEL. Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires.
Investigaciones Arqueoldgicas y Paleontoldgicas del Cuaternario Pampeano, Consejo Nacio-
nal de Investigaciones Cientificas y Técnicas (Argentina).

DIAZ, MARCELA EMILIA. Centro de Investigaciones y Transferencia de Catamarca,
Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas. Universidad Nacional de Cata-
marca (Argentina).

GNECCO, CRISTOBAL. Universidad del Cauca (Colombia).

GROSSO, JOSE LUIS. Universidad Nacional de Catamarca. Argentina.

HABER, ALEJANDRO. Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas. Uni-
versidad Nacional de Catamarca (Argentina).

JALLADE, SEBASTIEN. Instituto Francés de Estudios Andinos (Pert).

JOFRE, CARINA. Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas, Universidad
Nacional de San Juan, Universidad Nacional de La Rioja, Centro de Estudios e Investigaciones
en Antropologia y Arqueologia. Comunidad Warpe del Territorio del Cuyum (Argentina).

LONDONO, WILHEM. Universidad del Magdalena (Colombia).

ORTIZ SANCHEZ, MAAL Doctorado en Humanidades. Universidad Auténoma Metro-
politana, Xochimilco (México).

PAINE, KUYEN, también conocida como Ana Maria Dominguez. Pueblo Nacién Ran-
quel. Consejo de Lonkos Ranqueles de La Pampa. (Argentina).

PATRANA, JAVIER. Doctorado en Ciencias Humanas, Universidad Nacional de Cata-
marca. (Argentina)

RIBEIRO, LOREDANA. Departamento de Antropologia e Arqueologia, Universidad Fe-
deral de Pelotas (Brasil).

RODRIGUEZ, MARIELA EVA. Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técni-
cas, Instituto de Ciencias Antropoldgicas, Universidad de Buenos Aires (Argentina).

RUFER, MARIO. Universidad Auténoma Metropolitana, Xochimilco (México).

SCHIMIDT, SARAH. Departamento de Antropologia e Arqueologia, Universidad Federal
de Pelotas (Brasil).

SERRAINO, NAZARENO. Pueblo Nacién Ranquel. Comunidad Rosa Mariqueo. Consejo
de Lonkos Ranqueles de La Pampa (Argentina).

TANTALEAN, HENRY. Universidad Nacional Mayor de San Marcos (Peru).

TAVERA, ANA CARITO. Universidad Nacional Mayor de San Marcos de San Marcos (Pert).






INTRODUCCION: SOBRE PATRIMONIO, DESPOJO Y VIOLENCIA

CARINA JOFRE, CRISTOBAL GNECCO

Patrimonio es un concepto vago, no por si mismo (su absoluta materialidad desafia cual-
quier imprecision), sino porque los discursos institucionales —del Estado, la academia, los or-
ganismos multinacionales— lo rodean de un aura misteriosa tan potente que la determinacion
de su significado pareciera una misién condenada al fracaso. ;Pero no es eso lo que quieren
esos discursos: elevar el patrimonio a una condicién casi mistica, inasible, encumbrarlo en
una centralidad simbdlica que todos tienen que reconocer y reverenciar, pero nunca discutir?
Se supone que el patrimonio es “algo” que compartimos en lo mas profundo de nuestra so-
ciabilidad, alli donde yacen los significados mds esenciales, aquellos que cementan e incluso
crean la vida colectiva. ;Pero donde estan esas profundidades, adénde llegan? En cualquier
caso, ;quiénes somos? ;Cual es la condiciéon que nos une, cual la naturaleza de este tipo de
vinculo que nos lleva a compartir? ;Cuadl es la particularidad del nosotros?

Este libro no cae en la trampa del misterio y ofrece una vision critica del patrimonio, par-
ticularmente de las politicas patrimoniales y de los procesos de patrimonializacion puestos
en marcha por los Estados latinoamericanos con el apoyo de organizaciones paraestatales. La
propuesta del libro nace del cuestionamiento que los autores y las autoras de los capitulos rea-
lizamos a las versiones concertadas del patrimonio divulgado comodamente, en gran parte,
de los espacios académicos y estatales alineados con las retéricas humanistas y de conserva-
cién de la diversidad global y del desarrollo sustentable. Mas alld de las criticas que vinculan
las actuales politicas patrimoniales y los procesos de patrimonializacion a la extensién de
los discursos del desarrollo al campo de la cultura o la economia de las identidades —un fe-
némeno atribuido a la desregularizacion transnacional de los mercados en la globalizacién
neoliberal-, nuestra perspectiva denuncia la manera brutal como esas politicas y los procesos
que ponen en marcha impactan sobre las vidas en relacion, sobre los cuerpos, sobre las memo-
rias, sobre los territorios. Los impactos mds importantes que documentamos y denunciamos
tienen que ver con el despojo y la violencia que desatan y con los que se articulan, esto es, con
la dimensidn violenta de los despojos a la que nos enfrenta la colonialidad de la naturaleza
(Alimonda 2011) en los neoextractivismos ensayados en Latinoamérica luego del consenso de
las commodities en el siglo XXI (Svampa 2012), en los cuales el patrimonio participa otorgan-
do fundamento y legitimidad a las nuevas politicas de gobernanza global. Por eso es necesa-
rio vincular los estudios criticos del patrimonio con el estudio de los nuevos extractivismos
neocoloniales.

Los articulos estan agrupados en tres tematicas: (a) seres-ancestros, cuerpos exhibidos,
cuerpos devueltos y politicas multiculturales; (b) ruinas, procesos patrimoniales y avanzada
ontolégica moderno-colonial extractivista; y (c) patrimonio y memorias diversas. El primer
grupo aborda la violencia que se ejerce sobre los cuerpos de los otros arquetipicos de la na-



10 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

ci6én en una perspectiva patrimonial. No bastaron las politicas eugénicas y de exterminio: los
cuerpos “restantes” fueron convertidos en objetos de investigacion y exhibicion. Los cuerpos
de los otros, objetos de la naturaleza, pasaron a ser parte de las colecciones de curiosidades
ofrecidas por el espectaculo nacional: medidos y clasificados, los indios fueron coleccionados
y exhibidos al lado de pajaros, fosiles, minerales, plantas. La naturalizacion de los otros tuvo
un componente grotesco —que no excluye, pero exacerba, otros tipos de violencia- que puso
a los ancestros (no sélo humanos) en las vitrinas de los museos. Los articulos cuestionan las
politicas patrimoniales sobre el cuerpo indigena: el trabajo de cosificacién a través de politi-
cas de excavacion, clasificacion, investigacion, conservacion y exhibicién que justificaron la
perpetracion de practicas de violencia en el ambito de museos e investigaciones afectando las
relaciones entre las comunidades indigenas y sus ancestros. Las comunidades despojadas de
sus seres-ancestros, sin embargo, han visto —con una mezcla de descanso y sospecha- cémo
la l6gica nacional reconvertida en postnacional decidié devolver ciertas “cosas” que habia
arrebatado a los mundos a los que pertenecian, pretendiendo que esa devolucién sanara las
heridas coloniales (Anzaldua, 2016). Las devoluciones han tenido efectos contradictorios: han
aliviado la culpa colonial de los arquedlogos y los patrimonialistas —que, sin embargo, preser-
van una inmensa parcela de dominio sobre la que contintan ejerciendo violencias inauditas—
y han permitido que las comunidades acojan a sus seres ancestrales y les devuelvan su lugar
en el tejido social. Pero las heridas coloniales estan abiertas y desde ellas se enfrentan el despo-
jo v la violencia continuos; también se recomponen los mundos que habian sido brutalmente
pisoteados. ;Qué hacer con los cuerpos cuando no quedan territorios a salvo del despojo? A
pesar de toda esta violencia, los pueblos y las comunidades imaginan, reclaman, enuncian en
estos cuerpos sus territorios de lucha y sanacién, a veces acompafiados por quienes practican
la arqueologia.

El segundo grupo pregunta por el lugar de las ruinas en la (post)modernidad, inquiere
por qué la avaricia patrimonial ha puesto sus ojos en ellas. Los procesos patrimoniales no son
tan inocentes como parece y como se pregona. En ellos se despliegan relaciones jerarquicas y
desiguales -muchas veces destructivas, destructoras—. Mas alla de los llamados a la identidad,
la integracion y el desarrollo participan de una condicién ontoldgica: son un avance de la
ocupaciéon (post)moderna de territorios y subjetividades que antes no habian sido interve-
nidos de una manera tan agresiva. Esa ocupacion, que también es econémica, ocurre sobre
fronteras en las que concurren biomas fragiles, poblaciones vulnerables, commodities apete-
cidas... y ruinas, una mezcla letal. Esta condicién ontoldgica aparece en la articulacion del
proceso patrimonial con los discursos de desarrollo, desde el obvio difundido por los agentes
del patrimonio, el del turismo, hasta otros menos obvios, como el del neoextractivismo de-
sarrollista exportador. Esta jerarquia de obviedad sugiere que la excesiva preocupacion por
los efectos deletéreos del turismo distrae la atencién analitica y politica de donde puede ser
incluso mds importante: la descripcién de vinculos profundos y dafiinos entre el patrimonio
y el discurso general del desarrollo, incluyendo, cdmo no, su sentido teleoldgico y evolutivo.
Un componente basico de ese avance ontoldgico que el patrimonio bendice y legitima es la
naturalizacién de la inevitabilidad del desarrollo, del extractivismo, de su violacién de los
derechos humanos y de la madre tierra. En linea con tal avance, la industria del patrimonio
también es extractiva: no extrae productos tradicionales, sino nuevos, los llamados “valores
patrimoniales”, de sus lugares de origen en redes de relaciones cuya importancia no es solo
histérica.



Introduccién: sobre patrimonio, despojo y violencia 1

El tercer grupo piensa la relacién violenta entre el patrimonio como heraldo de la forma
moderna de contar el tiempo pasado y otras formas no tan modernas, la manera en que trans-
forma lugares de memoria —de campesinos, indigenas, pobladores locales- en sitios arqueo-
légicos y después en sitios o yacimientos patrimoniales, cual mina donde yace la expectativa
del mineral a explotar. El patrimonio desarraiga los sentidos histéricos de origenes, destinos,
diferencias y luchas de poder; su historicidad esta, pues, velada por su reificacion. La patri-
monializacién opera sobre cosas-signo que asume y presenta como entidades naturales alld-
afuera, y que convierte en bienes patrimoniales —-nunca patrimonializables, claro, evitando el
ingreso alterador de lo histérico-, cuya existencia acepta encantada, pero jamas discute: los
bienes patrimoniales son, no devienen. Ademas, escinde los “valores patrimoniales” de sus
redes tradicionales de relacion y logra que las dimensiones semidticas sean arrancadas de las
totalidades sociales —no solo retéricamente, sino también como experiencias vividas—. Ese es
el centro del asunto, el elemento basico en la conversiéon de “algo” en bien patrimonial: para
venderlo como patrimonio primero hay que poner fin a las relaciones de las que participa-
ba, eliminar las memorias de las que formaba parte. Para venderlo en el mercado turistico,
como elemento importante del dominio de la soberania ontoldgica (postymoderna, primero
hay que callar las otras voces que lo nombran. Pero los capitulos en este grupo deshacen la
naturalidad del patrimonio, su dureza ontoldgica. Esa suspension la realizan otras memorias,
otras formas de corporeidad, otras formas de relacion con el tiempo (en plural, los tiempos) y
con los seres, fantasmas y ruinas embrujadas que lo pueblan: se trata, pues, de la rebelion de
las memorias ocupadas por lo patrimonial y sus discursos de soberania; se trata, en fin, “de
hacer de la historia una contra-memoria y de desplegar en ella, por consiguiente, una forma
totalmente distinta del tiempo” (Foucault 1991, p. 25).

LATINOAMERICA COMO SUJETO Y LA ARQUEOLOGIA-PATRIMONIO

El libro podria tratar de otros lugares y de otras experiencias, pero estamos y somos en
ese lugar que la geopolitica mundial del siglo XIX llamé “América Latina”. No buscamos una
putativa universalidad de los asuntos que describimos -el aparato patrimonial opera de ma-
neras desiguales—, pero esperamos, en cambio, que lo que vemos y pensamos pueda ofrecer
puntos de encuentro, lugares de activismo, horizontes de recomposicién. En cualquier caso,
Latinoamérica fue y sigue siendo un espacio abismal estratégico para las reconfiguraciones
en marcha del orden global, un lugar privilegiado para la experimentacién de nuevos pro-
yectos de recolonizacion y redefinicion de las politicas de subalternizacion y de gestion de la
gobernanza colonial por su biodiversidad, dep6sitos minerales y de hidrocarburos e historias
y paisajes culturales. El patrimonio como producciéon moderna ligada a la universalizacion de
los Estados-nacion y a la expansion del sistema capitalista y como objeto central de acuerdos
o disputas por la soberania ontologica moderno-colonial es un dispositivo eficaz para cons-
truir, sustentar, reproducir o transformar la geopolitica hegemonica.

Desde el siglo XIX, las politicas patrimoniales se articularon con los procesos de cons-
truccion de los Estados-nacion latinoamericanos y fueron centrales en la conformacién de un
sentido de pertenencia que homogeneizé la heterogeneidad social y cultural existente sobre
la base de la edificacion de un pasado e identidad comun vy la instalaciéon de moralidades y
comportamientos acordes con el orden social de la época. La pareja arqueologia-patrimonio
fue creada por la modernidad y reclutada para tratar con los sentidos temporales; en América

7

Latina traté con lo que Néstor Garcia Canclini (1989) llamd “heterogeneidad multitemporal”



12 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

de la mayor parte de sus sociedades. Asi como los modernistas (especialmente artistas plas-
ticos) de finales del siglo XIX apelaron a fuentes tradicionales (campesinas / indigenas) para
construir sus artes nacionales, la arqueologia-patrimonio construy6 una nueva temporalidad
-la de un celebrado pasado preeuropeo puesto en términos Occidentales, con medios Occi-
dentales, para servir necesidades Occidentales— para densificar la novedad de las naciones
recientes. Asi continuaron el proceso colonial de extirpacion de idolatrias: esta vez, ya en
tiempos republicanos, buscaron extirpar la temporalidad indigena y, por el camino, su exis-
tencia como referente cultural (salvo para ser destruido). La nueva temporalidad, tipicamen-
te moderna y latinoamericana, rapidamente desplazo (pero no acabd) otras temporalidades.
Enterrd los tiempos oscuros de la conquista y la colonizacién levantando un pasado indigena
glorioso. La modernidad burguesa, la de los mestizos en ascenso, condeno los siglos de go-
bierno europeo como brutales, barbaros, criminales, atrasados y aislados. Asi fue borrado el
periodo situado entre las sociedades indigenas pasadas y la modernidad. La paradoja extraor-
dinaria es que el periodo que hizo posible las sociedades latinoamericanas occidentalizadas
(la colonia) fue estigmatizado y eliminado, mientras los indigenas, despreciados y subyuga-
dos, fueron glorificados en el pasado.

La nueva temporalidad producida por la arqueologia-patrimonio fue enunciada por el
mestizo, un sujeto historizante que salié de la oscuridad para contar la historia de ancestros
previamente vilipendiados —ancestros indios, extrafiamente, pero purificados de cualquier
huella étnica-. La historia nacional necesitaba su pasado. Esa fue la contribucién de la ar-
queologia-patrimonio: leer la historia preeuropea con ojos mestizos, dotando objetos y sitios
ajenos con una simbologia propia. La arqueologia-patrimonio, en casi todos los paises lati-
noamericanos, fue parte de la retdrica del mestizaje, una ideologia potentisima que cre6 una
raza —el mestizo, la suma de las razas—. Este no constituy6 una raza histérica unitaria, desen-
terrada de tiempos sin memoria, sino una raza reciente, una mezcla hecha sin ocultar la labor
de construccién. Su creacion fue una tarea retdrica sin precedentes que dejé un ignominioso
rastro de violencia: el mestizaje no fue un hecho bioldgico (el intercambio de genes), sino una
violencia discursiva que depred¢ las diferencias raciales. No fue un “proceso inevitable”, sino
el resultado de una relaciéon asimétrica de poder en la cual una elite moderna (descendiente
de los criollos, ese patriarcado moderno que dio origen a la nacion) estableci6 los términos
del proceso: la lucha por las diferencias raciales debia dar paso a la unidad democratica del
mestizaje.

Este relato se ha alterado, sin embargo. Desde comienzos del siglo XXI, hemos empezado
a ver cambios drdsticos en las politicas patrimoniales, sobre todo en relacién con la profun-
dizacion del multiculturalismo neoliberal como principio organizador y con los planes de
ordenamiento territorial, cada vez mas intervenidos por la agenda del patrimonio mundial,
supuestamente orientados a la integracion de los paises de la region. La reorganizacion de los
bienes patrimoniales que integran la Lista Mundial de Patrimonio de la UNESCO también
corresponde a las nuevas orientaciones politicas de la economia financiera global y son dicta-
das por un modelo de profundizaciéon del desarrollo neoextractivista exportador que ahonda
las dinamicas histéricas de desposesion a través de un modelo de despojo y concentracién de
tierras, recursos y territorios que tiene a las grandes corporaciones (en una alianza multiesca-
lar con los diferentes gobiernos) como actores principales. Estos nuevos procesos globales han
tenido y tienen un fuerte impacto fisico y simbélico en las comunidades de la region.

En los nuevos actos patrimoniales ocurre un proceso generalizado de alterizacién y una
exacerbacion inusitada de la violencia patriarcal extractivista de la cual el patrimonio partici-



Introduccidn: sobre patrimonio, despojo y violencia 13

pa —como discurso de soberania y politica de Estado-. Los y las habitantes locales impactados
por los procesos patrimoniales son convertidos (o reconvertidos, si a eso vamos) en los otros
arquetipicos de los tiempos nacionales: los primitivos, los premodernos, los salvajes. Estos
otros también necesitan ser feminizados (construidos como la parte débil) para que el ejer-
cicio de la violencia patriarcal funcione como expresion de poder en la mirada pornografica
de la colonialidad estatal moderna en constante expansion (Segato 2014). Esta (re)conversion
de los otros como el patrimonio encarnado de la nacidn es fascinante y curiosa porque recicla
papeles del teatro nacional en las funciones postnacionales que de alguna manera autoriza.
Esta alterizacién no es menor: no solamente dota de un sentido de autenticidad a los bienes
patrimonializados que se venden como emblemas de lo realmente histdrico, sino que provee
al consumidor de los bienes de la industria patrimonial del exotismo (comidas, artesanias,
bailes, sanaciones) que busca dvidamente. El alter asi construido apuntala, una vez mas, la
direccién y sentido del tiempo dominante y promovido. El viejo nuevo alter adjunto a lo pa-
trimonial —parte integral, aunque tangencial, de eso bautizado como “patrimonio inmaterial”
hace ya dos décadas- sigue habitando un tiempo distinto, no moderno, anterior a cualquier
sentido transformativo. Habita un tiempo detenido, pues, un tiempo frio, un tiempo que no
se mueve, pero que tiene que ser constantemente recreado. Por eso, el alter creado por el acto
de violencia patrimonial es preterizado -y alli, en esa preterizacion, cuenta con el auxilio ines-
timable de las narrativas arqueoldgicas que hablan de desaparicion, reemplazo, migracion,
catastrofe, en fin, de tiempos idos que también son, como no, tiempos otros, con toda la carga
de negacion de la coetaneidad que uno o una pueda imaginar, pero también tiempos de otros,
en cuyo caso ya estamos hablando de apropiacion y despojo desmedidos-.

La dimensién alegdrica del discurso arqueoldgico-patrimonial alude a la aniquilacion, ala
desaparicion y a la fijeza: los sujetos arqueoldgicos (pueblos, culturas, incluso tiestos) no cam-
bian, sino que desaparecen —pero vuelven a aparecer como patrimonio, esta vez yano en la es-
cena nacional, sino en el mercado, gobierno y humanismo postnacional-. Nunca habian sido
tan complementarios los discursos arqueoldgico y patrimonial como ahora. El catastrofismo
es la base fundacional en la que esa alegoria encuentra su expresion mas refinada. La desapa-
ricion de los pueblos prehispanicos implicita en las explicaciones catastrofistas —invasiones,
migraciones, aniquilaciones— presupone su desintegracion definitiva en el tiempo y en el es-
pacio y su salvacién en el bien patrimonial. Esta es retdrica y estética. El catastrofismo esta li-
gado a una declaracion lastimera sobre todas las maravillas que se perdieron en el proceso -la
nostalgia imperialista, pues, que puede leerse por igual en las declaraciones de los museos, en
la melancolia de los caminantes que recorren la senda o en las ponencias de los arqueélogos-.
Los pueblos indigenas precoloniales con mayores “logros” culturales (metalurgia, estatuaria,
grandes obras de infraestructura) fueron eliminados con las explicaciones catastrofistas y
reemplazados por pueblos mucho “mds atrasados™ aquellos que encontraron la colonia y la
republica y en necesidad de ser civilizados. No en vano las invasiones se ligaron a una génesis
civilizadora, legitimadora de la violencia moderna: los pueblos invasores dieron a los pueblos
invadidos el don de la cultura (es decir, de la civilizacién). Los bienes patrimonializados son
parte de esa ya larga (y continua, tanto que constituye un archivo discursivo) estrategia catas-
trofista: el mundo y los pueblos a los que pertenecieron ya no existen, pero ahora son eleva-
dos a simbolo de identidad (nacional y, vaya curiosidad, transnacional); al mismo tiempo los
putativos descendientes de ese mundo y esos pueblos, indigenas y campesinos actuales, son
desconectados de esa herencia, salvo como parte de la humanidad a la que se hacen pertenecer
(y que niega cualquier relacion especifica) y como proveedores de artesanias y folclore, como



14 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

firmantes de autenticidad étnica. La patrimonializacién es la nueva génesis civilizadora y el
catastrofismo del que participa es el motor de la alterizacion.

ETNOGRAFIAS DEL DESPOJO Y LA VIOLENCIA

El uso académico contemporaneo y mas extendido del término ‘despojo’ remite al trabajo
del tedrico marxista David Harvey (2004), quien sefialé que, a diferencia de los modos tradi-
cionales de la acumulacion originaria, y en una nueva fase del capitalismo, el capital ampli6
sus fronteras a nuevos mercados creando una crisis de sobreacumulacion en su necesidad de
reproduccion constante. Esta situacion ocasiona un proceso de despojo que el autor denomina
acumulacion por despojo o acumulacion por desposesion.! En la actualidad, buena parte de las
revisiones del concepto de despojo en los estudios etnograficos latinoamericanos proviene de
Colombia.? Esto se debe al hecho de que —desde las negociaciones del Estado colombiano con
grupos paramilitares entre 2003 y 2006 y con las FARC a inicios de 2012- el despojo se ha
incorporado en el lenguaje habitual para sefialar la ocupacion violenta de tierras y territorios
como un aspecto central de la guerra® (CNRR 2009). El reconocimiento del despojo por parte
del Estado colombiano fue fruto de la presién de organizaciones civiles, indigenas, campesi-
nas, afrocolombianas y ONGs. En cualquier caso, un elemento conceptual importante sefia-
lado por las etnografias latinoamericanas es la perspectiva holistica y relacional del despojo,
considerando sus dimensiones epistemologicas y, sobre todo, ontoldgicas. La propiedad que
es despojada (cuerpos, objetos, territorios, lugares y memorias, etc.) construye (crea) el patri-
monio como una fuerza objetiva con existencia s6lo a partir del acto de expropiacion o despo-
sesion que lo origina. El despojo no se reduce a la observacion de hechos violentos puntuales
(como la usurpacion de tierras, las matanzas o las guerras):

El despojo no es un fenémeno aislado ni excepcional, sino mas bien una légica histérica y sistemati-
ca de ejercicio del poder y de la acumulacion a través de la cual se ha constituido el Estado-nacion. El
despojo supone también una perspectiva relacional, es decir, no se puede entender adecuadamente
el despojo sin examinar el “otro lado” del despojo (Raiz-AL 2016: 39).

El despojo tiene una dimension histdrica: comporta procesos de larga y media duracion a
partir de los cuales se configuran coyunturas especificas de violencia y desigualdad. Por eso
los procesos de despojo deben ser rastreados histdrica y espacialmente a través de paisajes o
configuraciones concretas (Hart 2016; Ojeda 2016). Los estudios etnograficos realizados des-
de enfoques y metodologias criticas de la arqueologia se complementan bien en los estudios
de procesos de patrimonializacion. A partir del estudio de los procesos y las dindmicas del
despojo como espacialidades concretas producidas en los procesos de patrimonializacion, es
posible revelar las multiples formas que adquieren la violencia y la desposesion en la creacion
de paisajes cotidianos del despojo (Ojeda 2016).

1 Su traduccidn al espanol equiparé la nocion de despojo con desposesion.

2 El Centro de Pensamiento Latinoamericano Raiz-AL (2016) propuso revisiones tedricas y metodoldgi-
cas del despojo, muchas de las cuales fueron revisadas en los trabajos compilados en los volumenes “Antro-
pologias del despojo” publicados en 2016 y 2017 en la Revista Colombiana de Antropologia.

3 Esto se retrata, por ejemplo, en la Ley de Victimas y Restitucion de Tierras del 2011, en la cual el des-
pojo es un objeto central para organizar los programas de reparacion a las victimas del conflicto armado
interno.



Introduccidn: sobre patrimonio, despojo y violencia 15

sQuéhacer frente al despojo yla violencia generalizada que pone en marcha? Laimportancia
de las etnografias criticas estd en el trabajo que hacen para desnaturalizarlos y en su potencial
para ofrecer comparaciones relacionales que busquen las conexiones en diferentes escalas
globales y locales, reconociendo los procesos de constitucion, conexion y desconexion -
cargados de poder- que permiten identificar deslizamientos, aperturas, contradicciones y
posibles alianzas entre articulaciones diferenciales localizadas. La desnaturalizacion del
despojo como ejercicio producido por el poder del gobierno sobre los otros también supone
una perspectiva que desustancializa y desfuncionaliza las relaciones de poder. Las etnografias
criticas son relacionales, no son relatos de variaciones locales o ejemplos de un proceso global
(Hart 2016). Tampoco son estudios de caso sobre los impactos de la globalizacién o sobre el
imperialismo o cualquier otro conjunto de fuerzas inexorables y predeterminadas. Esas et-
nografias reconocen el cardcter moral del despojo: precisan que se trata de una intervencioén
producida en condiciones histdricas especificas y que, en tal sentido, existen también otras
narraciones que enfrentan sus efectos violentos y cotidianos sobre la produccion de espacios
y sujetos, de cuerpos y territorios. No desconocen la existencia del despojo y sus efectos, mas
bien reconocen que son producidos en el campo de disputas hegemdnicas por la verdad y el
sentido de lo real.

El despojo es, en tanto colonizacién ontologica de mundos de vida, un acto violento por el
cual el padre (el Estado nacién moderno-colonial y, ahora, el Estado postnacional multicultu-
ral) se impone sobre otros regimenes de cuidado y sobre formas de relacionalidad, y se realiza
mediante tres procedimientos distintos, pero conexos: (a) fragmentacioén de relaciones (y de
los sujetos, cuerpos, memorias, territorios y lugares implicados en ellas); (b) mercantilizacion
y fetichizacion; y (c) avance de la frontera ontologica.

El despojo no se limita a la expropiacién de bienes, cosas, u objetos; también, sobre todo,
interrumpe relaciones significativas para la reproduccion de la vida (Raiz-AL 2016). En esto,
como en tantas otras cosas, es una expresion tipicamente moderna, porque alli donde habia
mundos en relacion deja apenas entidades aisladas, inconexas, que entrega a la intervencion
disciplinar. La principal ruptura ocurre a través de la disposicion binaria —en la que una de
las partes marca y la otra es marcada-, sobre todo mediante la dicotomia maestra de la mo-
dernidad: la division entre cultura y naturaleza. El despojo y la violencia que acompanan los
actos patrimoniales encuentran legitimidad porque son efectos colaterales de la expansién y
operacion de la cultura; al fin y al cabo, los afectados son parte de la naturaleza -los otros y
sus mundos- y el relato interminable quiere que ésta desaparezca.

La mercantilizacion quizds es el tema que ha recibido mayor atencién de los estudios criti-
cos del patrimonio, debido, en buena parte, a los efectos desastrosos del turismo, su frecuente
ruptura de los lazos sociales y la especulacién inmobiliaria que lo acompaiia y por la manera
en que arrincona a los habitantes locales, funcionalizandolos como proveedores artesanales
y como parte del paisaje auténtico que los turistas buscan con avidez para exotizar su expe-
riencia del afuera.

La fetichizacidn es resultado de la operacion cosificante de las relaciones entre los seres, los
territorios y las cosas. Es en el cuerpo y desde el cuerpo donde la politica patrimonial, como
politica de conocimiento instrumentada para el ejercicio de la violencia sobre los otros, pue-
de ser disuelta eficazmente ante la denuncia de la inhumanidad develada en la cosificacion
exhibicionista, y pornogréfica, de la muerte. Los colonizados conviven histéricamente con
un mundo colonizado también por un lenguaje de pura violencia, dijo Frantz Fanon (2009),
y por eso sus vidas consideradas inhumanas, inferiores a la humanidad universal, reciben un



16 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

trato inhumano, en una red de poderes violentos, soberanos y totalizantes. Ese es el contexto
de surgimiento histérico de las patrimonializaciones sobre el cuerpo indigena, es decir, la
necesidad de los Estados modernos latinoamericanos de legislar sobre el cuerpo indigena,
considerandolo de utilidad publica para la comunidad nacional, provincial, y para la huma-
nidad misma.

La industria patrimonial, alimentada por el mercado, eleva los bienes “tangibles” e “in-
tangibles” a riqueza explotable y a simbolismo gobernable, violentando cosmovisiones no tan
modernas, porque objetiva el tiempo para volverlo mercancia y objeto de gobierno. Esa indus-
tria estd edificada sobre la temporalidad moderna que modulé la forma de contar el tiempo, lo
hizo trascendente (objetivo, neutral), llevé un colectivo (la sociedad nacional) y una singula-
ridad (el individuo moderno) a reconocerse mutuamente como totalidad y parte y los uni6 en
un espacio ceremonial, mnemonico. El tiempo moderno desempei tres funciones: fue una
medida de progreso (la sociedad supo dénde estaba, hacia dénde iba y de dénde venia), fue
un medio de control (los sujetos tuvieron que ajustarse a un comportamiento temporal que
establecié un origen, una ruta y un destino) y fue seiial de un intercambio simbélico (entre la
sociedad y el conocimiento experto).

La temporalidad moderna impuso sus leyes en todos los &mbitos de la vida y en medio
de transformaciones extraordinarias. Los gobiernos nacionales se comprometieron con la
modernidad (y con la expansion capitalista) mediante la adopcion de politicas, como las pa-
trimoniales, que transformaron el panorama politico, social y econémico de sus comunida-
des —irénicamente, esas transformaciones golpearon la concepcién de comunidad mientras
afianzaron la de individuo, por lo general en desacuerdo con la comunidad con respecto a
derechos legales y valores morales fundamentales, como la solidaridad y el bien comun-. Fue
forjado un nuevo pacto social (entre la sociedad y el capitalismo) que sustituy¢ el pacto tan
apreciado por los tedricos politicos de los siglos XVII y XVIII (entre la sociedad y el gobier-
no). Ese pacto, aun vigente a pesar de las transformaciones ocurridas en la légica moderno-
colonial de las tiltimas décadas, continua forjandose a través de su avance ontoldgico sobre las
ultimas fronteras de la tierra; no en vano los procesos de despojo también ocurren en nombre
de las politicas de preservacion y conservacion de los patrimonios naturales y culturales.

DE COMO NACIO ESTE LIBRO

A fines de 2017, la Red de Informacién y Discusién sobre Arqueologia y Patrimonio
(RIDAP)* y la Fundaciéon Tiempos, con el apoyo del Ministerio de Cultura de Argentina,
organizaron en Buenos Aires el simposio “Politicas patrimoniales en el contexto actual la-
tinoamericano” para debatir el papel de los Estados, naciones, comunidades y movimientos
sociales en la configuracion de complejos entramados en el marco de recientes procesos de
integracion (politica, econdémica y global) que producen despojos y violencias generalizadas.
La mayor parte de los capitulos de este libro surgen de las ponencias que fueron presentadas
en el simposio. La idea del libro fue tomando cuerpo en los anos posteriores a través de las
relaciones que se fueron tejiendo dentro y fuera de la red en torno a la preocupacién por la
exacerbacion de proyectos de patrimonializacion transnacionales, como el Qhapaq Nan, o
por los rumbos de las politicas patrimoniales sobre el cuerpo indigena, o la preocupante re-

4 Sitio web de la RIDAP http://ridap.org/.



Introduccién: sobre patrimonio, despojo y violencia 17

produccién de programas de marketing turistico patrimonial, como el de Pueblos con Encan-
to, todos atravesados por las dindmicas neoextractivistas contemporéaneas.

Desde aquel simposio fuimos construyendo una mirada critica conjunta y colectiva res-
pecto a la necesidad de investigar en colaboracion. Asi, enreddndonos, fuimos buscando pun-
tos comunes en la disidencia frente al patrimonio, doliéndonos por las experiencias colectivas
en los lugares donde habitamos y nos relacionamos, ampliamente afectados por las politicas
patrimoniales que se han implicado rizomaticamente en las practicas de la gobernanza global
casi sin dejar ningin ambito de la vida por colonizar.

RIDAP, colectivo de analisis critico de la realidad suramericana integrado por investiga-
dores/as y grupos de trabajo interesados en desmontar los imaginarios modernos que cons-
truyen la relacién patrimonio + cultura + identidad + territorios, naci6 en 2016 de la pre-
ocupacién ante los despojos y violencias en las que participa el patrimonio, que ha dejado
de ser, si es que alguna vez lo fue, la reserva moral de los Estados nacionales y un freno al
avance capitalista sobre los territorios por él protegidos. Ahora esta magia del patrimonio
se ha visto esfumada y, en todo caso, develada su mentira original. La critica al patrimonio,
en particular a las politicas publicas patrimoniales, implica una critica a las disciplinas que
ejercen el gobierno de los otros a través del patrimonio. Por eso RIDAP propicia el descentra-
miento de las posiciones académicas aparentemente neutrales representadas especialmente en
la arqueologia, disciplina que tuvo y tiene un papel fundamental en la creacién de vinculos
naturalizados entre los lugares y las poblaciones a partir de la creacion de la materialidad de lo
arqueoldgicoy lo patrimonial en su doble acepcion temporal y espacial y material e inmaterial.
No en vano la arqueologia ha estado vinculada con los relatos maestros de la modernidad me-
diante la creacion del ser nacional y, ahora, del contradictorio y complejo ser postnacional. La
arqueologia proporciond la profundidad temporal y el simbolismo unificado sobre los cuales
se predico la sociedad moderna.

EL PATRIMONIO EN CUARENTENA

La publicacion de este libro nos encontré en el confinamiento domiciliario desde que inicié
la pandemia mundial del coronavirus. Este momento nico por sus caracteristicas mundiales
esta teniendo, ademas de sus resultados nefastos, una serie de prodigiosas situaciones que nos
llaman a revisar y reorganizar las percepciones sobre las que se fundan nuestras experiencias
cotidianas, entre ellas las nociones sobre la industria del turismo patrimonial y de las politi-
cas de desarrollo a las que esta asociada. El espectaculo del patrimonio ha perdido sentido en
esta época de confinamiento: las politicas patrimoniales motorizadas por las industrias del
turismo han entrado en un colapso impensado. Sin espectadores, las tales industrias estan
suspendidas, como ruinas del desarrollo, acarreando con ellas la pérdida de seguridad de mi-
les de puestos de trabajos dependientes de estas fragiles economias. Esta pérdida de sentido a
la que estuvo expuesta la industria patrimonial y turistica debe llevarnos a la urgente tarea de
repensar su maquinaria y sus efectos en nuestras vidas y en la vida del planeta.

La paralizacion de los medios de transportes y el cierre de fronteras en pueblos, ciudades,
provincias y Estados ha puesto en crisis nuestra percepcién de las conectividades y de las
obras de infraestructura por las que transitaban los flujos del capital. Hoteles, reservas turis-
ticas, paquetes de viajes, cruceros, muestras de artes, exhibiciones de museos, todo esto esta
inhabilitado a la espera de que los flujos de las venas del capitalismo tomen nuevos impulsos.
Puesto que el modelo de acumulacidn capitalista ha entrado en crisis por la falta de flujos de



18 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

capital, descubrimos que buena parte de nuestras experiencias se basan en esos flujos y que el
capital se mueve a través nuestro. Somos, literalmente, la sangre que alimenta y el cuerpo que
moviliza los flujos del capitalismo. Pero la disminucion de la actividad industrial s6lo en Chi-
na podria haber reducido las emisiones de CO2 al menos en una cuarta parte, al igual que las
importantes reducciones de NO2 en los paises europeos. Sin presencia humana, los parques
nacionales, las reservas de biosfera, las dreas protegidas estan regenerdandose. Los guanacos
parieron a sus crias en medio de las abandonadas instalaciones del Parque Nacional Ischigua-
lasto (Argentina). El estresado habitat en el Parque Nacional Tayrona (Colombia) florece y los
jaguares volvieron a ocupar los lugares asediados por la presion de los turistas. La retirada de
los millones de turistas que visitaron Machu Pichu (Perti) en 2019 se hizo sentir y los osos de
anteojos, solo conocidos por fotos antiguas, sorprendieron a los incrédulos guardaparques
que los crefan casi extintos. La vida se abrié paso y nos enfrent a la verdad del desastre pro-
ducido por el desarrollo. La principal leccion de esta época extraia es que la vida no pareciera
necesitar de la humanidad para seguir su curso. Con este descubrimiento muchas certezas
cotidianas de la experiencia moderno-colonial han perdido sentido y adquieren renovado
color. Es momento de crear nuevos sentidos.

sComo refundar nuestra experiencia después de esta cuarentena mundial? Este libro no
tiene la respuesta a esa pregunta, pero colabora con herramientas criticas para repensar las
experiencias patrimonialistas instaladas como sentido comun del capitalismo-Estado en las
formaciones ciudadanas de nuestros paises. Los invitamos a poner en cuarentena nuestra
experiencia moderno-capitalista-extractivista-patriarcal del patrimonio. Bajo la sospecha de
que nada volverd a ser igual, esperamos que este libro pueda ser leido pensando que podemos

revisar nuestras certezas y refundar los sentidos de nuestra experiencia en y con el mundo.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Alimonda, Héctor

2011 La colonialidad de la naturaleza. Una aproximacion Ecologia Politica La-
tinoamericana. En La Naturaleza Colonizada. Ecologia politica y mineria en América Latina,
editado por Héctor Alimonda, pp 21-58. CLACSO, Buenos Aires.

Anzaldua, Gloria

2016 Borderlands / La Frontera. La nueva mestiza, traducido por Carmen Valle.
Capitan Swing Libros, Madrid.

Comisién Nacional de Reparacién y Reconciliacion (CNRR)

2009 El despojo de tierras y territorios. Aproximacion conceptual. Comisiéon Na-
cional de Reparacién y Reconciliacion-IEPRI, Bogota.

Fanon, Frantz

2009 Piel negra, mdscaras blancas. Akal, Madrid.
Foucault, Michell
1991 Nietzsche, la genealogia, la historia. En Microfisica del poder, pp 7-29. La

Piqueta, Madrid.

Garcia, Néstor

1989 Culturas hibridas: estrategias para entrar y salir de la modernidad.
Grijalbo, México.



Introduccidn: sobre patrimonio, despojo y violencia 19

Harvey, David

2004 El “nuevo” imperialismo: acumulacion por desposesion. En El Nuevo desafio
Imperial, editado por Leo Pantich y Colin Leys, pp 99-129. Merlin Press-CLACSO, Buenos
Aires.

Hart, Gillian

2016 Desnaturalizar el despojo: una etnografia critica en la era del resurgimiento
del imperialismo. Revista Colombiana de Antropologia 52(2):139-173.

Ojeda, Diana

2016 Los paisajes del despojo: propuestas para un analisis desde las reconfigura-
ciones socioespaciales. Revista Colombiana de Antropologia 52(2):19-43.

Raiz-AL, Centro del Pensamiento Latinoamericano

2016 Apuntes sobre procesos de despojo/privilegio. Intervenciones en Estudios
Culturales 2:35-41.

Segato, Rita

2014 El sexo y la norma: frente estatal, patriarcado, desposesion, colonidad. Re-
vista Estudos Feministas 22(2):593-616.

Svampa, Maristella

2012 Consenso de los commodities, giro ecoterritorial y pensamiento critico en
América Latina. OSAL Observatorio Social de América Latina Afio 32:15-38.






SERES-ANCESTROS, CUERPOS EXHIBIDOS, CUERPOS
DEVUELTOS Y POLITICAS MULTICULTURALES






LA PATRIMONIALIZACION DE LOS ANCESTROS.
RELOCALIZACION POR REENTIERRO EN SAN PEDRO DE
ATACAMA

PATRICIA AYALA ROCABADO

INTRODUCCION

La patrimonializacion de las memorias indigenas, a través de la apropiacion y el tratamien-
to cientifico de los cuerpos humanos de sus antepasados, se desarroll6 paralelamente a las po-
liticas de dominacidn, exterminio y asimilacion de los pueblos indigenas. Como resultado de
este proceso, en la actualidad se cuenta con grandes colecciones arqueoldgicas y bioantropo-
légicas alrededor del mundo. Desde el poder y la autoridad cientifica, se ha considerado que
la excavacion de cementerios y el estudio, la exhibiciéon y la conservacion de restos humanos
deben ser aceptados en favor de la historia de la humanidad, sin tener en cuenta la opinién o
las creencias de las comunidades indigenas ni el contexto colonial en que se produjeron. Sin
embargo, hace mas de medio siglo los pueblos indigenas comenzaron a criticar y confrontar
estas practicas cientificas colonizadoras a través de demandas de devolucion, repatriacion,
restitucion o reentierro de cuerpos humanos y materiales arqueoldgicos (e.g. Endere 2000;
Fforde 2002; Arthur 2014).

El caso atacamenio es paradigmatico en este sentido, ya que su historia demuestra que, en
el contexto de la modernizacion y la patrimonializacién impulsadas por el Estado chileno, se
configurd una arqueologia que se apropi6 de cuerpos y materiales indigenas, la cual ha sido
fuertemente cuestionada por los atacamenos en la era del multiculturalismo neoliberal. Sin
embargo, pese a sus demandas y esfuerzos por despatrimonializar a sus ancestros, como vere-
mos en el andlisis de las reuniones para el retiro de los cuerpos humanos de la exhibicion del
Museo Arqueologico de San Pedro de Atacama (Museo en adelante), hasta la actualidad esta
disciplina no ha hecho otra cosa que generar cambios que refuerzan su lugar de enunciacién y
el del museo, su control sobre las colecciones y la reproduccién de una participacién indigena
restringida (Ayala 2008, 2014).

LA PATRIMONIALIZACION DE LOS ANCESTROS

La historia de la region de Atacama en el norte de Chile demuestra que la modernizacién y
el proceso de patrimonializacién impulsados por el Estado se han caracterizado por una arti-
culacién progresiva entre el extractivismo minero, cientifico y turistico, actividades que han
transformado profundamente la cultura y la economia tradicional atacamena desde el siglo
XIX. En el caso de la mineria, llevo a los pueblos atacamefios a insertarse tempranamente en
el mercado laboral asalariado y migrar fuera de sus localidades de origen para integrase a la
gran industria del cobre y del salitre, quedando una parte de ellos dedicada a labores asocia-



24 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

das ala arrieria o la explotacion semiartesanal de la sal, el azufre o la llareta. La arqueologia,
en cambio, impact6 y transgredié fuertemente su sistema de creencias vinculado con los sitios
arqueoldgicos como lugares de los abuelos o gentiles, espacios que hay que temer, no tocar,
ni visitar. Si bien esta norma social parece haber sido instalada por la Iglesia catélica desde
épocas coloniales, convirtiendo en “otros” a sus antepasados, a la llegada de los arqueélogos
a esta zona las creencias en “los abuelos” eran parte de las ontologias relacionales locales. Asi,
esta disciplina aportd a la ruptura de la continuidad histérica de los atacamenos y reforzo la
otredad de “los abuelos” como entidades de otra época y humanidad. Esto, a su vez, reper-
cuti6 en sus procesos de construccion identitaria, en un contexto estatal de asimilacion de
los pueblos indigenas y fortalecimiento de una identidad nacional chilena, llegando algunos
atacamenos, en la década de 1980, a designar a “los abuelos” como cosas de indios. En este
escenario se configurd una disciplina arqueoldgica que no solamente se apropi6 de cuerpos y
materiales indigenas para llevarlos al museo, sino que, avalada por la legislacion patrimonial
y la autoridad cientifica, ejercié y atin ejerce un fuerte control sobre ellos. Gracias a Le Paige
y a los arquedlogos que lo sucedieron, el Museo actualmente cuenta con una colecciéon de
alrededor de 5.000 craneos, 400 cuerpos y restos humanos momificados, y 400.000 objetos.
Los arquedlogos se relacionaron con la poblacion indigena de manera asimétrica y excluyente,
subalternizando a los atacamefos como obreros e informantes en sus investigaciones. Parale-
lamente, el desarrollo de la arqueologia en el Salar de Atacama fue instrumental a los origenes
del turismo en este territorio, el cual desde sus inicios fue dado a conocer a nivel nacional e in-
ternacional por sus hallazgos cientificos. Es la arqueologia la que pone a la regién atacamefia
en la oferta turistica mundial, la cual se hace famosa por los cuerpos humanos en exhibicién,
siendo uno de los mds conocidos, la “Miss Chile”, el que posteriormente se constituyd en un
simbolo de los conflictos entre atacamefios y arqueologos.

Las articulaciones entre arqueologia, mineria y turismo se hicieron mas evidentes en la era
del multiculturalismo neoliberal. La década de los 90 del siglo XX se caracterizé por una in-
tensa politica indigena y patrimonial, asi como por la incorporacion de agentes globales pro-
venientes de la mineria transnacional y el turismo en el Salar de Atacama. La promulgacion
dela Ley Indigena y la Ley de Medio Ambiente, asi como un contexto nacional e internacional
favorable a las demandas étnicas, visibilizé conflictos histéricos entre empresas mineras y
poblaciones indigenas por derechos de agua y territorio. Las empresas mineras tuvieron que
comenzar a someter sus proyectos al Sistema de Impacto Ambiental, reclutando para ello ar-
quedlogos de contrato. En este escenario, la excavacion de sitios habitacionales y cementerios,
asi como la conformacién de colecciones, empezé a formar parte de proyectos de inversiéon
minera, energética, vial, hotelera y turistica. Paralelamente, el discurso desarrollista del Es-
tado se asocié a proyectos hoteleros nacionales y trasnacionales y la poblacién atacamena
comenz6 a insertarse en iniciativas de etnodesarrollo turistico y patrimonial, algunas de las
cuales derivaron en conflictos por el control del patrimonio. Esto se desarrolld en un contex-
to mas amplio de acciones concretas en contra de los principales poderes locales: la Iglesia,
la ciencia y el Estado, a través de actos violentos como, por ejemplo, el intento de quemar el
museo el 2001 (Ayala 2008, 2014).

Un nuevo mecanismo de intervencion del Estado multicultural a través de la patrimoniali-
zacion apunta a la reconstruccion y reimaginacion del pasado étnico imponiendo la continui-
dad cultural como prerequisito para ser reconocido y legitimado como indigena y, por ende,
acceder a los derechos otorgados por las politicas de la diferencia. Con ello, el gobierno de lo
étnico se extiende a las politicas de la memoria indigena, ya que el “indio auténtico” debe de-



La patrimonializacidn de los ancestros. Relocalizacién por reentierro en San Pedro de Atacama 25

mostrar una continuidad cultural de larga data; proceso en el cual el Estado, como instancia
central de nombramiento, autentifica y legitima a los arquedlogos, entre otros profesionales,
como expertos de esta produccion y definicién de autenticidad. Este ejercicio del poder que se
ejerce a través de la memoria indigena se vincula, ademas, con el gobierno de los cuerpos de
sus ancestros, ya que es desde el poder estatal que se define quién esta autorizado y legitimado
areclamar los cuerpos y restos humanos como ancestros, quién puede estudiarlos, exhibirlos,
conservarlos, colectarlos, excavarlos o reenterrarlos. Por ello, un denominador comun de las
solicitudes de devolucién, repatriacion o reentierro en Chile ha sido la ausencia de leyes y
mecanismos que faciliten estos procesos, ya que el Consejo de Monumentos Nacionales busca
regular los procedimientos, reafirmar la propiedad nacional de los restos humanos, validar
la vision cientifica y restringir la participacion indigena (Arthur 2014). Sin embargo, las agru-
paciones étnicas han utilizado los espacios de participacion abiertos por el multiculturalismo
para plantear sus demandas, defender su propia vision y requisitos sobre el tratamiento de los
cuerpos de sus ancestros y disputar sus derechos sobre el patrimonio arqueolégico (Ayala 2014).

Este es el caso de los atacamerios, quienes confrontaron el poder estatal y arqueoldgico con
una serie de demandas presentadas en cursos de capacitacion, mesas de trabajo, talleres y se-
minarios promovidos por el Estado y el Museo, asi como en otros encuentros impulsados por
agrupaciones y lideres indigenas considerados “radicales”. Respecto a la patrimonializacion
de los restos humanos y materiales funerarios, la oposicion de los atacamerfios a la excavacion
de cementerios fue manifestada publicamente en diferentes oportunidades, aunque se forma-
liz6 como una demanda étnica en el taller de trabajo realizado en Ayquina, en el marco de
la Comision de la Mesa de Verdad Historica y Nuevo Trato con los Pueblos Indigenas. Esta
instancia asesora, creada el afio 2001 durante el tercer gobierno democratico posterior a la
dictadura, debia elaborar un informe sobre la historia de las relaciones entre los pueblos in-
digenas y el Estado chileno, ademas de sugerir propuestas y recomendaciones para un nuevo

trato. Entre las demandas atacamenas se plante:

... que se regulen un poco lo que son las excavaciones, lo [que] es la usurpacién de los suelos para los
fines cientificos, porque ya hay mucha historia la que esta ahi y a lo mejor hay muchos huesos, segtin
dicen los expertos que los huesos en la tierra se vuelven ceniza o polvo, pero son de ahi son de la tierra,
estaban ahi, no importa que se vuelvan polvo, porque van a quedar ahi igual, esa es una inquietud de
muchas personas que les gustaria que todo vuelva a su lugar, para que el pueblo atacamerfio sienta una
tranquilidad, que la necesita. (Documento MVHNT, Taller Ayquina 2002)

En ese mismo taller, los atacamenios se refirieron a la devolucién de los restos humanos
arqueologicos, aunque sin especificar su destino: “Que el Museo de San Pedro de Atacama, a
través de la Universidad Catolica de Chile haga entrega a la comunidad de San Pedro de los
restos de nuestros antepasados que tienen botados en bodegas” (Taller de Trabajo, Sistema-
tizaciéon Demandas Nuevo Trato, Ayquina, 10 mayo de 2002). A esto se asociaron solicitudes
de reentierro, las cuales para algunos atacamenos debian involucrar los restos humanos y los
objetos ofrendados y, para otros, especificamente los cuerpos humanos. Por su parte, la de-
manda contra la exhibicién de cuerpos humanos también quedo reflejada en los documentos
presentados a la Comision de la Mesa de Verdad Historica y Nuevo Trato: “Legislar a favor del
cuidado, proteccion y exhibicidon del material cultural en los museos, prohibiendo la exhibi-
cion de cuerpos” (Documentos MVHNT 2003).

Considerando estas y otras demandas atacamefias, asi como cambios en la arqueologia y la
necesidad de mejorar las relaciones con la poblacién local de parte del Museo, en el afio 2001



26 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

comenzo a gestarse una politica de apertura en esta institucion, la cual se tradujo en la crea-
cion de la Unidad de Relaciones con la Comunidad Atacamena (URCA en adelante) el afo
2004. En este contexto, la implementacion del programa de educacion patrimonial “Escuela
Andina”, las mesas de dialogo, los programas de asesoria museoldgica, patrimonial y juridica
y los ciclos de charlas de divulgacion cultural y cientifica constituyeron acciones orientadas a
dar respuesta a la creciente necesidad de apertura solicitada al museo y la arqueologia de parte
de los atacamenos (Ayala 2008, 2014).

Siguiendo esta linea, como encargada de URCA, presenté al entonces director del ITAM,
Mario Pereira, la solicitud de retirar los cuerpos y restos humanos de la exhibicién permanen-
te, como medida para mejorar las relaciones con los atacamerfios y responder a sus demandas.
La decisién institucional fue formalizada en mayo del 2006 y divulgada en una declaracion
publica en la prensa local. Para dar forma a este proyecto y con la finalidad de delinear, discu-
tir y acordar el proceso mediante el cual ésta se materializaria, desde ese momento y hasta ini-
cios del 2007 conformamos la “Mesa de trabajo para el retiro de los cuerpos y restos humanos
arqueoldgicos de exhibicion”. Dicha mesa estuvo integrada por el presidente del Consejo de
Pueblos Atacamenos, Wilson Galeguillos (W.G.), y su secretaria, Rosa Ramos (R.R.), la pre-
sidenta de la Comunidad de San Pedro de Atacama, Marcela Sdanchez (M.S.), el expresidente
de la Comunidad de Solcor, Carlos Aguilar (C.A.), el presidente de la Comunidad de Solor,
Félix Ramos (F.R.), la representante de la Agrupacion de Artesanos Lickancabur, Evangelis-
ta Soza (E.S.), asi como por los funcionarios atacamefios del museo: Santiago Ramos (S.R.),
Saul Cervantes (S.C.), Timoteo Cruz (T.C.), Tomés Cruz (T.C) y Jimena Cruz (J.C.) y por los
encargados de las drea de conservacion, Solange Santander (S.S.), subdireccién y curadoria,
Flora Vilches (F.V.), museologia, Maria Paz Miranda (M.P.) y URCA, representada por quien
escribe (P.A.) y Tomas Sepulveda (T.S.).” Esta comisién se reunié intermitentemente durante
diez meses para tratar de consensuar ideas para una propuesta museografica y programar
las fechas y los procedimientos adecuados para el proceso de retiro. La seleccién de quienes
participaron de esta mesa recay6é fundamentalmente en quienes trabajabamos en el museo,
aunque el Consejo de Pueblos Atacamefios designé a tres personas. Dicha organizacion fue
elegida como contraparte considerando que la componen presidentes y delegados de todas las
comunidades atacameiias, por lo que se apeld a su representatividad en este sentido.

Como sitios etnograficos privilegiados, que dan cuenta de un periodo y un lugar especi-
fico del proceso de patrimonializacion en Chile, a continuacién analizaré las siete reuniones
que sostuvo esta mesa de trabajo, realizadas entre junio de 2006 y marzo de 2007. Pese a que
surgi6 una diversidad de temas en estos encuentros, focalizaré mi atencion especificamente
en las nociones de “participacion indigena restringida”, asi como en la reproduccion del lugar
de enunciacién y autoridad cientifica de la arqueologia y el Museo. A la vez, mostraré los
efectos inesperados del multiculturalismo a través de las criticas atacamenas emanadas en
estos contextos.

RELOCALIZACION POR REENTIERRO

REPRODUCCION DE LA AUTORIDAD CIENTIFICA

En la reunidn inicial de la mesa de trabajo, después de la presentacion de cada partici-
pante, los profesionales del Museo abrimos el didlogo, posesionados por nuestra autoridad

5 De aqui en adelante se usardn las iniciales de los participantes al citar sus palabras.



La patrimonializacidn de los ancestros. Relocalizacién por reentierro en San Pedro de Atacama 27

como portadores del discurso cientifico y funcionarios de esta instituciéon. Partimos con una
introduccion de la razoén por la que se tomo esta decision, para lo cual, como coordinadora de
URCA, presenté un recuento histdrico de este tema y de las relaciones entre el Museo y las co-
munidades locales. Asimismo, planteé que el retiro de los cuerpos se produciria en respuesta a
la demanda étnica presentada ante la comision de la Mesa de Verdad Histérica y Nuevo Trato
con los Pueblos Indigenas, asi como en concordancia con planteamientos de organismos in-
ternacionales, como el Consejo Internacional de Museos, y siguiendo las nuevas tendencias
museoldgicas.

Posteriormente, la subdirectora del IIAM y encargada de curaduria describi6 la labor de
los antropdlogos fisicos en el estudio de los cuerpos humanos y explicé los diferentes tipos
de informacién que se obtienen en este tipo de investigaciones, entre las cuales describi6 el
estilo de vida, la identidad bioldgica, las relaciones de ancestralidad con otros grupos, las mi-
graciones poblacionales, asi como las formas de enterramiento y rituales. También abordé los
diferentes tipos de analisis que se realizan a nivel visual y quimico. Para nosotros el objetivo
de estos discursos era, por un lado, entregar mas antecedentes sobre la decision tomada y
dar a conocer el funcionamiento del Museo, ya que no siempre se tenia claro que eran los/as
antropdlogos/as fisicos y no los/as arquedlogos/as quienes estudian los restos dseos. Por otro
lado, buscdbamos justificar, estuviéramos de acuerdo o no, la permanencia de los cuerpos y
restos humanos en el Museo, ya que su devolucion a las comunidades era un tema imposible
de discutir en el interior de la institucién, conformada en ese entonces por posiciones muy
diversas, e incluso contradictorias, sobre el rol social de la arqueologia y la antropologia, la
propiedad del patrimonio y las relaciones comunitarias.

Acto seguido, la encargada del drea de conservacion también argumentd por qué depositar
los cuerpos y restos humanos en el Museo y no reenterrarlos. Después de referirse al equipo
de conservacidn, integrado mayormente por atacameios y especificar que esta presentacion
fue conversada como equipo con anterioridad, describio el trabajo realizado hasta la fecha y
puso especial énfasis en el proceso de deterioro de los cuerpos una vez extraidos del suelo y
en los diferentes factores que inciden en ello. Con estos argumentos, el Museo avalaba otra
vez, cientifica y técnicamente, por qué conservaba los cuerpos humanos en sus dep6sitos. Los
tecnicismos y los problemas de conservacion abordados en esta presentacion no se refirieron
en ningin momento al pésimo estado en que se encontraba la coleccién arqueoldgica en ese
entonces, situacion que se trataba de revertir desde el afio 2001. Esta fue una preocupacion
constante, ya que sabiamos que el deterioro de la coleccidén contradecia nuestros argumentos
en favor de la permanencia de los cuerpos humanos en el Museo. Por ello, mientras se desa-
rrollaban las discusiones de la mesa de trabajo, tras bambalinas el equipo de conservacién
limpiaba, despejaba, pintaba y ordenaba los antiguos depositos, ademas de realizar una con-
servacion preventiva de los cuerpos y restos humanos, la mayoria de los cuales no habian sido
sometidos a medidas de conservacién desde que fueron sacados de sus tumbas por Le Paige.
Incluso existian depdsitos completos que no habian sido tocados desde hacia décadas, sin
mencionar el hallazgo de cuerpos en estado de putrefaccion por su ubicacién en sectores con
goteras de agua. En este contexto y pese a las criticas discutidas entre nosotros sobre como y
por qué los/as arquedlogos/as y antropdlogos/as que sucedieron a Le Paige dejaron que esto
ocurriera, nuestro objetivo fue acelerar e incrementar las labores de conservacién antes que
representantes de las comunidades visitaran la rotonda de conservacion.

Frente a nuestro rayado de cancha para justificar la permanencia de los restos humanos en
el Museo y focalizar las discusiones solamente en el tema del retiro, algunos atacamefios se



28 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

refirieron a la perspectiva local y otros especificaron que la relocalizacién de los cuerpos de
exhibicién era entendida como una devolucién de los cuerpos a su lugar de origen, es decir,
re-enterrarlos:

... Y antes de venir para esta reunion conversaba con unas personas, algunos familiares y también con
algunas personas que estuvieron en reuniones anteriores, sobre esta nueva relaciéon que se puede dar
con el museo. Entonces lo que... hemos logrado recoger también delante de ellos es que esta relocali-
zacion se entiende como una devuelta de los cuerpos a su lugar de origen. Entonces, a partir de ahi,
también se generd una conversacién y una discusiéon también en torno a eso. Por qué, deciamos, bueno
si devolvemos los cuerpos a su lugar de origen, que pasara con esos cuerpos cuando solamente se retird
el craneo y el cuerpo quedd en la tierra... mmm... Es como, por ejemplo, un cuerpo no es solamente
un cuerpo, no es solamente los huesos no..., sino también son todos los ornamentos, con lo cual ha
sido enterrado para la otra vida, a estos antiguos abuelos. Entonces, la opinién, por asi decirlo, con el
querer de esta devolucién de los cuerpos al lugar de origen es precisamente retornar los cuerpos de
donde fueron encontrados y, por otro lado, también este... lo que estoy diciendo es una parte también
de la diversidad, también de opiniones que hay, pero lo que yo estoy diciendo es lo que yo he logrado
rescatar, conversar y discutir también con mis vecinos y vecinas. Entonces, nos parece, de lo anterior
que he podido rescatar, de lo que he podido entender de su conversacién, de sus sentimientos, es que
hay un gran sentimiento de... hay un gran sentimiento de dolor, cuando a los cuerpos se les despoja
de todo lo que les rodea. Entonces, hasta el momento, para mi el escuchar de parte de ustedes como
instituto, como museo, todos los argumentos para poder conservar estos cuerpos, la verdad es que
no los comparto y quisiera decirles y, en mi opinidn particular y de algunas personas, de las que...
no voy a nombrar, en representacion de muchas personas, he podido escuchar y conversar, es que los
cuerpos sean devueltos en su integridad. Y también quiza la conversaciéon también tenga que ver mas
en profundidad no solamente con lo que estd en exposicién... conté alrededor de dieciocho o veinte
entre cuerpos y craneos en esta exposicion..., sino que todo lo que estd en el museo y todo lo que ha
generado como instituto, como investigadores y también hacer un pequefio... emmm... mmm, una
pequena observacién y también ustedes lo decian de quienes trabajan directamente con los cuerpos
son los antropodlogos fisicos, pero quienes han retirado los cuerpos o quienes han levantado los cuer-
pos de los enterramientos en general han sido arquedlogos y no antropdlogos fisicos. La otra, a modo
de pregunta también, de la totalidad de los cuerpos que hay hoy dia en este museo scudntos de ellos son
necesarios para que puedan trabajar ustedes? o ;con cuantos estan trabajando? ;Y de cudntos seran
necesarios trabajar de aqui a veinte o cincuenta aflos mas? ;Y qué pasard con las nuevas excavaciones?
Por ejemplo, y que por ese lado me interesa la conversacion para poder tener quiza una idea un poco
mas clara y poder transmitirla a los demas vecinos... de cuales son los avances en este tema... (C.A.
2006).

Evidenciando las preocupaciones en torno al reentierro, otros participantes atacamefios
problematizaron la necesidad de considerar el peligro de que se destruyan, roben o vuelvan
a excavar los lugares donde se reentierren los cuerpos, apelando a que lo importante es que
queden bien resguardados y la necesidad de reflexionar al respecto:

... A mi eso me preocupa, de... que todos los cuerpos completos que estan en vitrina... si uno los de-
vuelve y si resulta que el dia de manana aprueban un hotel, vuelta otra vez a traerlo pa” aca o no sé,
entonces, yo creo que hay que pensar bien la situacion, de que tal, claro con esa cantidad de craneos,
que tampoco sabemos donde esta el resto del cuerpo, que también va a ser un trabajo de investigacion
enorme, bastantes recursos, yo creo que esas preguntas tal vez en una proxima reunién traer como
mas respuestas sobre ;qué podemos hacer? Porque, en realidad, nosotros como atacamefios podemos
ver nuestra vision, de que si efectivamente claro, que a mi como atacamefia a mi lo que me encantaria
es que los cuerpos fueran sacados de ahi y fueran devueltos a su lugar de origen. Pero uno ve, en la
realidad de hoy en dia, de que ya no es como antes, de que solamente hay pastores y agricultores que



La patrimonializacidn de los ancestros. Relocalizacién por reentierro en San Pedro de Atacama 29

todos respetamos, no es asi, al contrario, hasta nuestra propia gente atacameiia esta vendiendo sus
terrenos y les dalo mismo que van a hacer de nuestros terrenos. Entonces, es como rescatarlos y volver
a ponerlos, y si el dia de mafana se construye o se hace una infraestructura grandisima ahi ehhh...
;Qué vamos a hacer?... ;Qué es mejor?, o sea, estamos igual expuestos... Si devolvemos los cuerpos a
sulugar de origen, vamos a cerrar ahi, ese recurso ;de donde lo vamos a sacar?, o que cada comunidad
se haga cargo de él, no sé, son como hartas preguntas que quedan como en el aire y que a lo mejor no
vamos a resolver ahora (R.R. 2006).

En una posicién mds bien conciliadora, el presidente del Consejo de Pueblos Atacamefios
argumento que, si bien el deseo de las comunidades es que los cuerpos vuelvan a la tierra
como es su “costumbre”, es algo que tiene que ser muy bien analizado por los problemas que
podrian surgir en el futuro. Frente a la insistencia en el reentierro de parte de algunos parti-
cipantes, el director del IIAM trat6 de centrar la conversacion en el retiro de los cuerpos de la
exhibicion pues era una decision politica tomada, planteando ademas que el tema de los otros
cuerpos que se encuentran producto de proyectos hoteleros y viales se podria abordar poste-
riormente. Asimismo, se refirid al proyecto del “Nuevo Museo” y a la posibilidad de construir
una béveda o mausoleo dentro de esta institucion, propuesta que aun no habia sido del todo
discutida institucionalmente, pero que posteriormente se materializaria en la construcciéon de
un depdsito especial para los cuerpos humanos dentro la rotonda de conservacion:

... ;Qué hacer con los cuerpos? Ya, entonces, una primera reaccion casi instintiva es devolverlos a su
lugar de origen, pero es practicamente una imposibilidad dejarlos bajo tierra. Porque aparecerian
otros elementos que los deteriorarian, etc., etc. Y hemos pensado que construir una béveda, ya, bajo
tierra en la rotonda nimero dos, donde se pondrian los cuerpos; obviamente que esto esta fuera de
exhibicién, no es para que la gente transite por ahi, sino que es una béveda con acceso restringido,
donde cuidariamos la forma de acercarse. Cosa que no fuera un asunto de qué, “Ahh yo vengo jy
entro acd y ahi estan!”. No. Nos preocupariamos que el acceso por estas escaleras, no sé, buscar —con
ustedes— qué cosa lleva eso, para que la aproximacion a esta béveda, a los cuerpos, sea de manera muy
respetuosa siempre, pero con los ingredientes, con los aportes de ustedes. ;Cémo nos aproximamos?,
scomo salimos de ahi?, ;cudl es la ambientacién?, pero siempre bajo tierra. Obviamente que esta cons-
truccidn va a ser un museo que va a tener en consideracion los distintos elementos ambientales; que
sea climaticamente estable, etc., etc. Y donde ustedes puedan venir con toda seguridad y acceder. Y
también para los especialistas para el cuidado... Pero diria yo, que eso, no hay, no esta abierto para que
entre publico corriente... (M.P. 2006).

Retomando una critica hecha por algunos atacamenos a la labor arqueolégica del Museo,
el director aclaré que el que se haya sacado craneos sin los cuerpos, no era responsabilidad
nuestra, que es algo que paso y que lo lamenta, pero que no se podia hacer nada; argumento
con el cual desvid el foco de la discusion sobre la responsabilidad institucional en este sentido.

CONTESTANDO AL PODER ARQUEOLOGICO Y A LAS RESTRICCIONES IMPUESTAS

Estos espacios de participacién restringida abiertos por el IIAM también fueron apropia-
dos y utilizados por los atacamefios para cuestionar el tipo de participacién impuesta y el
poder de decision del Museo, asi como para visibilizar las relaciones coloniales de negacién de
los indigenas que seguian operando en esta institucion. La discusion sobre el reentierro volvid
a salir con fuerza en las dos tltimas reuniones de la mesa de trabajo. Si bien varios atacame-
flos expusieron nuevamente su deseo de reenterrar los cuerpos y sus preocupaciones de cémo



30 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

hacerlo de manera segura, en la sexta reunién uno de los funcionarios atacamenos del IIAM
argumento desconfiar de su propia gente:

Lo ideal seria enterrarlos en el lugar de donde fueron sacados, pero ;quién responde si manana o pasa-
do los retiran de ahi? Nosotros mismos a lo mejor puede que vayamos, hagamos una excavacioén y los
saquemos de ahi. Porque no tenemos confianza ni en la gente de acé (S.R. 2006).

En medio de esta discusion, otros funcionarios del Museo trataban de controlar la conver-
sacion y centrarla en el retiro, especificando que los cuerpos quedarian en el area de conser-
vacién, mientras otros intentabamos abrir el dialogo sobre el reentierro, ya que era un tema
inevitable de abordar, aflorando asi diferencias entre nosotros como institucion. Frente a este
debate, los atacamerfios contestaron que una cosa era resolver el tema inmediato de sacar los
cuerpos de la exhibiciéon permanente, pero que habia un tema mayor que era necesario abor-
dar, por lo que apelaban al didlogo. Plantearon, ademds, que, si bien se argumento desde el
principio por qué dejar los cuerpos en el Museo, era necesario considerar el sentimiento de la
comunidad, abrirse a dialogar, a proponer nuevas formas de abordar esto. En este contexto,
la encargada de conservacion planted que, aunque la argumentacion de no reenterrar se basa
en medidas de preservacion y en el valor cientifico de los cuerpos, el tema de los sentimientos
no ha sido dejado de lado ya que en el interior del Museo se discutian diferentes posibilidades
de depositar los cuerpos, pero “dentro el museo”. También hablé de la imposibilidad legal de
realizar un reentierro:

... no tenemos que olvidar que hay una ley que nos obliga a todos y que lamentablemente, para bien o
paramal, nuestra ley de patrimonio no aclara la propiedad del patrimonio por comunidad o por etnia,
sino que define la propiedad del patrimonio como propiedad de la nacién; y en ese entendido nosotros
como institucion quedamos obligados... (S.S., 2006).

Como coordinadora de URCA, argumenté que este proceso se desarrollaria en etapas, que
la primera seria la relocalizacion de los cuerpos de la exhibicion en el area de los depdsitos,
pero que el Museo tenia la intencién de ampliar la conversacién en un futuro préximo. Frente
a ello, algunos atacamefos plantearon que su objetivo ultimo era lograr lo que ellos deseaban,
pues son sus antepasados, mas alla de las leyes:

A mi me gustaria aclarar también que nuestra intencién, como comunidades, es que los cuerpos re-
tornen, mas alld de leyes o no, sino con una buena disposicién. Yo estoy clara que esto tiene que ser
por etapas, y desde las tltimas reuniones el motivo principal era el retiro de los cuerpos de exhibicion.
A mi me queda claro que, en primera instancia, los cuerpos van a quedar en bodega, pero nuestro
objetivo debe ser el que queremos nosotros, porque independiente son nuestros parientes, nuestros
antepasados, independiente de leyes... (M.S. 2006).

En estos momentos de tension, comenzamos a proponer fechas para las siguientes activi-
dades, ante lo cual la anterior interventora respondié molesta que se daba cuenta de que la
toma decisiones dependia fundamentalmente de la disposiciéon del museo. Otros atacamenos
volvieron a preguntar sobre el destino de los cuerpos una vez retirados de la exhibicién, ya
que “llegd el momento de su descanso”, ademas de manifestar su interés de continuar con
estas reuniones porque entendian que su participacion no se acababa ahi. En este contexto,
los profesionales del IIAM volvimos a llamar al orden, aprovechando también para cuestionar
la intermitente participacion atacamefia en algunas reuniones y visibilizar los esfuerzos del
Museo en este proyecto. Con los animos algo subidos de tono, algunos atacamenos insistieron
en seguir conversando sobre el tema del reentierro y cuestionaron la restriccion del didlogo,



La patrimonializacidn de los ancestros. Relocalizacién por reentierro en San Pedro de Atacama 31

asi como criticaron el que no se hubieran discutido otros temas que surgieron al principio de
las reuniones de lo que “...nos gustaria hacer con el Museo y con las comunidades, pero des-
pués ya nos fuimos abocando solamente a los cuerpos de las vitrinas... No en el afan de que
se molesten, no, es un paso lo que estamos haciendo” (R.R. 2006).

Si bien hasta el momento esta discusion se dio fundamentalmente entre atacamefios y pro-
fesionales del Museo, al finalizar la Gltima reunion se produjo un debate entre dos atacamefios.
Los argumentos entregados por Santiago Ramos, funcionario del ITAM y ex “Visitador Espe-
cial” del Consejo de Monumentos Nacionales, evidencian los efectos de la patrimonializacion
y la arqueologia multicultural en San Pedro de Atacama, no sélo por el énfasis que puso en los
aportes del Museo y los arqueologos a la comunidad local, sino también al destacar el rol y la
responsabilidad de los atacamefios en las excavaciones arqueoldgicas, desmereciendo asi las
criticas expresadas por otros integrantes de la mesa. Frente a esto, Carlos Aguilar, dirigente de
larga trayectoria y protagonista destacado de las demandas patrimoniales atacamefias, puso
el acento en las responsabilidades institucionales y diferencié la accion sistematica de sacar
cuerpos de parte de los arquedlogos de la participacion indigena esporadica en las excavacio-
nes, reconociendo, ademas, las diferencias de opinién en el interior de la comunidad. Ya fi-
nalizando la reunién y después de un ambiente en el que primo la tension entre los asistentes,
Santiago se sumo a la vision de los otros atacamerfios sobre el retiro de los cuerpos, ademas
de expresar sus contradicciones sobre participar de su retiro fisico de las vitrinas y criticar
su intervencion en excavaciones en el pasado, por lo que quiso “pedir disculpas por todo lo
que hemos hecho con ellos....por haberlos sacado y haberlos tenido tanto tiempo ahi y quiza
cuanto tiempo mas van a estar. Aunque a lo mejor va a ser diferente, a lo mejor van a tener su
cajita, van a estar ahi bien ordenaditos...” (S.R. 2006).

PARTICIPACION RESTRINGIDA Y EXPRESS

Sibien a lo largo de todas las reuniones se expresaron diferentes nociones de participacion,
en los dos primeros encuentros se produjo una mayor discusion al respecto. Al iniciar este
proceso, el director inicié la conversacién manifestando el interés institucional en los vincu-
los con las comunidades, ademas de afirmar que existia un cambio en las relaciones con los
atacamenos y que con esta mesa de trabajo se inauguraba “una nueva etapa”. En este contexto
discursivo de un “nuevo trato”, el Museo justificé las razones de dejar los cuerpos humanos
en sus depdsitos, ante lo cual uno de los participantes argument6 que no se sumaria a la pro-
puesta del instituto. Aseverd que traeria

... ideas o propuestas desde el pueblo para que estén aca presentes también, [pero que] lo que estamos
haciendo me parece que es en funcién de la vision del instituto y necesariamente mi interés de par-
ticipar aca es que estén ambos espacios también, no solamente uno que se direccione desde un solo
espacio (C.A. 2006).

Ademas problematizé el hecho de que las reuniones se hicieran solamente en el Museo y
propuso también hacerlas fuera, lo cual fue particularmente interesante pues apuntaba a des-
centrar el proceso participativo y hacia eco del discurso de otros lideres indigenas acerca de
que el Museo debia salir de su edificio para abrirse a las comunidades (Marcos 2010). Por mi
parte, respondiendo a la critica de que el ITAM queria direccionar este proceso, como coordi-
nadora de URCA argumenté que no es



32 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

... una reunién en la cual estamos llevando para las aguas que nosotros queramos llevar, sino que es
algo participativo y que es importante escuchar otras ideas y tratar de llegar a un consenso mayor
entre el Museo y la comunidad, ;ya? (P.A.2006).

La reunién continu6 con una dindmica en la que algunos atacamerios insistian en hablar
sobre el destino final de los cuerpos y ampliar la participacion local, mientras nosotros inten-
tabamos centrar la conversacién solamente en el retiro. Esta situacion reflejaba, ademas, las
nociones de participacion indigena restringida manejadas por nosotros, no solamente ante
el temor de profundizar el dialogo y tener que responder a las demandas de devolucién y
reentierro, sino también por las criticas y discusiones que surgieron dentro de la misma ins-
titucién. Por un lado, arquedlogos/as y antropologos/as del IIAM que no participaban de esta
mesa de trabajo estaban preocupados por las consecuencias de esta “apertura” al didlogo con
los atacamefios, ya que la consideraban muy arriesgada. Otros colegas, en cambio, cuestio-
naban la participacion indigena restringida promovida en este proceso, ya que reproducia la
légica del multiculturalismo de Estado. Debido a estos desacuerdos internos, como equipo
encargado de este proceso, decidimos limitar la participacion de otros académicos del Museo
aduciendo razones metodoldgicas. Esta decision se relacionaba con nuestro temor de que co-
legas contrarios a este proceso frenaran el proyecto de retiro y con nuestra preocupacion de
deteriorar las relaciones con la comunidad indigena si esto no se llevaba a cabo.

Un tema que dispard la discusion sobre la participacion atacamena fue el de la construc-
cion del “Nuevo Museo”, ya que, a la mitad de la primera reunidn, sin que existiera un acuerdo
interno sobre presentar este tema en este contexto, profesionales del IIAM presentaron la
nueva maqueta arquitecténica. El giro en la conversacion hacia este tema evidenciaba el poco
interés institucional de mantener y ampliar la discusién, actitud que no tardé en ser cuestio-
nada por los atacamerfios, quienes no aceptaron este tipo de “participacion express”, pidiendo
convocar mds gente y tener mayor tiempo para reflexionar al respecto. Una representante
étnica problematizé diciendo que “lo tipico que pasa” es que

... proyectos que llegan de cualquier institucion y nosotros tenemos que decir un si, sin modificar
nada. Entonces, seria super bueno y que por eso no aceptaria yo trabajar ahora, para que uno discuta
mas con la gente, qué es lo que piensa en este momento... (R.R. 2006)

Otro integrante acatamefo de la reunién pregunt6 si la participacion indigena se usa-
ria para conseguir fondos para el “Nuevo Museo”. Frente a ello, el director contesté que la
participacion de la comunidad ayudaria, pero especificé que mejorar los vinculos con los
atacamefios “no es instrumental”, situaciéon que parecia contradecir el apuro por recoger sus
observaciones sobre el nuevo proyecto arquitectonico.

En la segunda reunion, realizada fuera del museo, en la sala Simon Benitez, y a la cual
asistieron pocos integrantes de la mesa, el didlogo referido a la participacién indigena estuvo
atravesado por la carta enviada por Carlos Aguilar con anterioridad a la reunidn, la cual,
desde nuestra perspectiva, proponia al ITAM “desclasificar” la epistemologia colonial de des-
conectar las colecciones de su historia:

Con el presente recibo, las que tienen por objeto hacer propuestas para la préxima reunién de 31 de
julio... a realizarse en sala de Simon Benitez, segtin acuerdos de la reunion anterior. Las siguientes
son propuestas generales para la reunion... y que sea mas enriquecedora, entendiendo la participacion
como un modo de hacer propuestas... para la primera parte del trabajo que es retirar los cuerpos de
exhibicién del actual museo, creo importante abordar lo siguiente en la segunda reunién: Para la
propuesta de visita a la exposicion... y el retiro de los cuerpos de exhibicion y con el 4nimo de dar



La patrimonializacidn de los ancestros. Relocalizacién por reentierro en San Pedro de Atacama 33

respuesta a diferentes proposiciones a trabajar que han surgido. Se propone se prepare y entregue al
grupo de trabajo la mayor cantidad de informacién histérica acerca de lo expuesto en las vitrinas, de
nuestros antiguos ancestros, todo lo que tenga relacion con excavacion o rescate o lo que correspon-
da, las condiciones del levantamiento, asi como de utensilios, artefactos u otros con los que estaba el
enterramiento original, lugar y fecha del levantamiento u otro en que llegé al instituto o Museo, las
personas responsables y colaboradores de la excavacion, rescate u otro, la historia de conservacion,
restauracion, resultado de las investigaciones, situacion actual y proposiciones futuras de trabajo o
acciones para cada cuerpo o craneo en exposicion, siguiendo esta misma linea para la totalidad de los
cuerpos en el museo y asi conservar este trabajo para que dé cuenta de una accidn final” (fin lectura de
carta). Esto se me ocurre en funcién de que cuando se inicia un trabajo, es una relacién de dos, entre
estos dos... (C.A. 2006).

Esta carta generd un verdadero correteo entre nosotros, ya que no teniamos respuesta a
muchas de sus preguntas. También incrementd la preocupacion institucional sobre el debate
de la devolucién y reentierro de los cuerpos de la coleccién, entendiendo que esto podria ex-
tenderse también a los objetos. Ante ello, ejerciendo la autoridad y el poder otorgado por su
cargo, el director realiz6 un largo discurso politico orientado a rayar la cancha nuevamente,
a describir la misién cientifica y social de esta institucion, a posicionar al Museo dentro de la
Universidad Catolica del Norte e integrar las relaciones con la comunidad dentro la misiéon
universitaria. También describié como fueron, son y podrian ser las relaciones entre el IIAM
y los atacameiios, volviendo a enfatizar que lo que se vivia en ese momento no era “una re-
lacién instrumental”. Asimismo, quit6 la responsabilidad institucional sobre los hechos del
pasado y llamé a mirar al futuro y construir relaciones de confianza a largo plazo “sobre tres
pilares: respeto, dignidad y en paz”, las cuales “no se construyen en un mes, ni en dos meses,
ni por un decreto, ni por la mera voluntad nuestra, de ustedes y de nosotros...” (M.P. 2006).

Después de este discurso politico, nadie dijo nada y por un largo periodo de tiempo la
conversacion giré en torno a los cambios en la exhibicién, los recursos y su importancia para
asegurar que se cumpliese lo propuesto. Sin embargo, poco después algunos participantes
comenzaron a cuestionar este proceso y a preguntar dénde quedarian los cuerpos, pero la
reunion sigui6 abocada a discutir cambios en las vitrinas, por lo que la respuesta a la carta
recibida seguia pendiente. Ya bien entrada la sesion y después de varios llamados de atencion
orientados a restringir el didlogo al tema del retiro, Carlos leyd su carta ante el grupo de tra-
bajo. Posteriormente, agudizando su discurso, evalu6 la relacion entre el Museo y las comu-
nidades, y pidi6 hablar sobre las relaciones actuales y futuras, cuestionando la construccion
de vinculos con los atacamenos de parte del IIAM, e incluso negando la existencia de ellos.
Asimismo, planted que era “importante” abordar eso “en funcién de entablar una nueva co-
municacién”, lo que sin duda se referia a la transparencia en esta construccion de relaciones.
Pidid, ademas, que las decisiones sobre las “comunicaciones publicas” fueran compartidas y
tomadas por el grupo de trabajo, que no se diera el protagonismo de un sélo lado, con lo cual
definié nuevamente sus nociones de participacion: compartir la toma de decisiones.

Como encargada de URCA, me tocé responder a la carta de Carlos, habiendo acordado
previamente con el equipo del Museo cdmo lo harfa. Comencé mi relato haciendo un breve
recuento de la compleja historia de relaciones entre esta institucion y los atacamefios, desta-
cando que, en los 90, hubo un quiebre en la forma de hacer arqueologia en la zona, pues se
dejaron de excavar cementerios en San Pedro de Atacama; discurso con el cual reproducia la
arqueologia multicultural,6 ya que con un poco de arreglo aqui y all, la arqueologia aparecia

6 En este trabajo, el multiculturalismo fue concebido en los términos propuestos por Hale (2002) y



34 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

dando respuesta a las demandas atacamefas y con una apertura al didlogo (Ayala 2014). Acto
seguido, lei una lista de los arqueologos responsables de la excavacion de una serie de cemen-
terios arqueoldgicos, para posteriormente dar a conocer la cantidad de craneos y cuerpos
humanos depositados en el Museo. Asimismo, describi recientes proyectos de investigacion
caracterizados por el estudio de colecciones ya excavadas. Continuando con mi énfasis en los
cambios en la arqueologia y el Museo, mencioné recientes proyectos en los que, ante el hallaz-
go de cuerpos humanos, se consult6 con las comunidades qué hacer al respecto. Finalmente,
en pro de la trasparencia solicitada, hablé del proceso interno generado al recibir esta carta y
constatar la necesidad de recopilar mucha informacion con la cual no contdbamos.

RESTRINGIENDO LA PARTICIPACION DE REPRESENTANTES DEL IIAM

En la reunion sostenida entre representantes del Museo y el presidente del Consejo de Pue-
blos Atacamenos, con anterioridad al inicio de los encuentros del grupo de trabajo, se definié
que se realizarfa una ceremonia al finalizar el proceso de retiro de los cuerpos humanos y
que estaria a cargo de los atacameiios. Esta situacion evidenciaba una perspectiva esencialista
segln la cual para algunos si hay algo de lo que pueden estar a cargo los indigenas es de los
rituales, a diferencia de los arqueélogos que, ademds, los designan como encargados de la
ceremonia. Este tema es abordado en distintos momentos de la cuarta, quinta y sexta reunio-
nes, cuando profesionales del museo buscaron abrir el dialogo en este tematica haciendo las
siguientes preguntas: ;como se realizard?, ;quién estara a cargo de la ceremonia?, jcuando se
hara?, ;a qué hora del dia?, ;qué se necesitara?, ses necesario cerrar el museo?, ;los cuerpos se
sacaran en un s6lo momento?, ;quiénes los sacaran?, ;la ceremonia implica trabajar con cada
uno de los cuerpos o es una ceremonia general?

Después de varias reuniones se concluyé que la ceremonia debia estar a cargo de “una per-
sona que sepa. Para tratar con los abuelos, como les decimos nosotros, tiene que ser una persona
que sepa y que nos pueda sanar” (J.C. 2006). Sin embargo, se produjo una discusion entre los
atacamerios sobre el tipo de ceremonia que se realizaria y quienes participarian de ella, debido
fundamentalmente a la gama de creencias existente entre sus comunidades, ya que, ademas de
lo que ellos consideran la religiosidad atacameria, estan la catélica y la evangélica, sin olvidar
a los agnosticos. No obstante, acordaron que la ceremonia tenia que ser parte de “la religion
como pueblo, como etnia”, lo que implicaba una mezcla de costumbres locales y cristianas.
En cuanto a quienes participarian de la ceremonia, inicialmente plantearon la posibilidad
de invitar a otras personas de la comunidad. Sin embargo, a medida que transcurrieron las
conversaciones, acordamos que del Museo solamente participarian los integrantes del grupo
de trabajo y de las comunidades las personas que los atacamerios de la mesa consideraran
importantes. Qued¢ claro, ademas, que la ceremonia se realizaria después del retiro fisico
de los cuerpos de las vitrinas, ya que los sanadores no querian participar del acto mismo de
levantarlos, sino intervenir cuando ya estuvieran en su lugar de descanso.

Al hablar de la opinion de las personas de la comunidad que dirigirian la ceremonia, ine-
vitablemente se volvio a tocar el tema del reentierro, ya que, si bien agradecian como gesto lo
que estaba haciendo el museo, lo que querian era que los cuerpos volvieran a la tierra, a su lu-
gar de origen, ya que el retiro no era otra cosa que sacar “los cuerpos y ponerlos en otro lugar,

Boccara (2007). La definicién de una arqueologia multicultural fue discutida por la autora en otros articulos
(Ayala 2014) y se inspir6 en los postulados de Gnecco (2008) al respecto.



La patrimonializacidn de los ancestros. Relocalizacién por reentierro en San Pedro de Atacama 35

pero en el mismo recinto”. Por ello, los sanadores asumieron su participacion en la ceremonia
mads bien como un compromiso:

... Porque si fuera por ellos, no vendrian, porque es un asunto, no sé si personal institucional en que
se debiera dar respuesta, pero como esa respuesta no esta y esta esta otra respuesta que es sacar los
cuerpos y ponerlos en otro lugar, pero en el mismo recinto, bueno no sé si me doy a entender. Yo no sé
lo que han podido conversar los otros dirigentes... Pero para ellos serfa importante, una vez que estén
definitivamente en algtin lugar, ahi venir y hacer una ceremonia y ése seria el compromiso. Es lo que
yo he indagado de acd en Atacama y también lo que propone la gente es que seria importante que estu-
vieran las personas, los mas ancianos de las distintas localidades, de los distintos pueblos (C.A. 2006).

Los demads atacamenos no hicieron mayores preguntas al respecto, ya que la autoridad y
la legitimidad de los sanadores mencionados en las reuniones previas era incuestionable. Al
continuar con estas conversaciones, algunos atacameiios trataron de controlar y restringir la
participacion de representantes del museo en las reuniones con miembros de los ayllus. Este
dialogo se inicié con la solicitud de vehiculos del IIAM para ir a las trece comunidades ata-
camenas distribuidas entre la cuenca del Salar y el rio Loa, ya que para ellos era importante
recoger sus opiniones y propuestas sobre la ceremonia. La controversia generada al respecto
evidenci6 que, mientras la mayoria de los atacamefios crefa relevante una mayor participa-
cion, los representantes del Museo nos dividiamos entre los que estaban mas interesados en
resolver problemas técnicos vinculados con la ceremonia para asi apresurar el proceso de
retiro y quienes considerabamos necesario un trabajo colaborativo.

Entre los atacamefios se presentaron diferentes opiniones sobre los contextos en los cuales
querian realizar este proceso participativo, ya que, por un lado, se hablé de conversaciones
en ambientes de intimidad en cada comunidad y, por otro, de aprovechar las reuniones del
Consejo de Pueblos Atacamefios o los encuentros de la Areas de Desarrollo Indigenas. Frente
a esta discusion, afloraron las disputas por el control de la participacion, ya que el director
del Museo insistia en terminar de una vez las reuniones, apelando incluso a la proximidad del
cierre de la universidad por vacaciones. Sin embargo, uno de los atacamenos afirmé que esa
urgencia no era de todos los que participaban de aquel trabajo. Acto seguido, el director dejé
la sala de reuniones. En un ambiente altamente tenso, una dirigente afirmo:

... Yo apoyo eso, no sé cual es la posicion del Museo, el director lamentablemente se retird, pero yo
creo que nosotros tenemos que adaptarnos a una realidad y no adaptarnos a una necesidad o a lograr
un objetivo en un corto tiempo, me parece que si no, no lograriamos el objetivo principal (M.S. 2006).

Después de intercambiar miradas de sorpresa entre quienes trabajabamos en el Museo
por lo que acababa de ocurrir, afirmé que “conformar esta mesa ha sido arduo, hemos estado
hartos meses y creo que si hay algo que nos convoca es el interés de que esta actividad se lleve
lo mejor posible, independiente de los tiempos de una institucién si estdn mas apurados o
no” (P.A. 2006). Esta situacion, no s6lo dejaba ver los conflictos latentes entre los atacamefios
y el IIAM, sino también las crecientes dificultades internas, ya que, después de varios meses
de iniciadas las reuniones para el retiro, existia una preocupacion por concluir este proceso
lo antes posible. Por un lado, para demostrarle a la comunidad local que cumpliamos con los
compromisos asumidos y, por otro, por la necesidad de utilizar los escasos fondos destinados
a este proyecto ante la posibilidad de perderlos. Asimismo, pugnaban diferentes perspectivas
institucionales acerca del modo de continuar con esta apertura hacia la comunidad, puesto
que, a pesar de que afirmdbamos que el retiro de los cuerpos era una primera etapa, al no
contar con una politica étnica, no existia un acuerdo interno ni se tenia seguridad sobre la



36 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

continuidad del dialogo iniciado, lo que era una preocupacion constante para quienes lidera-
bamos este proceso.

Posteriormente, la conversacion se centré en los contextos en los que se conversaria con
otros miembros de las comunidades, ya que se hablé de diferentes instancias, unas mas ce-
rradas y otras mds abiertas. Situaciéon que también generd controversias, pues algunos ataca-
menos insistian en restringir la participacién de representantes del IIAM en los espacios de
“mayor intimidad”. Frente a ello, algunos profesionales del Museo apelaron a la nocién de la
mesa de trabajo argumentando que, en ultima instancia, deberian participar los funcionarios
atacamenos del Museo, ya que si no “me parece que es un poco excluyente eso, de que salgan
como interlocutores solo una parte de la mesa, que puede hablar en ciertos momentos y en
otro no...” (T.S. 2006). Los atacamefos defendieron su postura diciendo a que hay cosas que
se conversan en comunidad, entre ellos. Ante esto, otros atacamefios diferenciaron los dis-
tintos contextos de participacion y reconocieron que, si la decision era tomada por la mesa,
debian estar todos incluidos, agregando: “...O sea yo creo que incluso desde las primeras reu-
niones deberia haber sido que todas las comunidades estuvieran informadas de este tema, no
solo algunas como de exclusividad como en el caso mio...” (M.S. 2006). Por mi parte, enfaticé
la necesidad de considerar las caracteristicas de los diferentes contextos en los que se queria
participar, coincidiendo sobre la existencia de espacios comunitarios de mayor intimidad,
donde “la entrada no es asi como llegar y entrar, son reuniones mas privadas”, a diferencia de
las reuniones masivas del Area de Desarrollo Indigena. Frente a esto, uno de los participantes
pregunto qué pasaria si las comunidades estuvieran presentes en las reuniones del instituto.
Lo que fue inmediatamente contestado por otro profesional del Museo:

... una [cosa] es que las comunidades son auténomas y miden por si mismas los grados de partici-
pacion, lo mismo que el instituto en su momento podra o no aceptar la presencia de determinadas
personas. El otro tema es que cuando la mesa divulgue sus resultados lo iba a hacer como acuerdo de
mesa (T.S. 2006).

Un aspecto vinculado con esta discusion era que el objetivo de estas reuniones, asi como
los contextos propuestos, se concebia de manera diferente. Por un lado, estaban las instancias
mas cerradas orientadas a conversar sobre el proceso de retiro y la ceremonia, por otro, las
reuniones masivas donde se queria divulgar los resultados de la mesa. Esta confusion aporté
ala controversia generada sobre la participacién del Museo en dichas reuniones. De vuelta en
la reunidn, el director del IIAM se interes6 sobre todo por los espacios de didlogo masivo, de
representatividad politica, como las reuniones del Consejo de Pueblos Atacamefios y de las
Areas de Desarrollo Indigena, por lo que haciendo uso de su poder y autoridad defini6é que
a “estas ultimas reuniones se asistira como mesa y a las conversaciones mas intimas con las
comunidades asistirian solo los Atacamenos”.

12 pE MAYO DE 2007: DIiA EN QUE SE CONCLUYO EL RETIRO DE LOS CUERPOS Y SE HIZO LA CEREMONIA

Reunion del Consejo de Pueblos Atacamenos en Cupo: Después de casi 3 horas de viaje,
llegamos a Cupo a las 10:00 hs., pero la reunién comenzé alrededor de las 11:30 con dieci-
nueve miembros de las comunidades atacamenas, incluyendo la directiva del Consejo... Me
presenté y planteé que el proposito de estar en esta reunion consistia en informar sobre el
retiro de los restos humanos de la exhibicion del Museo de San Pedro de Atacama, lo que se
realizaba casi un afio después de que el director del ITAM oficializara la decision institucional



La patrimonializacidn de los ancestros. Relocalizacién por reentierro en San Pedro de Atacama 37

de acoger esta demanda indigena... Me referi a la labor realizada por el grupo de trabajo y
mencioné quiénes lo integramos. Inmediatamente levant6 la mano el presidente de la comu-
nidad de Toconao y preguntd cual era el fin tltimo, el objetivo, de dejar los cuerpos huma-
nos en el Museo, de que permanezcan ahi. Le respondi que la finalidad era realizar estudios
cientificos con ellos, pero que atn estaba abierta la discusion sobre su destino final, ya que en
las reuniones del grupo de trabajo constatamos que la idea del reentierro era recurrente entre
miembros de las comunidades. Ante esto, Tomas intervino y aclar6 que el objetivo central del
grupo de trabajo era sacar los cuerpos de la exhibicion, por lo que el tema del reentierro no se
conversé mayormente. El dirigente dijo que precisamente por eso preguntaba, porque queria
conocer nuestras motivaciones para tener los cuerpos en el Museo, por qué debian estar ahi.
Rosa dijo que este tema iba mas alla de los cuerpos que ya estaban en el Museo, que es algo
que debia discutirse, ya que, con los trabajos de construccién de hoteles y caminos, siguen
apareciendo restos humanos; pregunto “;el museo esta lleno, casi ya no tiene espacio, qué se
va hacer con ellos?.” Dijo, ademas, que de ahora en adelante las decisiones que se tomasen en
el Museo sobre los cuerpos humanos debian tener en cuenta lo que decian ellos, ya que, si se
cambia de lugar, por ejemplo, el Consejo debe saberlo y opinar. Ante esto, respondi que daria
a conocer este planteamiento en el Museo y que seria bueno hacernos llegar el acta de esa re-
unioén. Al respecto, Tomdas argument6 que la respuesta a la solicitud de participacion en estas
decisiones sélo podia ser dada por el director del Museo, previa discusidn interna. Posterior-
mente me referi al problema provocado por la constante aparicién de tumbas arqueoldgicas
en San Pedro, en circunstancias que no se nos informaba con anticipacion sobre los trabajos
de remocion de tierra y que, en algunos casos, ha derivado en la pérdida de restos humanos.
Conté que, a través de la alcaldesa, conocimos una carta enviada por mas de cien pobladores
solicitando que el Museo no siguiera sacando los restos humanos del cementerio arqueoldgico
de Solcor-3 y pidiendo que éstos fueran reenterrados. Lo cual se llevo a efecto, pero semanas
después los hallazgos fueron destapados. Rosa tom¢ la palabra y dijo que existian estos pro-
blemas, pero, para qué seguir excavando si la historia de los atacamenos ya se conoce y esta
en libros, y volvio a reiterar la importancia de que el Consejo de Pueblos participase en las
decisiones referidas a los cuerpos. La presidenta de la comunidad de Cupo dijo que era im-
portante discutir qué se hacia con los cuerpos de sus antepasados, donde se los dejaba si se los
volvia a enterrar, ya que era preocupante pensar que se los podrian robar, que si se los dejaba
en un cementerio habia que ver cémo protegerlos, incluso hablé de dejarlos en el cementerio
actual. Tomas contd que se habia pensado en diferentes posibilidades y mencion¢ la idea de
construir un edificio especial para albergar los cuerpos. Posteriormente hablé Wilson, como
presidente del Consejo, y recordé que la solicitud de no exhibir cuerpos humanos habia sido
discutida desde hace tiempo por los atacamefios, que incluso en las reuniones de la “Mesa de
Verdad Histdrica” se la consideré como demanda. Dijo que el hecho de que el retiro se haya
realizado tiene que ver con el cambio de director en el Museo y el ingreso de profesionales
jovenes, catalogé el retiro como un hecho histérico. Afirmo, mirando a Rosa, que el Consejo
de Pueblos Atacamefios formo parte integral del grupo de trabajo y que particip6 de todas
las decisiones, que se dio “una relacion de igual a igual con los del Museo”, discurso politico
que me sorprendié mucho pensando en las pugnas constantes que tenfamos en las reuniones.
Hablé de la importancia de discutir el destino final de “los abuelos”, dijo que su lugar estd en
la tierra pero que hay considerar futuros problemas. Terminé diciendo que llegaria mas tarde
ala ceremonia en el Museo. Nos despedimos agradeciendo e invitando a los asistentes a visitar
el museo.



38 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

La ceremonia en el Museo: Llegamos a San Pedro a eso de las 16:00 hs., justo a tiempo
para recibir a quienes participarian de la ceremonia. Entré apresuradamente al Museo, que
estaba cerrado desde hace ya varios dias, {lo que era un hito histdrico! Dentro, los trabajos de
remodelacion de la exhibicién continuaban; Lucho, Chago, Tomy y las personas contratadas
especialmente para esto seguian limpiando, instalando luces, pintando. Mientras ayudaba-
mos a ordenar, conversamos con Flora sobre la reunion del Consejo y la ceremonia que venia.
Después lleg6 Solange, quien se fue inmediatamente a abrir los depdsitos de colecciones. Al
poco rato, llegd Verénica Moreno trayendo una serie de cosas para la ceremonia. También vi
entrar a Mario y recorrer los arreglos de la exhibicion conversando con la gente del Museo. A
eso de las 16:30 hs., cuando ya estaba ansiosa porque no llegaba la gente, aparecié Carlos con
las sefioras Elvira Tito y Eleuteria Ayavire, a quienes llevé al sector de los depésitos. Camina-
mos lentamente hacia atras, primera vez que veia a estas sefioras, les pregunté si habian venido
antes al Museo y una contesté diciendo que hacia muchos afios. Alld nos esperaba Solange,
casi en la puerta del “deposito-casita” construido para los cuerpos, quien saludé efusivamen-
te a las recién llegadas, al parecer conocia a una de las dos sefioras. Yo andaba nerviosa, no
sabia bien qué decir y hacer en esta situacion, asi que le dije a Carlos que iria a recibir a las
otras personas. Carlos me pidi6 que los hiciera pasar hasta donde estaban ellos. Parti hacia
adelante, cerca de la puerta estaban Verodnica, Flora y Tomds en espera de los invitados. Por
ahi también andaba Saul esperando a las visitas como acordamos. En esos momentos, 1legé
don Basilio Cruz, lo saludé y lo conduje hacia atras preguntandole si conocia el museo. Me
dijo que hacia unos quince aios que no entraba. Fue mirando todo y cuando entramos a los
pasillos del area de conservacion, que a ambos lados tienen estantes con cajas de materiales
arqueologicos, dijo algo asi como “asi estd bien guardado”. Lo dejé con el grupo que recorria
los depositos y sali nuevamente. En la entrada estaba don Juan Barbosa, también mayor de
edad, a quien después de saludar conduje a la rotonda de conservacion, pero en el pasillo nos
encontramos con el primer grupo. En ese momento, Carlos me pidié que los llevara al dep6si-
to de cuerpos de adelante, lo que me produjo un apretén de estomago, ya que, a diferencia del
depdsito de la rotonda de conservacion, recién terminado y con los cuerpos limpios, guarda-
dos en cajas nuevas y tapados con papel blanco, en este depdsito se encontraban los cuerpos
que no alcanzamos a limpiar y acondicionar. Desde nuestro punto de vista, este depdsito
estaba en pésimas condiciones para ser mostrado, pues gran parte de los cuerpos estaban
sobre los estantes sin proteccion alguna, llenos del polvo y bichos acumulados por los afios de
encierro, algunos en cajas de conservas o de platanos, en posiciones seguramente logradas al
insertar los cuerpos en cajas pequeias. Pero, en fin, el dia anterior, con Flora, Solange y Mark
decidimos que teniamos que abrir el Museo a la comunidad con transparencia, sin ocultar
nada, pues esa era nuestra realidad. Entonces, con mucha calma entraron las sefioras Elvira
y Eleuteria, Carlos, don Juan y don Basilio. Miré desde la puerta y lo que mas destacaba en el
depésito era el silencio. En ese momento, llegé don Cecilio Gonzalez, conocido yatiri,” con
quien después de conversar brevemente nos dirigimos al depésito que estaba siendo visitado.
Casi inmediatamente llegd una pareja joven, uno era sobrino de la sefiora Eleuteria, a quienes
Carlos pidi6 que esperaran, pues luego todos visitarian los depositos. Segui mirando desde la
puerta del depdsito, algunos de ellos se acercaban mds a los cuerpos, miraban los gorros, otros
observaban de mas lejos, pero no se veia muy bien por la ausencia de luz. Minutos después
llegaron las sefioras Evangelista Soza y Guadalupe Selti, a quienes hicimos pasar directamente

7 Hombre de sabiduria y sanador de la comunidad.



La patrimonializacidn de los ancestros. Relocalizacién por reentierro en San Pedro de Atacama 39

a este deposito en mal estado. Se quedaron dentro un rato mas, no pude ver qué pasaba, pues
consideré que no era prudente entrar en ese momento. Habia ocho personas dentro, las que,
a excepcion de Carlos, posiblemente promediaban los 65 afos de edad. Una vez que salieron
del deposito, pidieron volver al sector de atras para comenzar con los preparativos de la ce-
remonia. En la puerta de la rotonda de conservacion, recogieron canastas, aguayos,® sacos,
bolsas, botellas de plastico y vidrio, jarros y chulleros® de greda, que habian llevado con an-
ticipacion. Carlos sali6 al patio norte del Museo, pasando por el laboratorio de conservacion
donde estaban trabajando Tomds, Luchin, Timoteo y su hijo en la elaboracién de soportes
para las nuevas piezas de la exhibicién. También estaba Guillermo. En el patio pusieron las
cosas para la ceremonia sobre una mesa y poco después Lucho comenz6 a sacar sillas, las que
se dispusieron mirando al Licancabur. Al caminar hacia delante del Museo, me encontré con
David Barrera, dirigente atacamefio; me alegré verlo pues dias atrds me habia dicho que no
participaria. Segun él, el museo no esta haciendo lo que los atacamefos quieren, reenterrar los
cuerpos humanos, y en su vision “con los antepasados no se transa”. Pero ahi estaba. Detras
venia Jimena, a quien también me alegr6 ver porque hacia una semana estaba enferma y no
habia ido a trabajar. En la puerta de entrada al Museo, hablé con Flora y le conté que estaban
haciendo los preparativos de la ceremonia. No tenia claro en qué momento debiamos entrar,
pero quedamos en que, de todos modos, se quedaria alguien en la puerta a recibir a los invi-
tados. Volvi atrds y hablé con Carlos al respecto, me dijo que debiamos pasar de una vez y me
pregunto si participarian Timoteo, Tomas, Chago, Lucho y los otros trabajadores atacamefios
del Museo. Entré al laboratorio y reiteré la invitacion a los chicos, pero me contestaron que
“de ahi verian”, que estaban trabajando. En el pasillo me encontré con Chago, quien me dijo
que quedaba harto trabajo por hacer y que ya habria otro momento para hacer un pago' de
ellos. Llamé a Flora, Mario, Tomas y Saul, ya que en el grupo de trabajo acordamos que de los
profesionales del Museo sdlo participarian los integrantes de la mesa. Solange ya estaba atras
al igual que Jimena. Ya era cerca de las 17:30 de la tarde, hora en que se realizan “los pagos a
los abuelos”. Varios de los atacamenios llegaron con sus bolsitas o chuspas con hojas de coca,
las tenian colgadas o bien las agarraban con la mano. En general, nosotros, los del Museo,
estdbamos parados mas atrds o a un costado de las sillas. Llegd Marcela y se pard a conversar
con Carlos cerca al portén. Poco después aparecié don German Tejerina, entré hablando
alto y haciendo bromas. Saul estaba parado cerca de la mesa, alerta al inicio de la ceremonia.
Finalmente, Tomas, Luchin, Timoteo y su hijo salieron al patio y, al igual que la mayoria de
nosotros, se pusieron atras, no se sentaron en las sillas. Después de un buen rato de estar
compartiendo en el patio, Carlos pidi6 la palabra, dijo que comenzariamos con la ceremonia,
que estaria a cargo de don Cecilio. Se refiri6 al porqué de esta ceremonia y dijo, emocionado y
con la voz entrecortada, que finalmente se retiraron a los abuelos de la exhibicion del museo,
que después de un largo trabajo esto estaba hecho y que era algo que querian hacia tiempo.
Menciond, ademas, que se trataba de una primera etapa. Agradeci6 la presencia de todos y
dio paso a don Cecilio, quien dijo que haria un waqui (pago u ofrenda) para los abuelos y
comenzo el ritual...

La visita a los nuevos depdsitos: Una vez que ya no quedaba nada mas para tomar y com-
partir, cuando algunas personas como don Cecilio y don Basilio ya se habian ido, Carlos dijo

8 Pieza textil.
9 Vasija de greda.

10 Ofrenda a la Pachamama o Madre Tierra.



40 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

que quienes quisieran podian visitar el deposito nuevo. La gente salié poco a poco, algunos se
quedaron conversando, Marcela se adelant6 para esperar a la gente frente al nuevo depésito
de los cuerpos, Saul y yo la seguimos. Lentamente se reunieron las personas que quedaban.
Las puertas de este depdsito estaban abiertas y comenzaron a entrar casi todos los visitantes.
Sadl tuvo que irse con su hijo, Flora estaba enferma en el laboratorio y Jimena miraba cerca
de la puerta al igual que Mario. Las personas comenzaron a recorrer la sala muy despacio,
don Juan y don German miraban con curiosidad y este ultimo levantaba los papeles blancos
para mirar los cuerpos que estaban en las cajas, de rato en rato se decian unas palabras entre
ellos. Otras personas caminaban en silencio mirando los estantes y las cajas, a la vez que se
miraban entre si y mas de alguno se acercé mas a los cuerpos. Algunos conversaban en voz
baja y otros se quedaron parados en medio de los pasillos. A los pocos minutos del ingreso al
depdsito, la seflora Guadalupe comenz6 a llorar, al principio su llanto era casi imperceptible y
a medida que recorria el lugar su sollozo aumentaba mientras decia: “qué han hecho con mis
antepasados”. Su llanto generd tension en el ambiente, algunos la miraban fijamente, otros
pasaban sin decirle nada, pero ella sigui6 recorriendo el depoésito junto con la sefiora Evange-
lista y decia: “respeto, s6lo es respeto”. El llanto incontenible de la sefiora Guadalupe me afect6
mucho y en segundos pasaron por mi cabeza muchas cosas, sentia ganas de llorar, recordaba
lo vivido los ultimos meses, dias, pensaba que debia contenerme, pues se suponia que debia
tratar de observar esta situacion desde afuera, recordaba mi rol de etndgrafa; en fin, muchos
pensamientos pasaron por mi mente. Finalmente solté las lagrimas, total, también formaba
parte de lo que estaba sucediendo. Poco a poco la gente comenzd a salir del depésito. Afuera
me di cuenta que otras personas también estaban afectadas por el llanto constante de la sefio-
ra Guadalupe. La mayoria de las personas esperaban en silencio a los que atin estaban adentro.
Don German sali6 haciendo una broma y diciendo: “bien bueno esta po”. Por unos minutos
nadie dijo nada. Carlos invit6 a quien quisiera decir algo que lo hiciera. David tom¢ la palabra
y dijo que, apelando a un derecho humano elemental que va mds alld de las diferencias raciales
y culturales, los cuerpos humanos debian volver a la tierra, ser reenterrados. Dijo “jya basta!”
y que lo que vio ahi dentro no puede seguir asi. Yo pensaba en ese minuto mas bien que no
vio los depositos de adelante en mal estado. Después hablé don Dragoberto, se presenté como
dirigente, conté que lamentablemente no naci6 en San Pedro sino en Chuquicamata, pero que
pertenece a una organizacion indigena y quiere luchar por los derechos de su pueblo. Recordé
que cierto cura hizo mucho dafio a los atacamefios. Problematiz6 el hecho de que, mientras
nosotros estabamos en esa ceremonia tan especial, en la plaza se estaba desarrollando un pro-
ceso de chilenizacion con un concurso de cueca. Asi que él llamaba a reflexionar sobre esto...
Después hablé Carlos, recordé que esta era una primera etapa y que vendrian otras. Plante6 la
necesidad de pensar sobre lo que el Estado hace con los pueblos indigenas, sobre las relaciones
de poder que se dan, sobre como con una palabra, un gesto, se activan relaciones de poder...
Finalmente, tomo la palabra Mario, quien recordé que, al asumir como director, se hicieron
estos cambios y que el Museo estaba abriendo sus puertas a la comunidad, que sin duda habia
que decidir qué se harfa mas adelante con los cuerpos... Después todos salimos lentamente.

A pesar de las intenciones de la mesa de trabajo, este fue el ultimo dia en que todos nos
reunimos, el didlogo que iniciamos con el proyecto del retiro no continué ni por volunta-
des institucionales ni personales. Poco tiempo después de este proceso, los profesionales que
participamos en esa mesa de trabajo como parte del TAM nos mudamos a otras ciudades o
paises.



La patrimonializacidn de los ancestros. Relocalizacién por reentierro en San Pedro de Atacama 41

EPILOGO

La historia atacamefia demuestra que esta sociedad ha estado atravesada por el extractivis-
mo minero, cientifico y turistico desde finales del siglo XIX, asi como por el consecuente des-
pojo de su territorio, sus recursos naturales y la apropiacion de su cultura. En este proceso los/
as arquedlogos/as hemos tenido un rol destacado, principalmente en la patrimonializacion de
sus ancestros y materiales arqueoldgicos, asi como en la negacidn, exclusién y participacion
restringida de estas comunidades en el quehacer investigativo y museoldgico. En este contex-
to, para el Estado y los/as arqueologos/as el retiro de los cuerpos humanos de la exhibicién
del Museo fue una “demanda indigena aceptable”, ya que relocalizar no implicaba perder el
control sobre los ancestros o cuestionar su propiedad como patrimonio nacional. Si conside-
ramos la larga historia de este museo en la representacion y preterizacion de los atacamefios a
través de la exhibicion de cuerpos humanos, fue un verdadero hito en la historia de la museo-
légica local y nacional. Sin embargo, en una institucién cuya actividad cientifica e ingresos
econdmicos se sustentan en la apropiacion, control, estudio, exhibicion y conservacion de sus
colecciones indigenas, fue practicamente imposible generar una reflexién interna entre todos
sus profesionales sobre la devolucién o el reentierro de aquéllas. Y fue igualmente dificil dis-
cutir este tema abiertamente con representantes de las comunidades atacamefias, quienes, si
bien no tenfan una postura undnime, coincidian en la necesidad de “respeto por los abuelos”,
su preocupacion sobre su destino final una vez realizado el retiro de la exhibicién y su interés
de continuar con el didlogo iniciado. Por ello, se podria decir que el ejercicio de poder que
ejerce la arqueologia multicultural a través de la apropiacion y el control de los cuerpos y los
materiales indigenas es uno de sus dispositivos coloniales mas dificiles de cambiar en el in-
terior de la disciplina, el cual es avalado, ademas, por la legislacion patrimonial chilena. Esto
se repite en otros lugares del mundo, donde las demandas indigenas son fuertemente contes-
tadas por el establishment cientifico, el cual no esta dispuesto a dejar o compartir el poder y
el control sobre las colecciones arqueoldgicas y bioantropoldgicas que —creen— sustentan y
justifican su actividad cientifica. Los procesos de repatriacion, restitucién y reentierro, lide-
rados por indigenas, nativos, primeras naciones o aborigenes, ponen en evidencia las disputas
por quién tiene el control de los ancestros, quién es el legitimo duefio y quién tiene derecho de
reclamarlos como tal (e.g. Endere 2000; Fforde 2002; Arthur 2014).

El poder que ejercimos como profesionales del IIAM a lo largo del proceso de relocali-
zacion de los cuerpos humanos de la exhibicidn, para reafirmar la decision institucional de
“cambiarlos de lugar en el mismo museo”, sin abrir las conversaciones sobre su reentierro o
devolucion, es sin duda una muestra del poder simbdlico del Estado multicultural en el acto
de nombrar y de la arqueologia de reproducir su autoridad y lugar de enunciacién y restrin-
gir la participacion indigena. El proceso de retiro, iniciado como un programa para incluir
a la poblacion atacamena en el quehacer del Museo, terminé siendo funcional a la politica
multicultural y reprodujo su discurso participativo; ya que, como resultado de esta apertura
institucional, se reafirmd una vez mas el control cientifico de los restos humanos, aunque esta
vez con la participacién de miembros de la comunidad, cuyas opiniones trataron de ser con-
troladas y dirigidas por el Museo. No obstante, los efectos de este proceso se hicieron sentir
sobre todo en el “lavado de imagen” de esta institucion y en la construccién de un discurso
politico de inclusiéon indigena que no tenia coherencia con la integracién real de los atacame-
nos en el Museo ni con su funcionamiento general ni con los recursos que se invertian en las
relaciones comunitarias.



42 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

A diferencia de otros contextos a nivel mundial en los que la historia de la arqueologia y
la museologia se caracteriza por un movimiento hacia afuera de las colecciones indigenas, en
el caso atacamefo un importante porcentaje de cuerpos humanos y materiales arqueoldgicos
quedd en su territorio ancestral, aunque dentro del Museo." En este contexto, el despojo no
fue tanto hacia afuera como hacia dentro de su misma localidad, donde se conformaria una
de las colecciones mas grandes de Chile ante los ojos de los propios atacamenos, quienes en
general fueron excluidos de este proceso y consideraban a este Museo un espacio “cerrado”
para la poblacion local. Por estas razones, las demandas atacameiias asociadas a los cuerpos
humanos se han focalizado fundamentalmente en el rechazo a la excavacion de cementerios,
la no exhibicién de restos humanos, asi como en la solicitud de devolucion y el reentierro de
las colecciones que estdn en el museo local y no, en cambio, en reclamos de repatriacién o
restitucion desde otros paises, museos o universidades. A pesar de ello, a finales de los afios 80
los atacamefios lideraron la primera solicitud de devolucién de una coleccién arqueoldgica en
el pais, la cual retornd, después de una serie de negociaciones con el Consejo de Monumentos
Nacionales y el Museo Nacional de Historia Natural de Santiago, al Museo en San Pedro de
Atacama. También fueron parte del primer caso de repatriacion internacional en Chile, el afio
2007, cuando restos humanos provenientes de la localidad Atacamefia de Chiu Chiu fueron
repatriados por el Museo Nacional del Indigena Americano (USA) y reenterrados en dicha
comunidad, después de un proceso burocratico que tratd de ser controlado por el Consejo de
Monumentos Nacionales (Arthur 2014).

En el caso de los reentierros, los atacamenos fueron pioneros en reenterrar cuerpos y ma-
teriales arqueologicos a finales de la década de los 80, cuando miembros de la comunidad de
Chiu Chiu decidieron hacerlo sin el consentimiento del Consejo de Monumentos Nacionales.
Posteriormente, se han realizado otros reentierros no controlados por el Estado, frente al ha-
llazgo de tumbas arqueoldgicas en espacios domésticos, tanto en el salar de Atacama como
en la cuenca del Loa. En los tltimos aflos, la demanda atacamefa de reentierro esta siendo
considerada “aceptable” por Estado y los/as arqueoélogos/as, aunque especificamente para ha-
llazgos nuevos, sobre todo vinculados con proyectos de etnodesarrollo y patrimoniales. Este
es el caso de un reentierro realizado en el alto Loa a solicitud de la Comunidad Atacamena
de Taira, en los marcos de un proyecto de impacto ambiental financiado por la Corporacién
Nacional del Cobre de Chile. Asi, mientras el Estado se asegura el control y la regulaciéon de
los cuerpos humanos y los materiales arqueoldgicos ya depositados en museos estatales y
privados desde los inicios de la arqueologia en el pais, acepta el reentierro de hallazgos aisla-
dos recientes efectuados como parte de proyectos de inversion. De esta forma, gobernando a
la poblacion indigena a través de la regulacion de los cuerpos de sus ancestros y realizando
algunos reentierros en la zona atacamena, el Estado multicultural chileno se pone en sintonia
con las tendencias museoldgicas a nivel mundial y con las respuestas a las demandas indige-
nas surgidas en otros paises, representandose como una nacion respetuosa de sus diferencias
culturales y segura para la inversion extranjera.

Termino citando una nota que encontramos en el cuaderno de reclamos después del retiro
de los cuerpos de la exhibicion 2007, ya que pone de manifiesto la necesidad de sacar del am-

11 La procedencia, caracteristicas y localizacion de colecciones atacamenas en otras instituciones, nacio-
nales y extranjeras, es un tema recientemente investigado por la autora, Carlos Aguilar, Ulises Cardenas y
Cristian Espindola, en el marco del proyecto “Patrimonializacion y coleccionismo de cuerpos indigenas en
los oasis de San Pedro de Atacama, norte de Chile”.



La patrimonializacidn de los ancestros. Relocalizacién por reentierro en San Pedro de Atacama 43

bito académico nuestras reflexiones sobre la patrimonializacién de los ancestros. La mayoria
de la gente desconoce e ignora los problemas que siguen enfrentando los pueblos indigenas
en la actualidad al ser estereotipados, discriminados y excluidos, asi como al ser vistos como
culturas en vias de desaparicion o extincion:

La cultura atacamenia y San Pedro de Atacama es famosa y conocida en el mundo entero por su museo
y sus momias. Sin ellas, este museo y este pueblo son nada. Es una ldstima. Me considero estafa-
do, viajar de tan lejos para no ver nada. Sean felices, pero estin destinados a desaparecer del mapa
arqueoldgico.

Son este tipo de apreciaciones las que como arquedlogas/os podemos ayudar a cambiar en
nuestra sociedad.

AGRADECIMIENTOS

A todos y cada uno de quienes participaron en la Mesa de retiro de los cuerpos humanos
de la exhibicion del museo de San Pedro de Atacama.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Arthur, Jacinta

2014 Reclaiming mana. Repatriation in Rapa Nui. Tesis doctoral, University of
California, Los Angeles.

Ayala, Patricia

2008 Politicas del pasado: indigenas, arquedlogos y Estado en Atacama. Universi-
dad Catolica del Norte, Santiago.
2014 Patrimonializacién y arqueologia multicultural en San Pedro de Atacama

(Norte de Chile). Estudios Atacamerios 49: 69-94.

Boccara, Guillaume

2007 Etnogubernamentalidad. La formacién del campo de la salud intercultural
en Chile. Chungard 39(2):185-207.

Endere, Maria Luz

2000 Patrimonios en disputa: acervos nacionales, investigaciéon arqueoldgica y
reclamos étnicos sobre restos humanos. Trabajos de Prehistoria 57(1):5-17.

Fforde, Cressida

2002 Collection, repatriation and identity. En The Dead and their possessions.
Repatriation in principle, policy and practice, editado por Cressida Fforde, Jane Hubert y Paul
Turnbull, pp 25-46. Routledge, Londres.

Gnecco, Cristobal

2008 Discursos sobre el otro. Pasos para una arqueologia de la alteridad étnica.
CS 2:101-129.

Hale Charles

2002 Does multiculturalism menace? Governance, cultural rights and the poli-

tics of identity in Guatemala. Journal of Latin American Studies 34: 485-524.



44 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Marcos, Soledad

2010 La arqueologia bajo la perspectiva de la comunicacion: estudio de caso en
San Pedro de Atacama. Tesis para optar por el grado de Magister. Universidad Catdlica del
Norte- Universidad de Tarapaca, San Pedro de Atacama.

Taller de Trabajo, Sistematizacion Demandas Nuevo Trato, Ayquina, 10 mayo de 2002,
Grupo 1, Demandas internas: cultura y patrimonio histdrico. Documentos de la Comision de
Verdad Historica y Nuevo Trato, Chile.



CUANDO EL TERRITORIO SE RECLAMA EN CLAVE CULTURALY
LA CULTURA EN CLAVE DE DERECHO.

DEBATES SOBRE PRACTICAS DE CONSERVACION Y EXHIBICION
DE RESTOS HUMANOS INDIGENAS

CAROLINA CRESPO

En 2006, Juan, un mapuche'? de la localidad de El Bolsén —en la Comarca Andina del Pa-
ralelo 42°, Patagonia argentina-'?, me comentaba con cierto enojo:

En lo personal, soy muy respetuoso de las cosas que pertenezcan a cualquier persona. {Mir4, una vez,
estaba en Glaciares y una estanciera me dice “No, yo estoy buscando... ahi, en el lago, hay varias... Y
fue esta mujer a buscar puntas de flecha y no sé qué, ;viste? Y le digo “{No!”. Porque seguramente
detras aparece un montdén de gente a querer apropiarse, entre comillas, de ese espacio. Y bueno, yo
sabia donde habia ahi puntas de flecha. Vos fijate que en mi casa no tengo ninguna punta de flecha.
Y me dice “No, yo tengo créneos de indios en casa que hemos encontrado ahi en mi campo, bla, bla”.
Y bueno, todo un montén de argumentos, diciéndome “No, porque a mi me gusta tener... Me encanta
conservar todas esas cosas”. jYo nunca facilito esas cosas! {Nunca! (enfatiza) Porque me parece que...o
sea, jque se conserve como esta! Si un dia tiene que desaparecer porque hubo un terremoto, que des-
aparezca. Fijate, la mayoria de las cosas que se han descubierto, que dijeron “vamos a conservarlas”,
se terminaron destruyendo mas. De hecho, se conservaron cientos de afios porque el paso del tiempo
permitié que nadie las encuentre. Y me parece que ya se ha excavado bastante en distintos lugares del
pais y jno sé qué es lo que quieren encontrar mas de lo que se sabe!, ;no? Porque en Ruca Choroi (zona
donde reside una comunidad mapuche) hay un par de lugares que vos encontras pedacitos de jarrones.
La gente no los levanta. La gente de la comunidad es respetuosa de los chenques, de los entierros. O
sea, hay lugares donde hay entierros y nadie en la casa se lleva un pedacito porque es como invadir un
espacio que hoy lo estd ocupando alguien que se fue y sigue siendo su espacio...

El relato era mds extenso. Hacia referencia a la practica académica arqueoldgica y la an-
tropologia bioldgica, pero también, en la medida en que estos “recursos culturales” y “res-
tos humanos” fueron legislados “patrimonio provincial y nacional” en Argentina, remitia a
los dispositivos que intervienen en el proceso de patrimonializacién. Tradicionalmente, este
proceso ha implicado el despliegue de una serie de dispositivos tales como la seleccion, la
coleccidn, la clasificacion, la “conservacion”, la interpretacion, la “exhibicién” o la restitucion
de objetos, expresiones culturales, entornos e incluso de sujetos que fueron considerados “pa-
trimonio”. Seleccionar y reunir objetos / expresiones, espacios y sujetos que son instituidos
como tales; descontextualizarlos y establecer una secuencia interpretativa que los conecte con
otros, signifique y “atribuya valor” dentro de un marco de sentido; “preservarlos” a futuro; ex-

12 Los nombres de quienes emitieron los relatos aqui transcriptos fueron modificados para preservar su
anonimato. S6lo se mantienen aquellos que fueron difundidos en espacios mediaticos publicos.

13 La Comarca Andina del Paralelo 42° —en adelante Comarca o Comarca Andina- aglutina las locali-
dades cordilleranas de Lago Puelo, El Hoyo, El Maitén y Epuyén (noroeste de la provincia de Chubut) y a El
Bolson (sudoeste de la provincia de Rio Negro), en la Patagonia argentina.



46 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

ponerlos y difundir esa secuencia interpretativa en vitrinas de museos o en espacios ptblicos
de cara al mercado, o devolverlos, en ciertos casos, componen los términos bajo los cuales se
han nominado los procedimientos que operan en las politicas patrimoniales.

La contundencia y el malestar con que se expresé Juan en aquel entonces, junto a reflexio-
nes de otros mapuches de la Comarca Andina manifestadas en el marco del proceso de res-
titucion complementaria del cuerpo de Inakayal,'* de la restitucién del cuerpo de “su mujer”
y de Margarita Foyel, y debates que he escuchado en torno al tratamiento de restos humanos
indigenas, ponen de manifiesto la opacidad que trasunta al lenguaje patrimonial. Nociones
como “conservar”, “coleccionar”, “interpretar”, “poner en valor”, “exhibir” funcionan como
etiquetas poco rigurosas en términos explicativos. Impiden y suprimen la posibilidad de en-
tender con profundidad procesos y relaciones que intervinieron e intervienen en las practicas
politicas de patrimonializar, particularmente cuando se trata de pueblos originarios. Con el
objeto de problematizar estas categorias, examino en este trabajo ciertas tensiones y retos que
fueron situdndose no sélo en torno a la practica de exhibiciéon -mas analizada en el ambito
académico-, sino también a lo que se ha denominado practicas de conservacion de restos
humanos indigenas y algunos dilemas que sacaron a la luz; entre ellos, aquellos relativos a
sus limites. A partir de mi trabajo de campo con mapuches de la Comarca Andina y de re-
levamientos realizados en otros contextos, me interesa compartir algunas interpelaciones y
problemdticas que, aunque incomodas, se fueron instalando a lo largo de estos afos y nos ins-
tan a revisar zonas importantes de atender; a saber: ;qué recuerdos y silencios se sostienen y
procesan alrededor de los dispositivos de preservar y exhibir restos humanos y producciones
culturales indigenas?, ;qué formas de habitar y dar sentido al mundo social abre como validas
y a cuales objeta? y 3como se articulan en estas nociones experiencias de violencia, reclamos
territoriales y trayectorias de alterizacién y subalternizaciéon indigena?

LUGARES DE DESAPARICION Y EMERGENCIA DE LO HUMANO
PRESERVAR Y EXHIBIR EN LOS REGIMENES PATRIMONIALES

Los regimenes estatales e internacionales de patrimonializacién se han basado en el con-
cepto y el mandato del “resguardo”, la “conservacién” o la “salvaguardia” -como denomina
actualmente la UNESCO con relacién a lo que clasifican como “patrimonio inmaterial’-. Le-
gitimada a partir de una retdrica centrada en la posibilidad de la “pérdida” (Gongalves 2012)
y la necesidad de su trascendencia en el tiempo, la mera constitucion de algo / alguien como
patrimonio ha supuesto de manera automatica un ejercicio de disociacién de su contexto de
sentido o fisico de origen, su recodificacién dentro de otro orden / marco de interpretaciéon vy,
al menos en la letra, su “proteccién” o exhibicion.

Ese interés por la “preservacion”, que en épocas recientes se ha transformado en lo que
algunos autores consideran un exceso o abuso (i.e. Nora 1989; Huyssen 2000; Hartog 2006),
se funda —segiin Hartog- en un “régimen de historicidad” especifico. Esto es, en la manera
particular en que en nuestra sociedad se ha experimentado la articulacion de las categorias
de pasado, presente y futuro y la dominancia que algunas de ellas fueron adquiriendo en cada

14 El cuerpo del cacique Inakayal fue restituido en dos fases. En 1994, se restituyeron sus restos 6seos y,
en 2014, se realiz6 la restitucion complementaria, que incluyé su poncho y sus restos blandos. Estos tltimos
fueron hallados en el Museo de La Plata con posterioridad a la primera restitucion.



Cuando el territorio se reclama en clave cultural y la cultura en clave de derecho 47

momento en el ordenamiento de la temporalidad. Pero también se inscribe en un régimen de
propiedad y una modalidad de practicar y pensar la territorialidad ligada a la forma en que el
Estado nacién y la economia capitalista han ido definiendo y administrando el espacio y todo
aquello que se encuentra en su interior: sujetos vivos, muertos, recursos naturales, saberes,
pasados, olvidos, etc. El patrimonio y la “conservacién” han formado parte de este proyecto
colonialista, conformando esos imaginarios y derechos disimiles mediante el dominio y la
fijacion de sentidos sobre ciertos entornos, objetos y sujetos que, al encontrarse dentro de los
limites territoriales construidos de soberania estatal, han sido incorporados como bienes de
propiedad, gestion institucional del Estado y campo de construccién de un colectivo o comu-
nidad de pertenencia nacional.

En términos conceptuales, la conservacion del patrimonio se ha alzado como la contra-
cara de la destruccién, la desaparicién y el deterioro. Como sostiene Goyena (2012), en el
marco de politicas publicas orientadas a la preservaciéon del patrimonio, la conservaciéon ha
ocupado, en general, el espacio de la memoria en oposicion a la destruccién, que ha tendido a
asociarse al olvido, la falta de valorizacién y la ignorancia. Esta contraposicion ha llevado a la
conformacion de instituciones y estructuras edilicias, regulaciones normativas —nacionales,
provinciales e internacionales— y de un saber y una practica que condend a su “oponente”, esto
es, a la destruccion o la falta de cuidado. Entendida como una practica moralmente negativa
y estigmatizante, la destruccién o ausencia de preservacion ha sido vinculada con el riesgo de
su desaparicion, la pérdida de identidad y el peligro del olvido.

La custodia y el cuidado del patrimonio se han articulado, ademds, con otro dispositivo: la
exhibiciéon. Aunque la posibilidad de “conservar” no deviene necesariamente en exhibicidn,
la posibilidad de exhibir, sea en museos o en espacios al aire libre, para sus impulsores ha
requerido cierta integridad de las producciones culturales en el tiempo. Su preservacion para
generaciones contemporaneas y venideras se ha legitimado en tanto permite conmemorar y
contemplar la presencia de lo que ya no esta y lo que ya no es, o bien de aquello que esta ame-
nazado de desaparecer en el futuro.

En los tltimos anos, estas argumentaciones que ofician dando contenido a los dispositi-
vos de preservar y exhibir en los regimenes patrimoniales estan siendo revisadas. No solo la
coleccion y recoleccion —de sujetos, saberes y producciones culturales—, sino estas categorias
y acciones de “conservar” y “exhibir” que han estado asociadas en el sentido comtn a una di-
mension técnica y una valoracién moral positiva indiscutible, comenzaron a ser criticamente
objetivadas en la arena publica por parte de muchos indigenas e incluso por algunos acadé-
micos. El cuestionamiento indigena sobre la “coleccion y recoleccion” de restos humanos no
es reciente,"” pero en estos afios alcanzé una mayor dimensién publica y acompaio la interpe-
lacién sobre otros procedimientos vinculados con la patrimonializacién, asi como sobre otras

15 Fforde (2004) documenta la hostilidad de los indigenas en Australia frente a la recoleccién de restos
humanos en el siglo XIX. Vezub (2009) senala manifestaciones ambiguas de mapuches y tehuelches en Pa-
tagonia en el siglo XIX, quienes indicaban lugares de enterramiento mientras disuadian a los naturalistas
de extraer sus muertos por considerarlos sagrados. La disuasion hacia la extracciéon de dichos muertos se
basaba en la maldicion que recaia sobre aquel que manipulaba esos cuerpos. Mas alla de ciertos cambios que,
segun el autor, se introducen con relacion a la muerte, la sacralidad y la ancestralidad luego del contacto con
hispano-criollos, la existencia de una maldicion por parte de los indigenas muertos hacia sus manipuladores
vivos perdura, con ciertas variantes y resignificaciones, en los relatos que circulan entre mapuches de la Co-
marca Andina (Crespo 2008, 2012).



48 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

demandas de derechos. Como analicé en trabajos previos, a diferencia de otros repertorios
patrimoniales clasificados como nacionales y provinciales, la ciencia ha tenido un papel cen-
tral en la administracion e interpretacion de las producciones culturales y los restos humanos
indigenas constituidos como patrimonio nacional y provincial desde las primeras legislacio-
nes del siglo XX hasta la fecha (Crespo 2005a y b). De manera que los reclamos obligaron a
repensar y renegociar acciones institucionales y el rol de los académicos tanto respecto a las
colecciones como “también a su monopolio para interpretar el pasado” (Stutz 2013, p. 3).

Las reflexiones y posiciones criticas de indigenas y académicos respecto a estos procesos
presentan diferencias y tensiones. Lo que sigue profundiza en esas diferencias y tensiones.
Discute en qué medida la conservacion y la exhibicién de sujetos y “objetos” indigenas pro-
mueven la memoria y su deterioro, el olvido. Y, en relacién con esto, problematiza el modo
en que se conciben y administran vivos y muertos y se delinean sujetos de derechos en torno
a ello.

“CoSAS DE INDIGENAS, COSAS DE MAPUCHE"

En épocas recientes, algunos académicos fueron sefialando cémo la conservacién, como
precepto, movimiento y valor moral impulsado por parte de las politicas patrimoniales, es-
conde en su seno varias contradicciones (Cruces 1998; Crespo 2005a; Gongalves 2012; Goyena
2012). La primera refiere al hecho de que el mismo proceso de modernizacién que destruye
o deteriora entornos, sujetos, producciones y expresiones culturales es aquel que, paradéjica-
mente, luego otorga valor a su “preservacion” y “exhibicién”, sea como forma de gobernanza
que construye identidades y alteridades politicas 0 como manera de dar respuesta a expecta-
tivas econémicas de desarrollo. La segunda paradoja descansa en las implicancias de aquello
que oculta en su discurrir el propio dispositivo de “preservar”. En efecto, la “conservacién”
de restos humanos y las expresiones culturales indigenas han supuesto, como precedente,
la instancia de excavacion, extraccion y traslado de objetos y restos humanos que alteran y
vulneran relaciones, concepciones y sentidos mantenidos con ellos y el espacio en el que se
encontraban. En Argentina, la “conservacion” de “restos humanos” paso por diferentes fases
y conceptualizaciones. Baffi (2009) diferencia dos etapas. La primera, poco interesada en el
futuro, estuvo ligada a la restauracion o bien a su escaso o nulo mantenimiento. Mientras los
restos 6seos que formaban parte de las colecciones de los museos se elegian entre aquellos que
se encontraban en buenas condiciones y no recibian una atencién especial, otros fueron obje-
to de restauracion, diseccionamiento o modificacion, sin reflexionar sobre sus consecuencias
(Baffi 2009). Ejemplo de ello fue el acondicionamiento de craneos con goma y madera para
volverlos a su aspecto original o cerebros zambullidos en frascos de formol, separados de sus
esqueletos, cabello, orejas y craneos, como se devel6 en la segunda restitucion de los restos
de Inakayal, su mujer y Margarita Foyel, que imposibilitaron diferenciar su identificacion
a través de estudios de ADN." Asimismo, son publicamente conocidas las restauraciones y
destrucciones implicadas en la reconstruccion de la “Ciudad Sagrada de Quilmes” (provincia
de Tucumadn) y en las edificaciones del bar, el hotel y la piscina construidas sobre una parte de
esta Ciudad a fines del siglo pasado. Destrucciones en términos fisicos, pero también avasa-
llamiento en términos epistémico y sagrado, pues varios miembros de la Comunidad India de

16  Sobre las reflexiones, discusiones e implicancias que tuvo la falta de identificacién de los cerebros de
estos cuerpos restituidos, véase Crespo (2018).



Cuando el territorio se reclama en clave cultural y la cultura en clave de derecho 49

Quilmes consideran que la remocién de los cuerpos de los antiguos trae aparejada la interrup-
cion del equilibrio y la gestacion de enfermedades y muertes, y atribuyen a dicha remocién
algunas muertes y enfermedades de quienes trabajaron alli.”” La segunda etapa de la “conser-
vacion” se ubica en Argentina a fines del siglo XX. Baffi (2009) sefiala que se corresponde con
un interés a futuro y con la importancia que adquiere el estudio de los huesos fragmentados,
su preservacion en el tiempo y la forma de tratarlos. Se trata de lo que se denomind “conser-
vacion preventiva’, esto es, minimizar la intervencién sobre el material a través de técnicas
de regulacion ambiental que controlen su preservacion y documentar los procesos operados
sobre las piezas. La “conservacion preventiva” no supone recurrir a elementos quimicos que
puedan alterar los huesos impidiendo posibles andlisis futuros, sino conservarlos bajo una
minima intervencién a sabiendas que la excavacion y el traslado suponen ya una alteracién.
Paralelamente, la autora agrega el cambio operado en el investigador, para quien estos restos
6seos dejan de ser percibidos como objetos y comienzan a entenderse como “restos humanos”
considerados por los indigenas como “ancestros”.

El relato de Juan, que inicia este texto, y otros relatos mapuches que escuché fuera y dentro
de la Comarca Andina dan cuenta de estos procesos de deterioro, destruccién o modificacion
que, en grados variables, han sido constitutivos de estas practicas, valoradas y univocamente
denominadas bajo el concepto de “proteccién / conservacion” dentro de las politicas patri-
moniales. Pero especialmente confrontan la acepcién técnica atribuida a estos términos y
su abordaje en tanto “estados”, para escrutarlos como conceptos y procesos ético-politicos
complejos que involucran, como paso previo, la “extraccion” de “antepasados / ancestros”
y expresiones de la vida indigenas. Tomando como referencia experiencias vividas o trans-
mitidas desde las camparfias militares de fines del siglo XIX, ensamblan en sus memorias la
“conservaciéon” y el patrimonio dentro de una cadena de significacién que, a la inversa del
sentido comun, visualizan como parte de un dispositivo de violencia, proyecto de desapari-
cién y expropiacion operado no simplemente sobre objetos, sino sobre un pueblo, sus saberes,
historias, territorios, autonomias y antepasados.

Desde mediados del siglo XVIII, un conjunto de estrategias de saber y relaciones de poder
se pusieron en juego para administrar lo viviente en Occidente -lo que Foucault conceptuali-
z6 como “biopoder”-, pero también para administrar la muerte. Mbembe (2006) refiere a los
mecanismos de poder sobre quién puede vivir y quién debe morir o entre hacer morir y dejar
vivir, bajo el término “necropolitica”. Sostiene que ésta, en tanto tecnologia de administracién
de la muerte desplegada por agentes estatales y no estatales, se normaliza en el siglo XXI y estd
vinculada con la instrumentalizacion generalizada de la existencia humana dentro de una
economia de la muerte, la violencia y el terror ejercidas sobre cuerpos y poblaciones humanas
juzgadas como desechables o superfluas. Dichas tecnologias, que expropian a los sujetos el
control de su cuerpo inscribiéndolos en escenarios de violencia y volviéndolos espectaculo
visible, tienen sus antecedentes en el proyecto colonial y estan intimamente relacionadas con
el ejercicio de la soberania y el racismo. En Argentina, la construccion de soberania estatal
bajo un proyecto racial —entendido como “modernizador” y “civilizador”- condujo a la elimi-
nacion fisica de gran parte de la poblacion indigena a fines del siglo XIX, y a la incorporacioén

17 Muchos extrabajadores contratados para reconstruir la Ciudad Sagrada de Quilmes, entre los afios
1977-1981, nos manifestaban el peligro de trabajar en ese espacio desenterrando objetos —metales que se
denominan “tapados”- y cuerpos —de “los antiguos™-, pues la remocién de objetos y cuerpos indigenas des-
prende vapores —“antimonia”~ que provocan enfermedades y muertes (Becerra et al. 2013).



50 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

asimilada, con desiguales derechos, del indigena vivo, junto a la apropiacién, “conservacion”,
coleccion, estudio y “exhibicion” de sus “restos muertos” en los albores del siglo XX; “restos”
que, en muchos casos, habian sido constituidos como tales en esa misma campana de ex-
terminio indigena (Crespo 2005a). Si, como sugiere Mbembe (2006), la soberania significa
ocupacién y la ocupacion significa relegar a los colonizados a una tercera zona, entre el estatus
del sujeto y el del objeto, la conservacion de expresiones culturales y “restos humanos” indi-
genas, bajo el dominio o propiedad del Estado y las instituciones abocadas a la preservacién y
exhibicion, legitimaba la nueva soberania construida sobre el territorio y, como sostuve antes,
sobre todos los recursos —naturales, culturales, pasados, presentes, futuros, vivos, muertos-
que en él se encontraran.

El proceso de patrimonializacion se constituy6 a partir del proyecto de administracion de
la muerte —necropolitica—, racismo y disciplinamiento con el que se fundé el Estado nacién
argentino.” La “conservaciéon” de “restos humanos indigenas” y “objetos” asociados se con-
figuré en dispositivo de conquista sobre la base de un movimiento de violencia, destruccién
y “pérdida”.

La conquista involucr6 la internalizacién de nuevas relaciones sociales en el territorio, la
introduccién de lineas de demarcacion, de zonas y jerarquias, de categorizacion y estratifi-
cacion de sujetos, de modalidades de extraccion de recursos, de movilidades y detenimien-
tos posibles y, finalmente, la produccién de una amplia reserva de imaginarios culturales y
derechos diferenciados (Mbembe 2006, p. 43). Vidas deshumanizadas que se consideraban
poco dignas para dejar vivir (Butler 2004), como en este caso miembros de pueblos indigenas,
alcanzaron interés y sentido en su condiciéon de muertos, devenidos en objetos exhibibles. Ex-
traidos de sus contextos fisicos, esos muertos, sus bienes, expresiones y paisajes pasaron a ser
convertidos en “ruinas” y “restos” indigenas productivos dentro de un marco de interpreta-
cién hegemonico blanco, nacionalista y occidental. Sus vivencias y relaciones fueron conver-
tidas en “historias” contempladas pasadas, sus trayectorias y nombres aparecian mayormente
desconocidos o borrados, sus concepciones avasalladas y sus cuerpos desmembrados en frag-
mentos, leidos como objetos de racializacion (Podgorny 2000; Lazzari 2008; GUIAS 2010) con
desigual jerarquia respecto a otros repertorios patrimoniales enaltecidos (Crespo 2008, 2016).

Una parte de las colecciones de museos se conformd de esqueletos y craneos saqueados o
exhumados de tumbas, desmembrados y estudiados en museos para “documentar” tipologias
raciales. Otra parte se incorporé como producto de canjes o extracciones ocurridas en el
marco de expediciones militares y cientificas, o bien de solicitudes realizadas por los mismos
directores de museos a algunos indigenas." Y, finalmente, una porcion de la coleccién anato-

18  Varios historiadores y antropologos en Argentina sostienen la necesidad de revisar el genocidio in-
digena en este pais no como un evento puntual vinculado a las campanas militares de fines del siglo XIX
sino como un proyecto de Estado con continuidad en el tiempo mas alld de los gobiernos de turno (Delrio
y Lenton, 2008, Delrio et al. 2010). Como senalan estos académicos, las politicas entabladas con los pueblos
indigenas en la historia nacional son “producto de las relaciones instauradas a partir de practicas genocidas,
es decir, que determinadas formas de accionar estatal, de institucionalizar su relacién con los indigenas, de
diagramar politicas ante estos pueblos, y a su vez, los modos a los que estos recurren para reclamar, negociar y
luchar contra estas practicas hegemonicas son herederas de una practica genocida, que configura los espacios
sociales a ser transitados por las comunidades nativas” (Delrio et al. 2010, p. 15-16).

19 Varios estudiosos examinaron la forma en que se coleccionaron “objetos” y “restos humanos” indige-
nas en diferentes museos y las redes de relaciones que gestaban estas colecciones. Es posible advertir algunas



Cuando el territorio se reclama en clave cultural y la cultura en clave de derecho 51

mica, en el caso del Museo de La Plata —como Inakayal, su mujer, Margarita Foyel y otros- se
compuso de indigenas que, tomados prisioneros luego de la “Conquista al Desierto”,?° fueron
trasladados alli como personal de servicio y objeto de estudio a pedido de su director —el
perito Francisco Moreno- y, una vez muertos, fueron desmembrados, estudiados y exhibidos
como patrimonio. Como parte de un instrumento pedagdgico al servicio de las elites en el
proceso de afianzamiento de su proyecto politico, la exhibicién de esqueletos y craneos indi-
genas formo parte de un vehiculo de poder y sumision (Alegria et al. 2009). La acumulacioén
y exhibicién de objetos y cuerpos muertos respondia a una politica colonial del Estado nacio-
nal que se apropiaba, como sostienen Andermann y Fernandez (2003), de la naturaleza y la
cultura material de los confines del territorio recién anexado para exponer su poder sobre los
margenes de la nacién. Luego de las campanas militares de fines del siglo XIX, la exposicion
museoldgica fue uno de los pocos espacios donde “el” y “lo” indigena, en tanto vestigio, podia
y debia aparecer dentro de la vida publica. La exhibiciéon o mas bien el “exhibicionismo™"' de
estos cuerpos fue exponencialmente intensificado en ciertos museos y contintia en algunos
hasta la actualidad.

Varios relatos que circulan en la Comarca Andina expresan y derivan de estos procesos y
de experiencias mds recientes vinculadas con la patrimonializacion e, incluso, de experiencias
vinculadas con la investigacion cientifica. El relato de Juan es ilustrativo al respecto al equipa-
rar implicitamente la actuacion de la estanciera con la del profesional. Pero también lo es la vi-
gencia de otros relatos que tratan sobre la extraccion de restos humanos y objetos enterrados
con ellos —generalmente seitalados como tesoros de oro y plata- y otros cuestionamientos que
se hicieron ptblicos en la zona especialmente —aunque no exclusivamente- durante la restitu-
cién de Margarita Foyel. Cuando comencé mi investigacion en el afio 2004, circulaban entre
muchos mapuches distintas versiones de aquel relato transmitidas en el dmbito familiar. En
otros trabajos analicé la multiplicidad de aspectos vinculados con experiencias de despojos
vividas que actualiza: despojo territorial, de recursos naturales, de la historia, los antepasados
(Crespo 2008, 2012). En todas sus variantes, los relatos coincidian en caracterizar a los no in-
digenas —extranjeros o blancos- como expropiadores de estos recursos y cuerpos enterrados,

diferencias en las politicas seguidas en cada caso. Para un analisis exhaustivo véase Podgorny (2000), Ander-
man y Fernandez Bravo (2003), Pegoraro (2005), Podgornyy Lopes (2008) GUIAS, 2010, Farro (2011a, 2011b),
Gustavsson (2011), Fernandez Bravo (2017) y otras/os.

20  Se denominé “Conquista al desierto” a las camparfias militares desplegadas en la Patagonia argentina a
fines del siglo XIX, que involucraron el exterminio de una gran cantidad de poblacion indigena, la apropia-
cién de sus territorios y, entre otras acciones, el sometimiento de quienes quedaron vivos dentro del marco
de un Estado nacional capitalista occidental.

21  Por exhibicionismo me refiero tanto a una exposicién en exceso que ciega acerca de lo expuesto, tal
como Didi Huberman (2014) define la sobreexposicién, como la vigencia de exhibir cuerpos muertos en cier-
tos espacios museales que, aun siendo pocos y otro el contexto sociohistérico, son vividos como un maltrato,
una morbosidad y un indice de poder, en especial —aunque no exclusivamente— por quienes reconocen un
vinculo emocional o lazo de descendencia con ellos. El caso paradigmatico de salas atiborradas de esquele-
tos y craneos ha sido el Museo de La Plata. Mientras este museo, luego de varios debates en el afio 2006, fijo
pautas de una nueva politica respecto a los restos humanos que se encuentran en la institucién, dejando de
exhibir cuerpos y craneos indigenas e incluso impulsando una politica de restitucién de restos humanos,
otros museos siguen exhibiendo momias o esqueletos, a pesar de los cuestionamientos que han recibido. Un
caso muy difundido ha sido el Museo de Arqueologia de Alta Montaia de la provincia de Salta.



52 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

contraponiéndolos al comportamiento indigena asumido en torno a ellos. Asimismo, algunos
aludian a la existencia de una suerte de guardian, un “bicho peligroso” o un “espiritu”, que
protegia estos cuerpos y “tesoros” e insistian —como en las cronicas del siglo XIX (Vezub
2009)- en la maldicidon que traia aparejada su “manipulacién” y extraccion.

La presencia de estos relatos expresa que estas historias no estan en el pasado.”?> Como en
la argumentacion de Juan y en otros testimonios mapuches de la zona, todos valoran positiva-
mente la “inaccion” sobre “tesoros” y restos humanos que consideran de pertenencia “india”,
“indigena” o “mapuche”,” segtn el caso, pero nunca de “blancos” (Crespo 2008, 2012). A la
inversa del pensamiento de la légica patrimonial, esa “inaccién” no responde a una falta de
preocupacion por la preservacion, y menos ain a una ausencia de interés por el pasado. La
mayoria de los mapuches de la zona se adscriben dentro de un pasado remoto y, aun cuando
una minoria mantenga posiciones ambivalentes respecto a éste, de continuidad y disconti-
nuidad simultdneamente, todos reconocen alli una “memoria profundamente espacializada”
-recuperando una nocion de Gordillo (2009)- anclada en experiencias cotidianas y despojos
vividos que se recuerdan mas alla de la “conservacion” y “contemplacion” de la huella o la ma-
teria. En sus relatos, la “conservacion” se disocia de la cadena de sentido que la define dicoté-
micamente respecto a la “destruccion”, para ubicarla en otra cadena de significacion asociada
al derecho y a una determinada concepcion hacia vivos y muertos; muertos que importan
porque no se conciben del todo muertos ni son ausencia. Aunque las personas fallecidas no
estén presentes, éstas no son pasado y la muerte no supone la terminacion de la vida. Muchos
senalan que interactiian con ellos en el presente, los reconocen en un vinculo de ancestrali-
dad y sugieren que habitan aun un lugar en el espacio.* Otros agregan que “después de que
termina la vida —esta vida que es la que conocemos, es la que somos conscientes— volvemos a
la tierra y tomamos otros rumbos, otras vidas: podemos volver a ser viento, ser montaiia, ser
agua” (EO, Radio Nacional El Bolsén, 07/10/2015). Pero también esos muertos importan por-
que recuerdan, como decia una mapuche, que “estamos vivos” o, como sefialaba otro referente
mapuche, que “no nos han desaparecido”.

En los ultimos afios, procesos de reivindicacion y concientizacion étnica, junto a reclamos
de derechos territoriales, dieron lugar a demandas por la restitucién de restos humanos in-
digenas y de algunos otros espacios y expresiones patrimoniales. Esas demandas supusieron,
entre otras cosas, revisar regimenes de poder, violencia, historias y territorialidades asociados
a estos dispositivos. En El Bolsén, una de las comunidades que reclama la regularizacion de
su territorio, la comunidad Las Waytekas demand¢ la restitucion de Margarita Foyel, hija
del logko Foyel. El reclamo de Margarita por parte de aquella comunidad no respondia a una
filiacion bioldgica de sus miembros, sino a su filiacion politico-afectiva como ancestro y su
deseo de enterrarla en el territorio en el que ella habia vivido cuando estaba en libertad; esto

22 Los relatos, organizados bajo la combinacién de tiempos verbales en pasado y en presente, expresan
experiencias de despojo y el poder de los muertos sobre sus expropiadores (Crespo 2008, 2012).

23 Estas clasificaciones nativas y las relaciones entabladas con el pasado previo a las camparias militares
de fines del siglo XIX fueron analizadas en otros trabajos (Crespo 2008, 2012).

24 Si bien estas conceptualizaciones acerca de la relacién con indigenas muertos prevalecen en todas
las conversaciones mantenidas, una minoria en El Bolsén, producto de una historia de estigmatizacion y
despojo, establecia un vinculo ambivalente —de filiacién y ruptura- con quienes vivieron en etapas previas a
las campaiias militares de fines del siglo XIX. Un anélisis mds profundo al respecto puede leerse en Crespo
(2008, 2012).



Cuando el territorio se reclama en clave cultural y la cultura en clave de derecho 53

es, en restablecer su vinculo impedido con una territorialidad que atin esta en litigio. La cere-
monia se realizd en ese territorio que ocupa y reclama la comunidad y, junto a otros procesos
de restitucion ocurridos en los que participaron algunas comunidades de la zona, puso en el
tapete memorias indigenas traumaticas y dolorosas, recuerdos de crueldades vividas, despo-
jos irresueltos, luchas atn vigentes y la reconstruccion de una cadena genealdgica que quiso
“interrumpirse” con las politicas nacionales y provinciales desplegadas desde la “Conquista
al Desierto” (Crespo 2018).

Taussig considera que el espacio de la muerte puede funcionar como un “umbral que po-
sibilita la iluminacién y la extincién”, como una fuerza que puede crear y amplificar la con-
ciencia y los sentidos (Taussig, citado por Valenzuela 2018). Los huesos de Margarita fueron
vistos y palpados por los miembros de distintas comunidades mapuches que participaron. Sus
partes desmembradas fueron reunidas. Su cuerpo fue rearmado, a la par que los fragmentos
de estas historias silenciadas o apenas transmitidas. Margarita fue vista por los indigenas,
pero no exhibida. Visto y sentido su sufrimiento y su lucha. Vista y tocada, pero no expuesta
publicamente a la perpetuidad, ni tampoco —como ellos sefialaron- “manipulada” para el
“espectaculo” museoldgico, gubernamental o turistico. A diferencia de la trayectoria seguida
por otros cuerpos restituidos con ella en Chubut —como Inakayal y su mujer—, la restitucién
de Margarita combind encuentros y eventos publicos con otros reservados solo para mapu-
ches. Algunos txawiin (encuentros) vinculados con su restitucion, la ceremonia y su lugar de
entierro estuvieron ligados al dmbito del secreto y lo intimo. La secrecia del lugar de enterra-
miento, como advierte Masotta (2017), operd como contrapunto del poder que los “otros”
han puesto histéricamente en juego en el espectaculo “sobrexpositivo” o el exhibicionismo
de sus cuerpos muertos, y en la definicion y la apropiacién de sus historias en clave nacional
en los museos. Pero considero también que esa secrecia y esa intimidad performativizaron
otra manera de pensar la muerte, la relacion entre vivos y entre vivos y muertos, y el deseo
y el derecho de decidir ellos sobre aquello que se demanda propio (Crespo 2018). Asimismo,
también formaron parte del interés por resguardar fuera del dominio y el poder del Estado lo
que se quiere mantener en los limites del colectivo indigena.* Se trata de “cosas de los mapu-
che que tienen que resolver. Después le contaremos a la gente que nos acompaiia, gente que
no es mapuche ;vio? pero ahora es una cuestién muy cerrada nuestra, muy intima nuestra
para resolver”, decia una mapuche de la comunidad Las Waytekas en un programa de radio
(“Donia Cata, protagonizado por M en el programa Zungu kelu ta kuyen, Radio Nacional El
Bolson, 11/10/2015). “No es cosa del huinca (blanco). El huinca se encargé de torturarlos, de
encarcelarlos y hoy nos corresponde como pueblo poder liberarlos”, agregaba Maria Isabel
Pifné en otro programa radial (Zungu kelu ta kuyen, Radio Nacional El Bolsén, 29/11/2015).

En los ultimos afios, el alcance adquirido por los procesos de restitucion de restos huma-
nos supuso revisar criticamente los procesos de patrimonializacion y el estudio académico de
estos “cuerpos” y sus manifestaciones culturales.® Las interpelaciones de los pueblos origina-

25  Larestitucion de Margarita Foyel tuvo caracteristicas diferenciales respecto al resto de las restituciones
de restos humanos indigenas que se llevaron a cabo durante la gestion del gobierno de Martin Buzzi en la
provincia de Chubut (2011-2015) (Crespo 2018). Estuvo organizada con mayor independencia de las agencias
estatales provinciales y nacionales. La decision respecto a la forma en que se desarrollaria todo el evento y
quiénes participarian en ello fue tomada por mapuches.

26  En estos afios se han realizado varias restituciones de restos humanos indigenas. Varias de ellas lo
fueron por el Museo de la Plata (Ametrano 2005).



54 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

rios sobre omisiones, violencias, avasallamientos y derechos en este terreno estan obligando a
repensar definiciones y a revisar acciones institucionales y de la practica profesional en lo que
refiere a la produccion del conocimiento y el rol de los académicos en la esfera patrimonial. En
Argentina, varios arqueologos y antropo6logos bidlogos —algunos de los cuales forman parte
de museos- estan organizando talleres para discutir sobre el tratamiento de restos humanos
indigenas y cdmo llevar a cabo procesos de restitucion con el fin de elaborar protocolos al
respecto. Durante el afio 2015, se invit6 a participar en estos talleres a referentes de algunos
pueblos originarios.” Me detendré a sintetizar ciertos aspectos sobre el debate en torno a la
conservacion que surgié en la mesa titulada “Protocolo para el manejo de colecciones prehis-
panicas y restituciones”.?® El objetivo de ésta era discutir el tratamiento a seguir con “restos
humanos indigenas prehispanicos o de contextos arqueoldgicos que se hallan en museos”.
La mesa proponia presentar protocolos y reglamentos —en proceso de redacciéon o que esta-
ban siendo implementados- relativos al manejo de estas “colecciones” y los procedimientos
aplicables en los reclamos de restitucion. Sus coordinadoras explicaron que esa distincion
temporal en la nomenclatura —“colecciones prehispanicas” o “de contextos arqueoldgicos”-
respondia a la necesidad de diferenciarlas de aquellas que reunian a restos de caciques y fami-
lias que habian sido trasladados a los museos durante las campanas militares de fines del siglo
XIX -como el caso aqui citado de Inakayal, su mujer y Margarita Foyel, entre otros- a las que
denominan “colecciones histdricas”. La diferencia residia, segin mencionaban, en que aque-
llas se componen de restos mayormente mezclados cuyos nombres, trayectorias familiares u
otros aspectos relativos a sus vidas se desconocen. Estas caracteristicas, sostenian, requieren
pensar el tratamiento y la administracién particular que deberia tener su restitucion.”

En esa oportunidad, algunos profesionales proponian conservar los restos 6seos para po-
der identificar su historia de vida, enfermedades, edad, sexo, fecha de deceso, etc. y, en caso
de poseer datos sobre su procedencia, cruzarlo con ese archivo para conocer el afio, lugar y
quien localiz6 ese cuerpo. El objetivo, sefialaban, era poder “definir individuos” y recabar
informacioén sobre su historia en tanto “personas” que tienen “valor para todos”. Aducian que
s6lo una “buena conservacion” permitiria acceder a dimensiones hoy desconocidas a través
de estudios actuales y que el secreto para el funcionamiento de nuevas técnicas estaba en
los propios restos. Mencionaban, como ejemplos, el descubrimiento de la datacion radiocar-
bénica o los estudios de ADN aplicados a huesos, que permitieron acceder a aspectos antes
ignorados. No obstante, dado que muchos restos humanos fueron fragmentados y mezclados
como parte de una practica de investigacion y museistica del pasado, lamentaban no contar
con el registro del espacio de donde habian sido extraidos, aspecto de mayor demanda e in-
terés para los indigenas. Pero destacaban que la “conservacion” de los restos combinados con
el descubrimiento de técnicas cientificas permitiria identificar una linea genealdgica con las

27 En este “Taller de Discusion sobre Restitucion de Restos Humanos” (Tadirth) participaron arquedlo-
gos, bioantropélogos, antropoélogos sociales e historiadores, estudiantes de antropologia, representantes y
miembros de pueblos originarios y publico en general (Documento final de sintesis y principales conclusio-
nes Tadirth 2015).

28  Recupero el titulo que figura en el documento final de sintesis y las principales conclusiones del Taller.

29 Cabe senalar, no obstante, que aun tratdndose de indigenas que vivieron en el Museo de la Plata a fines
del siglo XIX y murieron en ¢l constituyéndolos como objeto patrimonial, tampoco se conoce en todos los
casos sus nombres, lo que es indicativo del tipo de valoracion que tenfan. Ejemplo de ello es “la mujer” de
Inakayal.



Cuando el territorio se reclama en clave cultural y la cultura en clave de derecho 55

comunidades actuales, aspecto que, aun cuando reconocian discutible, algunas comunidades
estaban solicitando. Por otro lado, justificaban la conservacion apelando a la necesidad del
“conocimiento” “si no conservamos, no sabemos tampoco parte de la historia de nuestro pa-
sado”. En este marco, afirmaban que la conservacion no era una opcién, sino una obligacion
para los profesionales que trabajan en museos, tanto en lo que respecta a los restos humanos
como a todo lo relacionado con ellos: etiquetas, papeles, relatos.*

Los seflalamientos abrieron una diferenciacién de posturas entre los participantes indige-
nas. Algunos argumentaron algo similar a Juan. Sostenian que “a las comunidades indigenas
no les interesa tanto el estado de conservacion, sino la restitucion en el estado en que se en-
cuentren para ser enterrados a donde fueron extraidos” (F.J. Tadirh 2015). Ciertas restitucio-
nes, como por ejemplo la demanda de Margarita Foyel, no respondié —como lo mencioné- a
la invocacién de una genealogia bioldgica, sino a la de una ancestralidad politico-afectiva en-
lazada con una territorialidad cuyo dominio viene demandando la comunidad reclamante. La
demanda de restitucion estaba relacionada con el cierre de un ciclo en su espacio territorial,
la posibilidad de revertir una historia compartida de dolor y despojo —territorial, cultural, de
sujetos y linajes, etcétera— y la restitucion no sélo de un cuerpo individual, sino de un cuerpo
politico colectivo con sus antepasados, trayectorias y luchas que los mancomunan. En un
reportaje, Elisa, de la comunidad de Las Waytekas, sefialaba “La enterramos en el territorio,
en un lugar resguardada, donde ella esté tranquila y pueda comenzar su nuevo camino”, “ese
hecho en si marcé mi vida en particular, la vida de la comunidad y la vida del territorio”.*

Como en recientes restituciones de cuerpos indigenas en la provincia de Chubut, la discu-
sién de la mesa ponia de manifiesto que la distincion temporal entre “restos humanos histo-
ricos” y “prehispanicos” tiene menos relevancia para los indigenas —para quienes todos serian
sus ancestros o antecesores— que para las instituciones museales y los académicos. Ciertos
sujetos y objetos encierran una historia, un poder y valor especial ligado a lo intimo e impli-
can una relacion entranable con el tiempo, el espacio, el entorno y los sujetos que no se rigen,
como manifiesta Rozental (2015), por los marcos en los que fueron sumergidos dentro del
campo patrimonial. En tal sentido, los indigenas participantes del taller coincidian en la im-
portancia de territorializar o reterritorializar los cuerpos de todos sus ancestros:

Sibien es cierto que por ahi no se puede determinar de dénde provenian, pero por lo menos que vuelva
o a cementerios donde los pueblos originarios podamos ir a rendir culto, digamos, mas alla de que ha-
yan sido del norte, que sean del sur, digamos, pero un lugar santo, un campo santo donde estos restos
puedan descansar nuevamente ;no? (F. Tadirh 2015).

Frente a la practica de la conservacion, las posiciones indigenas se manifestaron heterogé-
neas. Algunos consideraron importante obtener mas informacion de esos sujetos “conservan-
do” esos restos fuera de sus territorios. Ante recurrentes sospechas oficiales de su pertenencia
étnica, especialmente en aquellos casos en que ciertos pueblos han sido considerados extintos
en relatos de funcionarios y académicos, la biologia se alz6 como la prueba que legitima dere-
chos reclamados. Otros —al igual que varios mapuches de la Comarca Andina- se oponianala
“conservacion” reclamando, como mencioné, su restitucion territorial. Uno proponia ademas

30  Larelacion entre extraccion y posibilidad de construir conocimiento presente entre los académicos se
extiende a la relacién entre conservacion y posibilidad de conocer que esgrimen los profesionales del ambito
museal.

31 Fuente: http://derrocandoaroca.com/2016/06/29/de-territorios-en-resistencia-no-solo-una-cuestion-
de-tierras/. Consultado por ultima vez el 05 de mayo, 2020.



56 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

modificar la terminologia “colecciéon” por otra con sensibilidad social** y adecuar la “conser-
vacién” a la forma en que cada comunidad lo considere segin “su ontologia”. Afirmaba: “Hay
algunas comunidades que sostienen, sostenemos que los muertos mandan... Entonces yo creo
que también es necesario incluirlo dentro de la perspectiva que nosotros tengamos y definir
o0 conservacion o restitucion”. Otro agregaba a esto atender no sé6lo a la dimensién cultural,
sino también territorial; es decir, adaptar el protocolo a aquello que considere la comunidad
que se encuentra en el territorio de donde ese cuerpo fue extraido. En los ultimos afios, la
apelacion a la “cultura” y la “adscripcion indigena” se volvieron ejes en reclamos territoriales
e imperativos de legitimacion de las demandas territoriales, pero también un foco de derecho,
discusion y reflexion frente a constantes sospechas y demandas externas de “autenticidad” y a
la necesidad de repensarse en este proceso. Mds alld de las posiciones diferenciales respecto a
la conservacién, todos solicitaban llevar adelante un trabajo colaborativo en el que el protoco-
lo fuese acompaiiado de la “cosmovision” y el respeto por aspectos espirituales de los pueblos
originarios. Los académicos presentes, particularmente quienes trabajan en museos, afirma-
ban acordar con ello. Sin embargo, no consideraban la conservacién como opuesta u opcional
a la restitucion. Algunos agregaban la dificultad de prever cuando se conoceran nuevos pro-
cedimientos técnicos que permitan identificar aspectos deseables en cada momento y argu-
mentaron que razones éticas y morales -mds que cientificas— les impedia no intervenir en la
conservacion de restos que actualmente se encuentran en procesos de deterioro en los museos
y no estan siendo demandados por alguna comunidad. Anadian, entre otras consideraciones,
la existencia de una diversidad de posiciones por parte de las comunidades indigenas a las que
atender, algunas de las cuales se acercan a los museos no para reclamar restituciones, sino
para realizar ceremonias. La tension entre clasificaciones, intereses profesionales, ética, afec-
tividades y la dimensién ontoldgica-cosmovisional emergentes en el debate no hacian mas
que poner de manifiesto la densidad politica que atraviesa no s6lo la exhibicion de ancestros
indigenas, sino también la practica de “conservacion”.*

A MODO DE CIERRE

Las posiciones indigenas asumidas manifiestan su falta de indiferencia respecto a la “ex-
traccion” y la “exhibicion” de estos “restos” -mas discutida en estos tltimos afios— y a todo el
engranaje que compone el proceso de patrimonializacién, incluida la “conservacion”. Cuando
lo que estd en juego no son procedimientos técnicos a aplicar sobre “colecciones historicas o
prehistdricas”, sino posicionamientos ante regimenes histdricos de saber y poder sobre su-

32 Senalabalaimportancia de los términos utilizados para nombrar y clasificar. Destacaba que el término
“coleccion” se utiliza para referir a una coleccion de piedras, lo que obstruye cualquier posibilidad de seguir
otros rumbos u horizontes en este terreno.

33 Enlas conclusiones de esa mesa del taller, se registraron distintos sefialamientos que seguramente se-
guirdn siendo materia de discusion. Entre ellos, se sostuvo que “la conservacion es una etapa imprescindible
de la restitucion”, la necesidad de utilizar “terminologia conceptual cuidadosa en estos protocolos”, “pro-
piciar una difusién abierta y plural” para “asegurar un trabajo en conjunto entre los actores involucrados”,
crear Mesas de Trabajo regionales, extender estas reflexiones a las producciones culturales ademds de restos
humanosy “promover planes de conservacion participativos y consensuados” bajo lineamientos flexibles y
adaptados “a las caracteristicas que tenga cada muestra” (Cf. Documento final de sintesis y principales con-

clusiones Tadirth 2015).



Cuando el territorio se reclama en clave cultural y la cultura en clave de derecho 57

jetos, ancestros, sacralidades y derechos: el derecho de los ancestros y el derecho de quienes
estando vivos quieren decidir sobre aquello que consideran les pertenece, inevitablemente
aparece como pregunta: ;qué politica de conservacion es deseable seguir?, ;cual es el limite?

No es mi intencién minimizar la importancia del cuidado de expresiones culturales cuan-
do acompana la construccion y la difusion pablica de una memoria critica de la historia de la
conquista, como sefiala Gordillo (2009), o del recuerdo de una violencia aun inacabada y de
las asimetrias vigentes. Me interesa en todo caso apuntar dos cuestiones. Por un lado, destacar
que la discusion sobre la manera de definir la “conservaciéon” o el “cuidado”, particularmente
de restos humanos, debe revisarse situadamente a la luz de la forma en que se conciben “vivos
y muertos”, de la historia de las relaciones interétnicas y de la violencia oculta tras el proceso
de patrimonializacién de manifestaciones culturales indigenas en general y de esos cuerpos
indigenas en especial. Y principalmente, en relacion a ello, mostrar la multiacentualidad que
encierran las nociones de “conservar” y “exhibir” y los limites de practicas que han sido natu-
ralizadas y universalizadas como las “formas indiscutibles del recuerdo”.

Si partimos de considerar que el recuerdo se nutre de lagunas, olvidos y silencios, es dable
entonces comenzar a revisar que es también “destruyendo que recordamos y preservando
que olvidamos” (Goyena 2012). Y es esta paradoja la que, aun en sus diferencias, pone en
comun todos los relatos indigenas: el recuerdo de la destruccion, la crueldad, el olvido y las
omisiones que ha entranado la “conservacién” patrimonial.** Lo mismo cabe con relaciéon
a la exhibicion. Esta se ha nutrido de técnicas de presentacién de objetos y érdenes de ex-
posicidn que orientan, esconden, muestran y ensefian modos de ver y pensar lo expuesto
(Bennet 1988; Rufer 2014). El exhibicionismo -mds que la exhibicién- de esqueletos, momias
y craneos diseccionados de sus cuerpos en algunos museos para su estudio y exposicién de
los tiempos idos hacian invisible la violencia racial y la enajenacién con que se los constituyé
como “coleccién”, aunque ostensible en su exposicion el poder sobre ellos y sobre modelos de
gobierno y conceptualizaciones legitimas. Oculto detras de las colecciones y los drdenes de
exposicion quedaba -y aun queda, en aquellos museos que contintan exponiendo cuerpos a
pesar de su cuestionamiento- la violencia del sometimiento del derecho del indigena sobre el
propio cuerpo, incluso en su condicién de “muerto” como ancestro, sobre sus concepciones y
territorialidades.

A la luz de esas experiencias y sus concepciones, los indigenas dan otro contenido a la
tradicional antinomia que ha justificado la conservacion y la exhibicién. Problematizan la
dicotomia “preservacién vs. destruccion”, “conservacion vs. pérdida”, “exhibicion vs. invi-
sibilizacién” y la naturalizacién del vinculo “exposicion / visibilidad - recuerdo”. Proponen,
en su reemplazo, “respeto - cuidado preservaciéon” como practicas y sentidos que se entre-
cruzan, mds aun cuando se trata de antepasados. Si ese interés por “conservar” el pasado
indigena se edificé paraddjicamente a partir de la destruccion del “otro” como sujeto y de la
negacion de sus subjetividades, antepasados, autonomias y derechos, lo que opera hoy como
recuerdo o demanda a preservar y recomponer es, mas alla de la materialidad, las subjeti-
vidades, ancestralidades, las territorialidades, los accesos, las pertenencias y las cosmovi-
siones que se intentaron silenciar y han sido avasalladas. Las expresiones indigenas sobre la
intima articulacidén entre cuerpos, territorios y ancestralidades o antepasados propios, que
pueden o no estar basados en una filiacién biolégica o una temporalidad histérica reciente,

34  Cabe sefialar que el desdibujamiento de una linealidad entre conservar-recordar versus destruir-olvi-

dar merece analizarse contextualmente segtin el caso.



58 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

son claves para comprender que las heterogéneas confrontaciones entabladas en el ambito de
la “conservacion” se relacionan menos con la veneracién de la pérdida y lo ausente, sobre la
que se edifico la practica patrimonialista, que con los efectos y afectos que genera confrontar
y recordar tecnologias de administracion de la muerte, expropiacion del cuerpo de ancestros,
fracturas, interrupciones, violencias, desposesiones e impedimentos impuestos a través —entre
otros dispositivos— de la “conservacién” o patrimonializacién. También con conmemorar el
valor de la sutura. Se trata de restaurar el derecho, como sugieren los indigenas en varias
ocasiones, de “estar vivos” y volver a “completarse”.

AGRADECIMIENTOS

Agradezco especialmente los comentarios realizados por Margarita Ondelj y Virginia Sa-
lerno a una versién anterior a este escrito.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Alegria, Luis, Stefanie Génger y Gabriela Polanco

2009 Momias, crdneos y canibales. Lo indigena en las politicas de “exhibicién”
del Estado chileno a fines del siglo XIX. Nuevo Mundo Mundos Nuevos. [En linea], DOI:
https://doi.org/10.4000/nuevomundo.53063 Consultado por tltima vez el 05 de mayo, 2020.

Ametrano, Silvia

2005 Los procesos de restitucion en el Museo de La Plata. Revista Argentina de
Antropologia Biolégica 17(2):1-13.

Andermann, Jens y Alvaro Fernandez

2003 Objetos entre tiempos. Coleccionismo, saberes del margen en el Museo de
La Plata y Museo Etnografico. Margens-Mdrgenes. Revista de la Cultura, 4. [En linea], DOL:
http://dx.doi.org/10.17851/1677-244X.04.28-37 Consultado por tltima vez el 05 de mayo,
2020.

Baffi, Inés

2009 La vida antes del PVAc. Apuntes para la historia de la conservacion en Ar-
gentina. Revista Argentina de Antropologia Biolégica 2(1):125-132.

Becerra, Maria Florencia, Carolina Crespo, Maria Victoria, Violeta Ramirez, Lorena Ro-
driguez, Bettina Sidi y Sandra Tolosa

2013 Dinamicas de poder y saber en la reconstruccion de la “Ciudad Sagrada de
Quilmes” (Tucumén 1977-1981). Revista Alteridades 23(46):67-77.

Bennett, Tony

1988 The complex exhibitionary. New formations 4:73-102.

Crespo, Carolina

2005a Qué pertenece a quién: procesos de patrimonializacién y pueblos origina-
rios en Patagonia. Cuadernos de Antropologia Social 21:133-149.

2005b Continuidades y discontinuidades en la legislacion rionegrina del patrimo-
nio arqueoldgico. Relaciones de la Sociedad Argentina de Antropologia 30:297-302.

2008 Politicas de la memoria, procesos de patrimonializacion de los recursos ar-

queolodgicos y construccion identitaria entre los Mapuches de la Rinconada de Nahuelpan en
Rio Negro. Tesis doctoral en Antropologia Social, Facultad de Filosofia y Letras, Universidad
de Buenos Aires. Mimeo.



Cuando el territorio se reclama en clave cultural y la cultura en clave de derecho 59

» o«

2012 Espacios de “autenticidad”, “autoctonia” y “expropiacion™ el lugar del “pa-
trimonio arqueolégico” en narrativas mapuches en El Bolsén, Patagonia Argentina. Cuader-
nos Interculturales 18:31-61.

2016 Processes of indigenous heritage construction: lines of discussion, axes of
analysis and methodological approaches. En Entangled heritages. (Post-)colonial perspectives
on the uses of the past in Latin America, editado por Olaf Kaltmeier y Mario Rufer, pp 153-174.
Routledge, Londres.

2018 Memorias dolorosas, memorias del dolor: reflexiones y debates mapuche
sobre la restitucion de restos humanos Mapuche-Tehuelche en la Patagonia Argentina. Estu-
dios Atacameiios 60:257-273.

Cruces, Francisco

1998 Problemas en torno a la restitucion del patrimonio. Una vision desde la
antropologia. Alteridades. El Patrimonio cultural. Estudios contempordneos. Afio 8, N° 16:
75-84.

Delrio, Walter y Diana Lenton

2008 Negaciones y reconocimientos del genocidio en la politica indigena del esta-
do argentino. Ponencia presentada en las 3ras Jornadas de Historia de la Patagonia, Bariloche.

Delrio, Walter, Diana Lenton, Marcelo Musante, Mariano Nagy, Alexis Papazian y Pilar
Pérez

2010 Del silencio al ruido en la Historia. Practicas genocidas y Pueblos Origi-
narios en Argentina. Ponencia presentada en el IIT Seminario Internacional Politicas de la
Memoria “Recordando a Walter Benjamin: Justicia, Historia y Verdad. Escrituras de la Me-
moria”, Buenos Aires.

Di Fini, Maria

2001 Visibilidad/invisibilidad en la relacién sociedad aborigen/Estado nacional.
En La trama cultural. Textos de antropologia y arqueologia, editado por Mariano Garreta y
Cristina Bellelli, pp 208-218. Caligraf, Buenos Aires.

Didi-Huberman, Georges

2014 Pueblos expuestos, pueblos figurantes. Manantial, Buenos Aires.
Farro, Mdximo
2011a Colecciones de craneos, fotografias y manuscritos en el desarrollo de la an-

tropologia fisica y de la etnografia lingiiistica en la Argentina a fines del siglo XIX. En Cole-
cionismos, prdticas de campo e representagdes, organizado por Maria Margaret Lopes y Alda
Heizer, pp. 91-101). Eduepb, Campinas Grandes.

2011b Las colecciones antropologicas y los debates sobre los ‘tipos raciales’ ame-
ricanos, 1884-1906. Actas del X Congreso Argentino de Antropologia Social Buenos Aires,
FFyL-UBA. CD.

Fernédndez, Alvaro

2017 El museo vacio: acumulacion primitiva, patrimonio cultural e identidades
colectivas en Argentina y Brasil 1880-1945. Eudeba, Buenos Aires.

Fforde, Cressida

2004 Collection, repatriation and identity. En The dead and their possessions. Re-
patriation in principle, policy and practice, editado por Cressida Fforde, Jane Hubert y Paul
Turnbull, pp 25-46). Routledge, Londres.



60 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Gongalves, José Reginaldo

2012 As transformagdes do patrimonio: da retdrica da perda a reconstrugio per-
manente. En Antropologia e Patriménio Cultural trajetérias e conceitos, editado por Izabela
Tamaso y Manuel Lima Filho, pp 59-74). Associa¢io Brasileira de Antropologia- Universida-
de de Brasilia, Brasilia.

Gordillo, Gastén

2009 The ruins of ruins. On the preservation and destruction of historical sites in
northern Argentina. En Ethonographies and archaeologies. Iterations of the past, editado por
Lena Mortensen y Julie Hollowell, pp 30-54). University Press of Florida, Gainesville.

Goyena, Alberto

2012 Patrimonio entre escombros: notas sobre a demolicdo do complexo presi-
didrio Frei Caneca. En Antropologia e Patriménio Cultural trajetérias e conceitos, editado por
Izabela Tamaso y Manuel Lima Filho, pp 157-184. Associac¢do Brasileira de Antropologia-
Universidade de Brasilia, Brasilia.

Grupo GUIAS

2010 Antropologia del genocidio. Identificacion y restitucion: “colecciones” de res-
tos humanos en el Museo de la Plata. De la Campana, Buenos Aires.

Gustavsson, Anne

2011 Estrategias del Museo Etnografico J. B. Ambrosetti frente a la restitucion
de restos humanos. Corpus 1(1). [En linea], DOI: https://doi.org/10.4000/corpusarchivos.950
Consultado por ultima vez el 05 de mayo, 2020.

Hartog, Frangois

2006 Tempo e patrimonio. Varia Historia 22(36):261-273.

Huyssen, Andreas

2000 En busca del tiempo futuro. Revista Puentes 1(2):1-21.

Lazzari, Axel

2008 La restituciéon de los restos de Mariano Rosas: identificacion fetichista
en torno a la politica de reconocimiento de los ranqueles. Estudios en Antropologia Social
1(1):35-64.

Masotta, Carlos

2017 La cicatriz de Margarita Foyel. Clepsidra 4:1-20.

Mota Menezes, José Luiz

2010 Restaurar e ndo restaurar. En Inovagdo cultural. Patriménio e educagdio,
editado por Angel Espina Barrio, Antonio Motta e Mario Helio Gomes, pp 241-247. Massan-
gana, Recife.

Nora, Pierre

1989 Between memories and history: les lieux de memorie. Representations
26:7-24.

Pegoraro, Andrea

2005 “Instrucciones” y colecciones en viaje. Redes de recoleccion entre el Museo

Etnografico y los Territorios Nacionales. Anuario de Estudios en Antropologia Social, 49-64.
Podgorny, Irina
2000 El argentino despertar de las faunas y de las gentes prehistéricas. Coleccio-
nistas, estudiosos, museos y universidad en la creacién del patrimonio paleontolégico y arqueo-
légico nacional (1875-1913). Eudeba, Buenos Aires.



Cuando el territorio se reclama en clave cultural y la cultura en clave de derecho 61

Podgorny, Irina y Maria Margaret Lopes

2008 El desierto en una vitrina. Museos e historia natural en la Argentina, 1810-
1890. Limusa, México.

Podgorny, Irina y Gustavo Politis

1990 sQué sucedio en la historia? Los esqueletos araucanos del Museo de La Plata
y la Conquista del Desierto. Arqueologia Contempordnea 3:73-79.

Rozental, Sandra

2015 La lectura de los fragmentos en Xico. Usted me dijo que los artistas tienen
pacto con el diablo, evento realizado por Jorge Satorre y Onésimo Ventura, Xico.

Rufer, Mario

2014 La exhibicién del otro: tradicién, memoria y colonialidad en museos de Mé-
xico. Antitesis 14(7):94-120.

Stutz, Liv Nilsson

2013 Claims to the past. A critical view of the arguments driving repatriation of
cultural heritage and their role in contemporary identity politics. Journal of Intervention and
Statebuilding 7:170-195.

TADIRTH

2015 Documento Final de sintesis y principales conclusiones del V Taller de
Discusion sobre restitucion de restos humanos de interés arqueoldgico y bioantropolégico.
Cordoba.

Valenzuela, José Manuel

2018 Trazos de sangre y fuego: bio-necropolitica y juvenicidio en América Latina.
CALAS, México.

Vezub, Julio

2009 Henry de La Vaulx en Patagonia (1896-1897): la historicidad escindida de la
antropologia colonial y la captura de corpus y cuerpos. Nuevo Mundo Mundos Nuevos [En
linea], Débats, Recuperado de: http://nuevomundo.revues.org/57810 ; DOI : 10.4000/nuevo-
mundo.57810 (Consultado por ultima vez el 05 de mayo 2020).






CUERPOS, MEMORIAS Y RELACIONALIDADES: REENTIERRO DE
ANCESTROS MILENARIOS EN LOMA DE CHAPALCO
(LA PAMPA, ARGENTINA)

RAFAEL CURTONI, KUYEN PAINE, NAZARENO SERRAINO

El dos de junio de 2021 fallecié el lonko Nazareno Serraino de la comunidad Rosa Moreno Mariqueo
de Victorica (La Pampa). Nazareno era maestro de la lengua rankiilche, dirigente amado y respetado,
amigo y compaiiero, siempre bien dispuesto y alegre. Su lucha y ejemplo permanece en nuestros cora-

zones y memoria. Ciime tinol chripantiig lonko Naza, riiptieimiin meli huichran mapu meu. Pehucallal!!

ANDANDO-SIENDO

Anduvimos un largo trecho hasta que llegamos a Loma de Chapalcd, la parte més alta del
valle. Alli comenzamos a caminar el territorio, andando, siendo, parando, en silencio, hablan-
do, contemplando, interactuando con el entorno y las personas; comenzamos a experimentar,
a vivir y a sentir el lugar.

Entre las miradas compartidas, pudimos ver el monte y las bardas, las sierras y las llanuras,
los paisajes de cada uno. Todos portamos paisajes, los llevamos con nosotros porque somos
paisajes, somos lo mismo y lo otro, y en el devenir nuestros cuerpos condensan memorias
entretejidas en relaciones sociales y en tramas de territorios. De esta manera, los paisajes
no preexisten a nuestras acciones, emergen en relacionalidades situadas, ancladas en tiem-
pos v espacios especificos, a veces contingentes, a veces planificadas. Los lugares tienen sus
equilibrios, sobre todo aquellos donde descansan los ancestros, por eso no debemos andar
molestando y desenterrando sus huesos, pues se rompe ese equilibrio, se alteran sus energias.
Moviendo un cuerpo se mueve un paisaje.

Dicen que lo ocurrido en Loma de Chapalcé fue un accidente. Al limpiar el camino, las
mdquinas removieron la parte mds alta de la meseta, quedando expuestas diferentes partes
de cuerpos humanos fragmentados y deteriorados. Para nosotros, los cuerpos aparecidos son
ancestros rankiilches® por estar en territorio definido como propio.

sFue un accidente?...

TRAMAS

En el ano 2004, la Secretaria de Cultura de la provincia de La Pampa, en el marco de traba-
jos articulados, nos encomendo la realizacién de un rescate arqueologico de urgencia debido a

35  Rankiilche (gente del carrizal), pueblo-nacién originario de la regién central argentina o mamiill
mapu (tierra o pais del monte). De alli también la denominacién de mamiilche (gente del monte). Véanse
Canuhé (2010), Correa (2016), Lazzari et al. (2016) y Salomon (2015).



64 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

la aparicion de cuerpos humanos, consecuencia de la accién de motoniveladoras en un cami-
no vecinal, en la parte mds alta del Valle de Chapalcd, departamento de Toay (figura 1). Ante
el pedido de las autoridades de la provincia, realizamos su inmediato rescate para evitar que se
perdiesen o fueran depredados. A pesar de las condiciones de fragmentacion y deterioro, pu-
dimos reconocer la presencia de al menos seis personas de diferentes edades. Asimismo, con-
sultamos e informamos a representantes de la comunidad indigena rankiilche Willi Kalkin
(dguila del sur) de Toay (La Pampa), para luego visitar el lugar con el lonko German Canuhé y
Marcelo Castro, integrantes de ella. Caminando el territorio, fuimos recogiendo fragmentos
de huesos de los ancestros que nos encontraban, asimismo intercambiamos y discutimos so-
bre dos aspectos, la caracterizacion del sitio en el paisaje y cdmo retornar los cuerpos a la tierra
(figura 2). En ese sentido, coincidimos en que se trataba de un cementerio o lugar sagrado de
la cosmovisién indigena. Distintos aspectos en relacion a la muerte y los entierros fueron des-
critos por Santiago Avendafo, quien vivié entre los rankiilches durante la década de 1840, en
sus memorias Usos y Costumbres de los indios de La Pampa (2012). En esos relatos observamos
que los objetos ofrendados (vasijas, alimentos, etc.) y la posicion del cuerpo responden a la
idea de una resurreccion en el Alhué Mapii (tierra o lugar de las almas). Desde esa perspectiva,
los lugares donde se realizaban los enterratorios resultan de particular interés desde el punto
de vista espacial. Avendano menciona que el cadaver de Giiichal fue enterrado en Gaud4, una
gran loma de mucha altura y plana, donde estaban enterrados otros fallecidos. En ese mismo
sector, se realizaban también las festividades de las brujas del diablo (Avendafio 2012, p. 72).
La seleccion de sectores altos del terreno para disponer los difuntos nos permite pensar en la
relevancia de los rasgos destacados del paisaje, en tanto retirados de las actividades cotidianas

y con buena visibilidad (e.g. Di Liscia 1999; Llamazares 2004; Curtoni 2011).

ar oo e s

£rs ey

5\ c

\

Figura 1. Ubicacién
relativa de Loma de
: = Chapalco, provin-
= ' cia de La Pampa,
- & ramp
i i - Argentina.




Cuerpos, memorias y relacionalidades: reentierro de ancestros milenarios en Loma de Chapalco 65

Figura 2. Visita a Loma de Chapalc6 (2004) con lonko German Canuhé y Marcelo Castro.

Asimismo, las observaciones de Darwin para la regiéon pampeana argentina durante la
primera mitad del siglo XIX también ilustran ese aspecto. Menciona la sacralizaciéon que los
pueblos originarios hacian de drboles ubicados en zonas altas “nos vimos frente a un famoso
arbol que los indios veneran como el altar del Gualicho. Se hallan en un lugar elevado de la
llanura, por lo cual constituye un punto destacado visible a gran distancia” (Darwin 1968, p.
36). Otra actividad que se realizaba en puntos destacados del terreno y apartados del comun
era la consulta al wiiekufu o diablo. Al respecto, Avendaiio (2012, p. 33) dijo que “los lugares
destinados para esta consulta, es siempre el lugar mas alto, como ser las grandes lomadas y
los médanos™.

Por otra parte, mientras realizabamos el rescate en Loma de Chapalcd, la prensa local
produjo su difusién en el diario mas importante de la provincia, activaindose la idea de que
los cuerpos recuperados podrian pertenecer a detenidos desaparecidos de la ultima dictadura
civico militar de Argentina y su antesala preparatoria (décadas de 1970-1980). Ante este emer-
gente, la comunidad rankiilche de Toay propuso realizar estudios para conocer la antigiiedad
y despejar la incertidumbre instalada en los medios. Asimismo, acordamos, una vez finaliza-
dos los analisis, la devolucion de los cuerpos para que el pueblo rankiilche decidiera el destino
final de éstos. Todo ello ocurrié en 2004, lo cual remarca que el acuerdo inicial de devolucion
planteado en territorio fue anterior al Decreto Reglamentario 701 de la ley nacional n° 25.517
que data de 2010, y que reglamenta la restitucion de los “restos mortales de aborigenes que
formen parte de museos y/o colecciones publicas o privadas”. Es importante destacar que el



66 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

escenario generado no se vincula con una situacion de restitucion, en el sentido de regresar
algo a quien lo tenia antes, sino mas bien con una devolucién acordada previamente que, a
su vez, preestablecia el reentierro de los cuerpos. Asimismo, otro aspecto que se diferencia
de la mayoria de las restituciones es que los cuerpos humanos de Loma de Chapalcé no for-
maban parte de ningun repositorio museistico, ni tampoco fueron producto de excavaciones
arqueoldgicas planificadas. En cuanto a los estudios solicitados por la comunidad rankiil-
che, pudimos saber que se trataba de personas de edades pertenecientes a grupos de adultos,
adultos-jovenes y adolescentes-nifios (Luna, comunicacion personal 2006). Asimismo, recién
en 2007 conseguimos efectuar un fechado radiocarbonico, obteniéndose una antigiiedad de
3.090 + 70 AP, reafirmando la ancestralidad milenaria de los cuerpos-personas recuperados.

Después del conocimiento de la antigiiedad de los cuerpos de Loma de Chapalco, comen-
zaron las reuniones para decidir donde realizar el reentierro y las modalidades que podria
tener. Esas discusiones ocurrieron en el dmbito de algunos encuentros anuales del consejo
de lonkos de la provincia y en el marco de los Vuta Travin (reunién grande) organizados
por la comunidad Willi Antu (sol del sur) de la localidad de Toay. El lugar del reentierro es
un tema muy importante para el pueblo rankiilche, porque a pesar de los reclamos que vie-
nen realizando desde hace afios, no cuentan aun con territorios comunitarios en el centro
de la provincia. Ello se debe, en parte, a que desde hace algunas décadas grandes espacios
antes considerados marginales, semidesérticos e improductivos, han estado sometidos a un
proceso de revalorizacion de la tierra a la luz de inversiones turisticas, petroleras, forestales
y ganaderas. Similares trayectorias de expansion de la frontera agricola y la emergencia de
proyectos neoextractivistas de recursos naturales se han activado en diferentes regiones de
nuestro pais, generando la concentracion y la privatizaciéon de miles de hectareas de campos
y sus recursos, y afectando diferentes territorialidades (Curtoni y Chaparro 2008; Jofré 2010;
Lenton et al. 2019). Entre estas, se encuentran, en la provincia de La Pampea, las territoriali-
dades campesinas e indigenas que, ante el avance del alambrado y el cercado de la tierra, han
visto alteradas sus formas tradicionales de organizacion de los espacios abiertos de pastoreo
y usos compartidos del monte, ademds de haber producido el corte de caminos o huellas que
conectaban diferentes puestos o locaciones rurales (Comerci 2012). Esta nueva logica territo-
rial de posesion, explotacion y extracciéon de recursos naturales no ha estado exenta, muchas
veces en connivencia con autoridades publicas, de procesos violentos de despojo y expulsion
de familias rankiilches. Una de las tantas consecuencias de esas acciones de expoliacion y
privatizacion ha sido el impacto generado sobre los territorios considerados ancestrales y la
dificultad actual de gestionar su recuperacion integral y el usufructo de algunos lugares sa-
grados donde reenterrar a sus antepasados.

Nosotros estamos reclamando espacios territoriales que ni siquiera habitamos porque ya no somos
mas los guardianes de todo eso. Pertenece al gobierno, ojald alguno de esos lugares vuelva a ser patri-
monio de los pueblos indigenas para poder preservarlo. Para nosotros, todos los lugares donde hubo
una poblacién indigena hay una presencia sagrada. Sagrado es todo, todo es espiritualidad para noso-
tros porque somos parte de la naturaleza. Todo el espacio que nos rodea tiene espiritualidad (Kuyen
Painé, comunicacion personal 2016).

En 2015, participando del Vuta Travin anual, pudimos comentar ante algunas autoridades
nuevas del consejo de lonkos las condiciones de los hallazgos, la antigiiedad y el estado de
conservacion de los cuerpos recuperados. Luego se fueron planteando alternativas y discusio-
nes sobre formas y acciones a realizar en el contexto del reentierro. En ese momento, hicimos



Cuerpos, memorias y relacionalidades: reentierro de ancestros milenarios en Loma de Chapalco 67

una nueva visita a Loma de Chapalco, debido a que algunos lonkos de la comunidad manifes-
taron sus deseos de conocer el paisaje (figura 3).

Figura 3. Vuta Traviin rankiilche (2015) en Toay (La Pampa) y visita
a Loma de Chapalcé con lonkos Maria Inés Canuhé y Fermin Acuia.

Después de algunas deliberaciones, el consejo de lonkos decidié reenterrar los cuerpos al
afio siguiente en el mismo lugar donde habian sido encontrados y marcar el espacio con car-
teleria en rankiilche y en espafiol. Este hecho especifico demandé doce afios de articulacion
y relaciones entre el pueblo rankiilche y otros actores, activadas por medio de encuentros,
conversaciones y acuerdos de partes.

DENSIDADES DE LUGAR

A media manana del 20 de noviembre de 2016, iniciamos una larga marcha desde el Bajo
de Giuliani (Toay, La Pampa), donde se realizaba el Vuta Traviin rankiilche, hasta Loma de
Chapalcé. Una importante caravana de autos, camionetas y colectivos con representantes



68 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

rankiilches y autoridades de la provincia acompanaba a los cuerpos-personas de los ancestros.
Cerca de dos horas de viaje y mas cincuenta kilometros de recorrido, en buena parte por un
antiguo camino recto de arena y tosca, cruzando lomadas y bajos hasta llegar al sector mas
alto del valle de Chapalcé. Alli se tiene una buena vista del paisaje, salpicado por aiosos cal-
denes, algarrobos y renuevos del monte que forman un tapiz verde desplegado en el horizonte,
sélo interrumpido por una laguna intermitente y un camino que se pierde y asoma detrds de
altas lomadas.

Al llegar, nos recibi6 un viento suave que se escuchaba en el silencio, remolineaba en la
arena, movia pajonales y arbustos, meneaba ponchos, vinchas y adornos de plata y alpaca que
tintineando agregaban sonidos particulares al lugar. A estos se sumaban murmullos y voces
de los concurrentes, el latir del cuero de los kultrunes, silbos estridentes y graves de trutrucas
que, a modo de ensayo, buscaban melodias para soltar al paisaje. Era un dia didfano, solea-
do, de cielo limpido y celeste profundo. De cara al sol, entre aromas de jarillas, piquillines y
hierbas del monte, en un pequeiio claro sobre la pendiente de la meseta, abrimos un pozo en
tierra arenosa entremezclada con toscas, piedritas y raices. Se abri6 la tierra, como hace miles
de afios, para reenterrar a los ancestros. ..

P AR

Q

4
\
2|

Figura 4. Ceremonia de reentierro en Loma de Chapalcé. Traslado de los cuerpos (2016).



Cuerpos, memorias y relacionalidades: reentierro de ancestros milenarios en Loma de Chapalco 69

Figura 6. Ceremonia de reentierro en Loma de Chapalcé. Disposicion en bolsa de cuero.



70 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Lentamente, una procesion de rankiilches, portando cajas con cientos de fragiles huesos
de, al menos, seis personas, fue acercandose al destino final (figura 4). De a poco, fueron
introducidos en una bolsa de cuero preparada para ellos y ubicada en el pozo realizado. Casi
sin darnos cuenta estdbamos inmersos en la ceremonia de reentierro, dispuestos en circulo y
atravesados por un silencio de paisaje acompanado por el ritmo cadencioso de un kultrum que
parecia emular latidos del corazén. En ese momento, nuestros cuerpos y energias comulgaban
con los espiritus y fuerzas que parecian evocarse y emerger en la ceremonia. Discursos y rela-
tos de algunos lideres indigenas organizaban y orientaban las acciones. Cada tanto sonaban
las trutrucas y brotaban jubilosos gritos y ademanes saludando al sol. Entre el humo de hierbas
encendidas en una pequea vasija que portaba una sabedora rankiilche y sefales de respeto
hacia los ancestros, comenzdbamos a dejar en el pozo ofrendas, acompafiamientos, puilados
de tierra, cantos y gritos de alegria por el retorno, por el equilibrio recuperado (figuras 5y 6).
Sin tiempos predefinidos y sucediéndose en un todo interrelacionado, al incesante ritmo de
kultrunes y trutrucas, emergieron cuerpos en trance, rogativas en rankiilche, cuatro vueltas
alrededor del entierro, rafagas de viento, bandadas de pajaros que cruzaban y mariposas de
colores que salian del pozo. “Esa mariposa amarilla tiene que ver con los niflos” nos dijo la
lider espiritual de la ceremonia, mientras agregaibamos huesitos a la bolsa y sin saber, en ese
momento, que estabamos reenterrando cuerpos de esas edades. Son sefiales de los antepasa-
dos, “lo mismo que el viento y los pajaros que pasaron por arriba de nosotros”, indicaciones
de buenos augurios, presencias de los ancestros. “Los vi retornar a la tierra, se volvieron a
reencontrar, los newenes (energias) se hicieron presente y los nguen (duefios) del territorio,
todo se vino de golpe, todo...”.

Al caminar el paisaje y al “estar haciendo” en el lugar, se activan interacciones de multiples
entes y energias, relaciones emergentes y situadas a partir de las cuales crecen significaciones
y valoraciones, diversidad de historias y acciones entretejidas, siempre en curso. Ese entra-
mado de relaciones y codesarrollos se generan a partir de la concurrencia de los ancestros,
las précticas, los cantos, el viento, los insectos, las aves, nuestros cuerpos, el pozo, la tierra,
las ofrendas, las palabras y la lengua, todo confluye y se relaciona densificando ese espacio-
tiempo. Asi, diferentes biografias materiales-discursivas van constituyendo el lugar, los signi-
ficados afloran en relaciones dinamicas y cambiantes. El conocimiento que surge esta siempre
en formacion y nunca es completo, expresa la “transformabilidad” continua de las relaciones
(Ingold 2010; Viveiros de Castro 2013).

REGRESANDO

Nuestro regreso, cargado de distancia, estuvo atravesado por un silencio de paz y alegria,
sabiendo y sintiendo que se habia cumplido con la voluntad de los antepasados de retornar al
lugar y haber equilibrado sus energias. Podemos pensar que el acto de reentierro en Loma de
Chapalcé activo la reemergencia de un paisaje ancestral y sagrado, “in-corporado” de ahora
en mas al mundo de vida rankiilche, en nuestros cuerpos y marcado en territorio (figura 7).



Cuerpos, memorias y relacionalidades: reentierro de ancestros milenarios en Loma de Chapalco 71

Figura 7. Marcacion del lugar en rankiilche-dungun: “Chapalké Loo. Keitum kuivikeche 3090
AP + 70 tripantu (wema vachantu). Kuivi we re we, monkomapuleli mamiilche mu ulmén
chem pufietu uema chem ulmén rankiilche”; y en espaiol: “Loma de Chapalc6. Cementerio
indigena de 3090 AP + 70 (Antes del presente). Lugar ancestral y sagrado de la cosmovision
mamiilche, nacién que diera origen a la nacién rankiilche”.

El reentierro de cuerpos-personas milenarios en el paisaje del cual fueron sacados estuvo
acompanado por rankiilches que, en dicho proceso, activaron memorias en y con el territo-
rio, memorias del cuerpo-territorio, denotando una continuidad temporal y situada. En ese
sentido, ;podemos decir que el pasado es un lugar extrano? Pensamos-sentimos que todo lo
generado en Loma de Chapalcé expresa una persistencia milenaria manifestada en la cere-
monia de vuelta a la tierra, en la cual se desvanece o desdibuja la diferencia pasado-presente
y emergen temporalidades practicadas de territorios-personas. Por eso también creemos que
no se traté de un accidente, o de un hallazgo fortuito, y que nadie encontré o descubrié los
huesos de ese lugar. Por el contrario, los antepasados estan, siempre estan ahi y deciden apa-
recer, ellos emergen y nos dicen, interactian con nosotros, los vemos y los sentimos. Los
ancestros agencian, participan en esas relaciones situadas y simultdneamente activan otras
practicas y acciones etnopoliticas. “Faltan ceremonias que no se estan haciendo porque aun
no recuperamos territorios para que ellos retomen su viaje” comenté Kuyen Painé, mientras
habldbamos de los ancestros (“ellos”) del pueblo nacién rankiilche. Para nosotros, el regreso
de los cuerpos a su morada reafirma, por un lado, la preexistencia indigena, la cosmovisién de
sacralidad del lugar y la importancia de la unidad con la tierra y, por otro, activa agendas por
el derecho a los territorios considerados ancestrales. Ahora, los piilli (espiritus, almas) de los
kuivikeché (antepasados) de Loma de Chapalcé descansan en paz porque asi lo han querido
los nguen (duefios) rankiilches del territorio. De ahora en mds, somos parte de un mundo de



72 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

vida que permanentemente discurre y va conformandose en sus significaciones, por eso no
pensamos en otras alternativas mas que en “estar haciendo” en el territorio y seguir lo que
esta transcurriendo.

AGRADECIENDO

A la memoria de los lonkos y amigos German Canuhé y Fermin Acufia. A Maria Inés
Canuhé, Pedro Coria, Mercedes Soria y a todos los integrantes y participantes de los Vuta
Traviin de La Pampa. Al Consejo de Lonkos de la provincia. A Ana Maria Dominguez (Kuyen
Painé) y Nazareno Serraino por compartir sensaciones de nuestras experiencias en Loma de
Chapalcé. A la Secretaria de Cultura de la provincia de La Pampa.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Avendano, Santiago

2012 Usos y costumbres de los indios de la pampa. El Elefante Blanco, Buenos
Aires.

Canuhé, German (Editor)

2010 Los Rankiilche sobre la huella de Mansilla. Desde la voz de descendientes

Rankiilche. Archivo de CICOR, Comunidad Rankul Willi Antu, San Luis.

Comerci, Maria Eugenia

2012 Estrategias campesinas, tensiones y redefiniciones en espacios revaloriza-
dos por el capital. Revista Colombiana de Geografia 21(1):131-146.

Correa, Carlos

2016 Una mirada ranquel: la cultura del olvido, olvidado. Editorial de la Coope-
rativa de Trabajo Grafica Vision 7, Santa Rosa.

Curtoni, Rafael

2011 Mapu-ko: el paisaje hecho agua. En Biografias de paisajes y seres. Visiones
desde la arqueologia sudamericana, editado por Dario Hermo y Laura Miotti, pp 99-110. Uni-
versidad Nacional de Catamarca-Encuentro, Catamarca-Cérdoba.

Curtoni, Rafael y Maria Gabriela Chaparro

2008 El espejo de la naturaleza y la enfermedad histdrica en la construccion del
conocimiento. Intersecciones en Antropologia 9:213-227.

Darwin, Charles

1968 Un naturalista en el Plata. Centro Editor de América Latina, Buenos Aires.
Di Liscia, Maria
1999 Medicina, religion y género en la relacién entre indigenas y blancos (region

pampeana y norpatagonica, siglos XVIII Y XIX). En Historia y género. Seis estudios sobre la
condicién femenina, editado por Daniel Villar, Maria Di Liscia y Maria Caviglia, pp 53-87.
Biblos, Buenos Aires.

Ingold, Tim

2010 Footprints through the weather-world: walking, breathing, knowing. Jour-
nal of the Royal Anthropological Institute 16:121-139.



Cuerpos, memorias y relacionalidades: reentierro de ancestros milenarios en Loma de Chapalco 73

Jofré, Carina (Editora)

2010 El regreso de los muertos y las promesas del oro. Patrimonio arqueolé-
gico en conflicto. Encuentro Grupo Editor-Editorial Brujas, San Fernando del Valle de
Catamarca- Cérdoba.

Llamazares, Ana Maria

2004 Arte chamanico: visiones del universo. En El lenguaje de los dioses. Arte,
chamanismo y cosmovision indigena en Sudamérica, editado por Ana Maria Llamazares y
Carlos Martinez, pp 67-125. Biblos, Buenos Aires.

Lazzari, Axel, Ignacio Roca y Celina Vacca

2016 Pueblos Indigenas de la Argentina. Historias, culturas, lenguas y educacion.
Ministerio de Educaciéon y Deportes de la Nacion, Buenos Aires.

Lenton, Diana, Mariela Rodriguez, Andrea Szulk, Mariana Matarrese, Florencia Trentini,
Sandra Tolosa, Cecilia Aguzin, Valeria Elichiry y Julian Goii

2019 Apuntes antropologicos sobre pueblos indigenas y violencias en la Argenti-
na contemporanea. Quehaceres 4:4-18.

Salomon, Claudia

2015 Investigaciones socio-histdricas relativas a pueblos indigenas en el IESH
(UNLPam): historia, problemas y perspectivas. En Investigaciones acerca de y con el pueblo
ranquel: pasado, presente y perspectivas. Actas de las Jornadas en Homenaje a Germdn Canu-
hé, editado por Claudia Salomon e Ignacio Roca. Universidad Nacional de La Pampa, Santa
Rosa.

Viveiros de Castro, Eduardo

2013 La mirada del jaguar. Introduccién al perspectivismo amerindio. Tinta Li-
mon, Buenos Aires.






LOS ENTERRATORIOS INDIGENAS COMO CAMPO DE DISPUTA.
REFLEXIONES DESDE LA ONTOLOGIA POLITICA

MARIELA EVA RODRIGUEZ

INTRODUCCION

Los enterratorios indigenas constituyen un campo de disputa en términos politicos, epis-
temologicos, legales y también ontoldgicos, en el que participan entidades y agentes humanos
y no humanos con accesos diferenciales al poder. La mayoria de los dispositivos estatales y
cientificos conciben el conjunto conformado por restos humanos de indigenas y ajuares fune-
rarios como objetos, ya sea como “objetos de estudio” de la arqueologia o de la antropologia
bioldgica, como inventario de las colecciones de los museos o como bienes patrimoniales del
Estado a ser valorados y protegidos. Los pueblos indigenas, en contraste, suelen considerar a
los muertos como seres que atravesaron un cambio de estado, pero que contindan teniendo
agencia. Tomando en consideracion el marco normativo de los derechos de los pueblos indi-
genas y conceptos ligados al giro ontoldgico —entre los que se encuentran persona y ontologia
politica—, analizaré los conflictos que, generados por la remocion de restos humanos de sus
tumbas, involucran especialmente al pueblo mapuche-tehuelche de la Patagonia argentina.

En este escenario, los indigenas enuncian como sujetos de derecho y reclaman la restitu-
cién no solo de los restos de sus ancestros, sino también de sus territorios, a la vez que im-
pugnan los términos definidos por los agentes hegemonicos para dirimir los desacuerdos, asi
como también sus procedimientos. Entre tales agentes, se encuentran el Estado —organizado
segtn distintos niveles (nacional, provincial, municipal) y Poderes (Ejecutivo, Legislativo,
Judicial)-, las empresas neoextractivistas —en las que convergen capitales privados y estata-
les- y el campo cientifico. Dado que la antropologia operé como herramienta para la subal-
ternizacion de los pueblos indigenas y que ha sido complice de la continuidad de los legados
coloniales (Mignolo 2000), reflexionaré sobre sus responsabilidades y sobre los desafios que
plantea un nuevo giro: el giro hacia la etnografia con adjetivos (o adjetivada).

“COLECCIONES” DE MUERTOS

A diferencia de los difuntos que yacen en cementerios, numerosos restos mortales de in-
digenas forman parte de “colecciones” y repositorios de museos e institutos de investigacion.
El proceso de acumulacién de dichos restos humanos se generalizo entre fines del siglo XIX
y comienzos del siglo XX, en el contexto de la expansion capitalista sobre sus territorios,
avalada por una ciencia incipiente moldeada por teorias evolucionistas y raciales. Argentina
no fue una excepcién y, en el marco de campanas militares referidas en su conjunto como
“Conquista del desierto” (1879-1885), el Estado —junto a la Iglesia— avanz6 sobre los territorios



76 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

indigenas de la regién pampeana patagdnica, asesin6 a quienes opusieron resistencia, des-
membrdé familias y comunidades, desplazo a los sobrevivientes hacia distintos puntos en los
que se requeria mano de obra y los sometié a realizar trabajos forzados.

Los militares que dirigieron las campanas y los naturalistas civiles que los escoltaron —en-
cargados de explorar los territorios, elaborar cartografias y relevar los “recursos” humanos y
naturales (minerales, agua, flora y fauna) con potencial para ser explotados— construyeron
las primeras “colecciones”. El caso paradigmatico es el del Museo de La Plata, fundado por
Francisco P. Moreno (1997), que formé colecciones de ciencias naturales. Entre ellas, las habia
de restos humanos que él mismo habia exhumado y otros que fueron comprados, intercam-
biados con museos o donados por coleccionistas, entre los que se encontraba Estanislao Ze-
ballos. El museo se alimenté también de los sobrevivientes que fueron desplazados desde la
Patagonia a la isla Martin Garcia —lugar que oper6 como campo de concentracién-, tal como
ocurrié con el cacique Inacayal y su familia, quien habia recibido a Moreno en sus tolderias y
que ahora les retribuia la atencién llevandolos a vivir a la institucion, donde realizaron tareas
de limpieza. Luego de fallecer, sus restos descarnados pasaron a engrosar las “colecciones” del
museo.

Si bien Julio A. Roca dirigi6 las campanas militares de la “conquista”, Zeballos (1878) —en
su triple rol como militar, politico y cientifico- fue el idedlogo. Sus escritos sobre etnologia
sentaron las bases del discurso nacionalista que extranjerizd a los mapuches a través de una
retérica que naturaliza las fronteras geopoliticas y extiende los origenes del Estado a la pre-
historia. Dicho discurso sostiene que los mapuches (referidos como araucanos) son invasores
de origen chileno y que fueron responsables de la supuesta extincion de los tehuelches (apro-
piados como “indios argentinos”). En la década del treinta, estas premisas fueron avaladas
cientificamente por Salvador Canals Frau (1946) —quien acuii6 el término araucanizacion en
1935- y por José Imbelloni (1949), impulsor de la Escuela Histdrico-Cultural y director del
Museo Etnografico Ambrosetti durante el peronismo, a mediados del siglo XX. Enmarcado
en la eugenesia, con la intencion de constatar cuantos tehuelches “puros” quedaban y cuanto
se habian mezclado, en 1949 realizé una “expedicion” a las “reservas” indigenas de Santa
Cruz. Concluy6 que el mestizaje de mujeres tehuelches fecundadas por varones —a los que
refiere como araucanos-chilenos-chilotes— tuvo efectos monstruosos tanto en lo bioldgico
como en lo cultural y en lo moral.

En la década del sesenta, tres de las seis reservas (creadas entre 1898 y 1927) se dejaron
sin efecto y el resto se redujo notablemente.*® El despojo se sustentd en informes previos de
inspeccion (de la Direccién General de Tierras y Colonias), en los cuales los inspectores afir-
maban que los indigenas no se encontraban “en condiciones de contratar con el Estado”. Las
razones apuntaron en dos direcciones: (a) dado que continuaban cazando guanacos en un
territorio amplio, los consideraron resistentes a la civilizacion e inadecuados para explotar la
tierra acorde a la tinica logica posible -la logica capitalista centrada en la ganaderia ovina-y
(b) las clasificaciones etnoldgicas sustentadas en estereotipos raciales y nacionalistas sostuvie-

36 Enlos veinte afios posteriores a la “Conquista del desierto”, los indigenas fueron territorializados si-
guiendo los prejuicios de las clasificaciones etnoldgicas de la época de acuerdo a gradientes de salvajismo: los
de Tierra del Fuego fueron localizados en misiones, los tehuelches (cazadores de alta movilidad) en reservas
y los mapuches en colonias agropastoriles (Delrio 2005). En Santa Cruz hubo algunas variantes. La primera
reserva fue la de Camusu Aike, para “la tribu tehuelche”, cuya finalidad era que “se extinguieran en paz”.
Algunas tierras fueron reservadas para familias mapuche-tehuelches y otras para mapuches. Desde el 2007
en adelante, los indigenas solicitan que no se utilice el término “reserva” sino “comunidad” (Rodriguez 2010).



Los enterratorios indigenas como campo de disputa. Reflexiones desde la ontologia politica 77

ron que ya no habia “indios puros”, ni tampoco “descendientes”-eufemismo de “mestizo”-,
sino que alli (en el caso de la actual comunidad Camusu Aike) solo habia “chilenos de mal
vivir”. En esos afos, las politicas asimilacionistas y los deseos de encontrar “una vida mejor”
intensificaron los desplazamientos hacia los centros urbanos, donde tehuelches, mapuches y
mapuche-tehuelches se volvieron invisibles; marginales indiferenciados (Rodriguez 2010). Al
negarles el derecho a existir, la 16gica occidental que vincula modernidad y capitalismo tam-
bién negd a los existentes no humanos.

El colonialismo implementado en la Patagonia se enmarca en el colonialismo de colonos
(Veracini 2010; Verdesio 2017a). Este tltimo se caracteriza, entre otras cuestiones, por el des-
plazamiento forzado de los indigenas, el exterminio de quienes ofrecen resistencia y la asi-
milacion de los sobrevivientes en una ciudadania indiferenciada. Los colonos, generalmente
migrantes europeos, ocupan los territorios indigenas como si fuera res nulliusy, tal como ocu-
rre con sus descendientes, legitiman las narrativas fundacionales en torno a la figura del “pio-
nero” —portador de las promesas de “civilizacién” y el “progreso”- sin tener conciencia sobre
el origen de sus privilegios ni sobre la violencia implicada en el proceso. Con la intencién de
darle profundidad temporal, estas narrativas seflalan que la “extincién” de los tehuelches fue
total e inevitable y, a la vez, se apropian de su historia, de sus conocimientos, de sus manifes-
taciones materiales y de las personas mismas como patrimonio, ya sea provincial o nacional.
La apropiacion también involucré a los inicios de la antropologia local. Desde la “Conquista
del desierto”, la disciplina se nutrié de indigenas que aportaban datos lingiiisticos, musicales,
mitolégicos, conductuales, biofisicos, raciales, pero también informacion ligada al territorio
sobre los caminos y los mejores sitios para el desarrollo de la vida. Entre los “informantes”, se
encontraban los muertos.

Los tehuelches, entre otros pueblos considerados “extintos”, reemergen en la arena publica
organizados como agentes politicos que reclaman el derecho a la existencia y el reconoci-
miento de su preexistencia a los Estados. Los mapuches, por otro lado, impugnan las fronteras
geopoliticas que se impusieron sobre su pueblo, cuyo territorio (anexado ala soberania de Chi-
le y de Argentina) se extendia desde el Pacifico hacia el Atlantico. Los mapuche-tehuelches,
finalmente, ademads de adherir a estos reclamos, cuestionan las clasificaciones cientificas-es-
tatales que silencian su existencia. A pesar de las diferentes trayectorias, la preocupacion por
los restos humanos los atraviesa por igual. No obstante, son pocas las comunidades que han
solicitado formalmente la restitucion de los cuerpos.”” En el préximo apartado, analizaré dos
casos de conflictos ontoldgicos en los que coliden concepciones del mundo acerca del estatus
de los muertos. De la pregunta por éste ultimo -si se trata de un ser o un objeto-, derivan
otras dos: ;quiénes son los legitimos poseedores? y ;cudl deberia ser su destino?

37  Ennoviembre de 2019, se realizé la primera restitucion en la provincia de Santa Cruz de un cuerpo in-
cluido entre las “colecciones” del Museo de la Plata. Luego del fallecimiento de Sam Slick —~uno de los hijos del
cacique tehuelche Casimiro Bigud-, sus restos 6seos fueron llevados por Moreno al museo, donde estuvieron
en exhibicién durante cuarenta afios hasta que fueron llevados al depdsito. Esta restitucién en dos etapas pre-
senta sus propias particularidades. El cuerpo fue entregado primero a una comunidad mapuche-tehuelche
de Chubut que habia solicitado la restituciéon en 2016 y luego, a través de un acuerdo por fuera del Estado, se
completd la segunda etapa al Lote 6, en la zona del Lago Cardiel, a familias de origen tehuelche que no estdn
organizadas formalmente como comunidad (Sardi y Rodriguez, 2021).



78 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

LA FUERZA DE LOS ANCESTROS

Mas allé de la diversidad, los indigenas encuentran puntos comunes en el cuestionamiento
a las nociones y dicotomias occidentales sagrado / profano, espiritu / materia, espiritualidad /
politica, tierra / territorio. Los reclamos ligados a la recuperacion del territorio suelen plantear
que éste no remite a la tierra entendida como “recurso” o naturaleza, sino a la posibilidad on-
tologica de su ser en el mundo como miembros de un pueblo, asi como también a la existencia
misma de otros seres no humanos. El destino de los muertos es “volver ala tierra, tocar tierra”,
no una vitrina de exhibicién o un depésito, insiste Rolando Alvarez Antilef —de la comunidad
mapuche-tehuelche Newen Mulfuii de Pico Truncado-, que rememora los relatos de su madre
sobre el desalojo de 1937, cuando las fuerzas de seguridad arrojaron a su familia en las afueras
de Comodoro Rivadavia.

Habiendo crecido en la ciudad, Rolando se pregunta por el destino de los restos humanos:
“si no tenemos territorio j;adonde lo vamos a dejar?”. La pregunta surge en relaciéon con un
craneo que habia sido llevado a un establecimiento educativo en el marco de un proyecto titu-
lado “El museo va a la escuela”. “La directora contd que esos restos estaban ahi desde que ella
eranifa”, ante lo cual él concluy6 con pesar: “se habia naturalizado ya”. Luego de dos intentos
fallidos en los que solicité que el craneo barnizado y emparchado fuera removido de la exhi-
bicién, en una feria en la que la comunidad expuso fotogratias y producciones propias, colocd
un cartel como forma de protesta que decia: “si fuese tu abuelo, ;lo exhibirias?”. La difusién
de la foto en Facebook condujo finalmente a quitar el craneo de exhibicion y a consensuar su
destino en una reunion en la que participaron representantes de diversas instituciones. Los
restos de esta persona no identificada tienen que estar libres, apunta Rolando:

Alguna familia con sus ldgrimas, sus sentimientos, los dejo ahi. Cuando muere la persona abandona el
cuerpo y pasa a ser parte de algiin newen que lo conformo. Vuelve al rio, vuelve al viento, a cualquier
otro lado para renacer, en algin animal, en otra persona. Somos fuerzas, energias vivas. Cuando se lo
saca de ese lugar se estd interrumpiendo algo. En los chenques [tumbas] se lo enterraba con todo. No
eran las joyas de la abuela que quedaban para las siguientes generaciones. La proteccién continuaba,
hasta después de muertos. Lo mismo pasaba con los hombres. Si ya empiezan a sacarles las cosas,
empiezan a producir desequilibrio, estan generando un impacto negativo. Todavia no terminé de ser
parte de la mapu [tierra], esta en parte de ese proceso (...) ;Qué pasaria si yo voy al cementerio de la
Chacharita, desentierro a uno de los primeros europeos y lo armo en una vitrina? Yo seria un loco. Di-
rian “jestos son salvajes!”. Pero ;por qué lo hacen con los nuestros? Pareceria que hay clasificacion de
humanos: hay humanos de primera y humanos de segunda. No tienen el mismo respeto. Encuentran
un resto y dicen: “ah... puede ser de la época de la dictadura, o de las huelgas del 21”. Y después dicen:
“jah no...! jera de un indio!” y juegan con las calaveras o las usan de cenicero. Tengo compaiieros de
trabajo que hacen eso. Y ahi esta ese vacio de qué hacer. Si no tenemos territorio, ;adénde lo vamos a
dejar? (Rolando Alvarez, comunicacién personal, 26 de noviembre de 2016).

Para los mapuche-tehuelches (cuya espiritualidad se ancla en los conocimientos mapu-
ches), los ancestros se vuelven newen o ngen —fuerzas, energia— cuando sus piillii abandonan
los cuerpos y viajan a través de los rios hacia la cordillera. Las relaciones intersubjetivas con
los vivos contintian tras el fallecimiento, metamorfoseados en otros newen. Los ngen inclu-
yen a los rios, los volcanes, las montaias, las piedras y otros elementos que en la perspectiva
occidental son considerados como naturaleza inerte. En su analisis sobre la lucha mapuche y
los conflictos ontologicos en el NO de Chubut, Ana Ramos (2016) sostiene que las “agencias
humanas de los ancestros y no humanas de distintos newen o fuerzas ejercen acciones per-



Los enterratorios indigenas como campo de disputa. Reflexiones desde la ontologia politica 79

formativas que inciden en las acciones de los seres humanos” (p. 140) y que los modos en que
estas agencias desbordan la agencia propia son heterogéneos.

Luego de compartir una version previa de este trabajo, algunas personas mapuches me
aclararon que los muertos “no son personas” y manifestaron que les sonaba extrafio que uti-
lizara este término. A pesar de que la jerga académica no siempre se ajusta bien a las concep-
tualizaciones indigenas, intentaré poner en didlogo estas perspectivas. Uno de los atributos
de la persona es, segtin Philippe Descola (1996) y Florencia Tola (2012), la capacidad para
poder comunicarse entre si. Los ngen cumplen con las caracteristicas que diversos autores han
considerado,® tales como tener conciencia reflexiva, intencionalidad, afectividad y volun-
tad, asi como también agencia y subjetividad. Es decir, el concepto de persona refiere a seres
humanos y no humanos relacionados en un marco de sistemas de valores y preceptos éticos
sancionados socialmente. Descola plantea que, a diferencia de la ontologia naturalista, en las
ontologias animistas los seres humanos perciben a los no humanos como si tuvieran atributos
idénticos, como seres con distintas fisicalidades (cuerpos, carcasas, pieles, fluidos, etc.) que
comparten, sin embargo, la misma interioridad (espiritu, alma, conciencia, dnima, etc.). El
animismo rompe asi con el naturalismo occidental que considera la naturaleza como objeto
a ser controlado, dominado, explotado, etc., planteando una continuidad entre naturaleza y
cultura; un continuum de socialidad.

Por otro lado, Eduardo Viveiros de Castro (2014) sostiene que los seres humanos y no hu-
manos aprehenden el mundo desde un punto de vista propio, centrado en el cuerpo. De este
modo, aporta a la teoria animista el perspectivismo, segun el cual el cuerpo no es un sustrato
natural al que es necesario desanimalizar, sino que requiere de procedimientos para indi-
vidualizarse y distinguirse de los cuerpos de las otras especies, asi como de los de la misma
especie. En otras palabras, los seres tienen una misma cultura —es decir, una misma humani-
dad- con cuerpos diferentes que se van construyendo a través de procesos rituales. Desde esta
concepcion, el mundo no estaria conformado por una tnica naturaleza en la que conviven
distintas culturas -a lo cual refiere como multiculturalismo®-, sino que existiria una sola
cultura (la humana) frente a multiples naturalezas —multinaturalismo-.

Estas concepciones plantean que no estamos frente a distintas representaciones de un uni-
co mundo, sino a multiples mundos. Ahora bien, ;cudl es la situacion de los pueblos indigenas
en la Patagonia cuyos territorios fueron apropiados por el Estado, considerados como “tierra
publica” y poco después convertidos en propiedad privada? ;Cémo sobreviven sus cosmolo-
gias frente a las politicas de incorporacién forzada y asimilacion a una ciudadania indiferen-
ciada; a un mundo que se presenta como Unico? Y, en este contexto, ;son sus cosmologias ob-
jetivadas como herramientas de lucha en el espacio publico para lograr la autodeterminacién
o son silenciadas y ocultadas en el marco de la aboriginalidad privada?*®

38  Entre los estudios pioneros sobre el concepto de persona en antropologia, se encuentran los de Marcel
Mauss y Lucien Lévy-Bruhl.

39  Eltérmino multiculturalismo refiere en este caso a la diversidad cultural, no a las politicas multicultu-
ralistas ligadas a los programas neoliberales impulsados desde la década del ochenta. De acuerdo con Stuart
Hall (2010), el multiculturalismo es un sustantivo que refiere a las politicas gubernamentales destinadas a
administrar la diversidad desde un centro desmarcado que se presenta como neutral y “tolerante”, que oculta
los conflictos que producen las desigualdades frente al poder y folkloriza las diferencias. Multiculturalidad,
por otro lado, remite al adjetivo (multicultural) que describe la coexistencia de diferentes grupos humanos.

40  De acuerdo con el antropdlogo australiano Jeremy Beckett (1988), el término aboriginalidad refiere a



80 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Tal como sostuve antes, para la mayoria de los pueblos indigenas, a pesar de haber atra-
vesado un cambio de estado, los muertos contindan teniendo agencia, sentimientos, raciona-
lidad, presencia y, en este sentido, continuarian siendo personas de acuerdo con la termino-
logia antropoldgica. Su fisicalidad diferente es relatada por enunciaciones que los conjuran,
los evocan, los rememoran y, en ocasiones, los confrontan. La continuidad de la agencia de
los muertos queda en evidencia en una larga conversaciéon con F.N.*' —una amiga mapuche-
tehuelche, académica, con la que estamos vinculadas desde hace anos-. Cuando me cont6 que
habia estado en la restitucion de Margarita Foyel, le pregunté si tenia ganas de compartir sus
percepciones. Aunque inicialmente los restos de Margarita iban a ser llevados a Tecka (pro-
vincia de Chubut), durante el traslado la comunidad mapuche Las Huaytekas (de la provincia
de Rio Negro) reclamé que la llevaran alli. El personal del museo no tuvo conocimiento de
esta demanda durante los preparativos de la restitucion, ni tampoco tuvieron la oportunidad
de contactarse directamente con los miembros de la comunidad, lo cual gener6é complicacio-
nes que podrian haberse evitado. En la conversacion con E.N. participé también S.N. (de la
comunidad Nahuelpan), quien contd su experiencia sobre dos de las tres instancias implica-
das en la restitucion del cacique Inacayal, distanciadas por casi dos décadas, y en la discusion
sobre los tres cerebros restituidos que terminarian distribuidos entre Tecka y Las Huaytekas.
Fue S.N. quien insistié para que conversaramos juntos. E.N. comenzé vinculando su historia
personal con la restituciéon de Margarita, que le permitié comprender los sentidos de la vida y
de la muerte a partir de su experiencia, e introdujo el tema con las siguientes palabras:

Yo tenfa una pena muy grande el afio pasado cuando fallecié mi mama. El machi** me decia que tenia
que estar tranquila, que mi mamd iba a estar siempre conmigo. Pero yo entendia que para que eso
pase, para que ellos puedan cumplir su rol con los que estamos acd, ellos se merecen el tratamiento
que corresponde y que nosotros tenemos la obligacion de darle. Eso lo terminé de entender cuando
fue la restitucion de Margarita, acd en Las Huaytekas. Porque claro, yo me imagino a Margarita en un

un tipo particular de etnicidad, vinculada tanto a la preexistencia de los pueblos originarios a los Estados
(coloniales y republicanos) como a la continuidad de dichos pueblos en el presente, en contextos interétnicos
en los que los indigenas resisten, se enfrentan, dialogan o negocian con las estructuras dominantes. La abori-
ginalidad remite, por lo tanto, a la autoctonia y a procesos de construccion en los cuales participan asimismo
académicos, funcionarios y opinion publica, entre otros actores sociales. Tales procesos involucran autoads-
cripciones indigenas y adscripciones impuestas, asi como también comunalizaciones y recreaciones de los
sentidos de pertenencia que apelan a la herencia cultural y a los usos del pasado. Inspirado en la comunidad
imaginada de Benedict Anderson (1990), el concepto refiere a una unidad panaborigen -horizontal- de los
pueblos originarios (el cuarto mundo), construida a partir de dilemas compartidos. Claudia Briones (1998)
propuso abrir la categoria en un sentido longitudinal, para atender la diversidad de cada colectivo indigena
y sus procesos de transformacion segtin las peculiaridades de los diferentes frentes colonizadores en cada
formacién social. Retomando a Stephen Cornell (1990) sugirid, entonces, considerar tres ejes involucrados
en los procesos de incorporacion indigena: (a) la naturaleza de los recursos en juego (particularmente la
tierra y la fuerza de trabajo), (b) los medios de articulacién politica utilizados para asegurarlos, y (c) las
concepciones sociales y categorias. En el contexto de la elaboracion de la Declaracion de las Naciones Unidas
sobre los Derechos de los Pueblos Indigenas (UNDRIP 2007) —cuyo debate llevé veinticinco afios desde la
creacion del Grupo de Trabajo de los Pueblos Indigenas en 1983, y particularmente durante la década del
noventa, el término indigenidad (indigeneity) ha ido ganando preeminencia en el 4mbito internacional sobre
aboriginalidad.

41  F.N. opto por aparecer citada con sus iniciales.

42 Persona sabia, con autoridad, que ha recibido el poder de sanar y de comunicarse con los newen.



Los enterratorios indigenas como campo de disputa. Reflexiones desde la ontologia politica 81

museo, a Inacayal en un museo, cémo fueron tratados. Uno pasa por ciclos de la vida, uno esta ac4,
pero sigue viviendo en otro lado y de otra forma y no sé si esos espiritus, esos piillii, pudieron entrar
en ese ciclo de la vida. Cuando el dia del reentierro sacaban todo lo que el museo de La Plata entrego
de Margarita, sus huesos estaban en unas bolsas de plastico, como las bolsas en las que pones la carne
que guardas en la heladera para que no se te pudra —coment6 envuelta en ldgrimas-. Y cémo no te va
a dar un sentimiento de pena ;no? Lo que hicieron con nuestra gente ;Qué ser humano se merece eso?
;Cudndo nosotros como pueblo mapuche pudimos haber hecho algo asi con otro pueblo, con otras
personas, por mas winkas* que sean? Cuando yo leia sobre la ley de restitucion de Estados Unidos
[Native American Graves Protection and Repatriation Act (NAGPRA)], entendi que a veces ni los
cientificos, ni las leyes, ni el Estado van a entender, o ni siquiera al menos van a intentar ponerse en
el lugar de uno (...) El proyecto Navidad [de la minera Pan American Silver] que se hizo en la meseta
[de Chubut] profané muchos cementerios. La gente llevaba la problematica de que muchas mujeres
del lugar se estaban volviendo locas. Entonces, ahi hay algo que no se pronuncia. Es decir, no se habla
de cudl es la entidad de los muertos y qué influencias tienen en nosotros todavia, cudl es el efecto
concreto. Eso no te lo va a explicar el grupo GUIAS* que impulsa las restituciones, ni un forense, ni
un arquedlogo que date la fecha. Y eso esta presente en nosotros, esas consecuencias las padecen hoy
las personas que viven ahi. Eso te permite ver la dimensién del problema ;no? (F.N., comunicacion
personal, 27 de noviembre de 2016).*

La pregunta de F.N. sobre cudl es la entidad de los muertos apunta a la tensién entre dos
mundos, que a su vez se corporiza en dos leyes nacionales contradictorias (Rodriguez 2011,
2013). La ley de patrimonio arqueoldgico y paleontoldgico considera los restos humanos de
indigenas y sus ajuares funerarios como “bienes” a ser valorados y protegidos y, también,
como “objetos de estudio”.*® Luego de noventa afos, dicha normativa reemplaz6 a la primera
ley que establecié que el conjunto de lugares, objetos y personas fallecidas indigenas pasaran
a ser propiedad del Estado, bajo escrutinio cientifico.*” La nueva version del 2003 mantiene el
espiritu positivista que jerarquiza el conocimiento cientifico sobre otros saberes. Todo cambia
para que nada cambie; en el siglo XXI, la voz autorizada del Estado define una vez mas qué
es el patrimonio, delega en la ciencia el poder de sancionar cudl es el conocimiento util a ob-
tener de la materialidad vinculada a los indigenas, como obrar para su “preservacion, protec-
cion y tutela” (art. 1), mediante qué técnicas, en qué espacios, con qué finalidad, etc. De este

43 Winka refiere a los europeos y criollos afines a la ideologia que llevé adelante la enajenacion de sus
territorios.

44  El Grupo Universitario de Investigacion en Antropologia Social (GUIAS), colectivo autoconvocado
en la Facultad de Ciencias Naturales y Museo de la Universidad Nacional de La Plata, se conformé en 2006
(http://colectivoguias.blogspot.com.ar/). En el 2010, “atendiendo a histéricas demandas de los pueblos ori-
ginarios”, la presidenta Cristina Fernandez de Kirchner firmé dos decretos (n° 701 y n° 702) en los que, bajo
el subtitulo “En materia de Reconocimiento y Reivindicacién Historica”, incluye la reglamentacion de la Ley
nacional n° 25517 sobre restos mortales y estipula que el Instituto Nacional de Asuntos Indigenas (INAI) sea
la autoridad de aplicacion (Boletin Oficial, 21 de mayo de 2010). Posteriormente, dos integrantes de GUIAS
fueron contratados por el INAI para dicha tarea, generando una superposicion en la reivindicacion de las
restituciones entre GUIAS e INAI que contintia en el presente.

45  Sobre el caso de la explotaciéon minera en Chubut, y particularmente sobre el proyecto Navidad, se
puede consultar Claps (2010) y las respuestas de Gémez y Moreno, quienes hicieron el trabajo arqueoldgico.
El caso de Margarita Foyel fue analizado por Crespo (2018) y Masotta (2017).

46  Ley nacional de Patrimonio Arqueoldgico y Paleontoldgico n® 25743 de 2001.
47  Ley nacional de Ruinas y Yacimientos Arqueoldgicos n° 9080 de 2013.



82 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

modo, avala que en el presente los cuerpos de indigenas de mas de cien afios de antigiiedad
continten siendo exhumados por equipos de arqueologia y bioarqueologia (o antropologia
bioldgica) alimentando las “colecciones” de museos (nacionales, provinciales o municipales,
segun las actualizaciones de la ley en cada provincia), los centros de investigacién y también
los juzgados, donde son alojados algunos de los muertos “en espera”. En ambas versiones de la
ley, convergen dispositivos disciplinares colonialistas: dispositivos de arqueologizaciéon —que
enfatizan en las discontinuidades entre los indigenas del pasado y los del presente- y dispo-
sitivos de apropiacion —que lo hacen en continuidades imaginadas entre los indigenas y los
colonos-. Laley del 2003, promulgada sin consulta ni participacion de los pueblos originarios,
no sélo contradice la ley de restitucién impulsada por los propios indigenas,* sino también
los derechos consignados en el Convenio 169 de la Organizacion Internacional del Trabajo
(OIT).” “La ciencia tiene su manera de develar la verdad y trata de usarla con nosotros” sos-
tiene F.N.:

Pero ;de qué se trata? esto es lo que nos seguimos preguntando ;Qué parte de la historia terminds con-
tando? ;O qué parte terminas restituyendo cuando solamente te manejas por esos canales? Sabemos
que las restituciones estan por nuestra lucha, la lucha de los pueblos originarios, porque si no, no se
hubiera dado, nadie se hubiera preguntado qué hacen tantos indios en un museo.*® Pero todavia falta
tanto, porque esto que nosotros expresamos como sentimiento, también tiene que ver con la manera
de entender quiénes son los muertos, el valor que tiene un espiritu, donde estd, donde reside, para qué
los necesitas con vos. Yo no sé cudndo un cientifico va a poder entender eso. La justicia tampoco lo vA
a entender (F.N., comunicacion personal, 27 de noviembre de 2016).

Cuando lef avances de este articulo en un simposio del 2016, se encontraba entre el publi-
co Marina Sardi, antropéloga bidloga, a cargo de la Divisién Antropologia de la Facultad de
Ciencias Naturales y Museo de la Universidad Nacional de La Plata.”’ Nos conocimos en el
2013 —en el III Taller de Discusion sobre Restitucion de Restos Humanos de valor arqueold-
gico y bioantropoldégico (TADIRH)- y, desde entonces, iniciamos una comunicacién intensa
y enriquecedora a través de la cual fuimos forjando nuestra amistad. Si bien la extensién
limitada de este articulo no me permite explayarme sobre el contenido de las conversaciones
con ella, quisiera remarcar que los cuestionamientos de los indigenas repercutieron en su con-
cepcidn sobre la ciencia y la llevaron a reflexionar sobre las categorias, sobre su propia praxis e
incluso produjeron un impacto en su subjetividad. Cuando Marina escuch¢ los sentimientos
de EN. sobre el modo en que llegaron los restos de Margarita Foyel a su territorio coment6
apesadumbrada que el traslado se habia hecho en cajas de madera, siguiendo cuidadosamente
el protocolo museistico. Esto incluye colocar los restos humanos en espuma y polipropileno,
lo cual evita la manipulacién directa y que no se extravien las partes pequefias (por ejemplo,
dientes o huesos). Considerando este caso, entre otros, sostiene que es necesario y urgente
que el museo pueda contactarse directamente con las comunidades (actualmente el Instituto

48  Ley nacional de Restitucion de Restos Humanos n°® 25517 del 2001.

49  Argentina adhirié al Convenio 169 de la OIT través de la Ley Nacional 24071. Esta normativa es vin-
culante y, tras el dep6sito de la firma en Ginebra en el 2000, entré en vigor pleno en julio del 2001.

50  Pueblos originarios es el enunciado que suelen utilizar los indigenas de la Patagonia argentina para
referir a pueblos indigenas, término corriente en las normativas internacionales y que ellos utilizan a veces en
las presentaciones ante la burocracia estatal.

51  Coloquio Debates sobre giro ontoldgico y cosmopoliticas, Universidad de Buenos Aires.



Los enterratorios indigenas como campo de disputa. Reflexiones desde la ontologia politica 83

Nacional de Asuntos Indigenas opera como intermediario), para poder saber cémo cada co-
munidad desea recibir a sus difuntos y también para poner a disposicion e informarles sobre
los demas cuerpos que han sido identificados. Para ella no cabe duda sobre quiénes son los
legitimos poseedores (Sardi y Ballestero 2017), asunto que no es evidente para toda la “comu-
nidad cientifica” —~como pude constatar en los cuatro TADIRH a los que asisti-.

La ontologia, sostiene Mario Blaser (2013), posibilita articular un reclamo fundacional sin
fundamento; es un modo de “mundear” (worlding), una forma de poner en acto la realidad.
La ontologia politica —contintia— consiste en escuchar con cuidado lo que otros mundos pro-
ponen, en atender los modos en que otras ontologias —diferentes a la moderna- reclaman su
existencia, en oir otras narrativas, en comprometerse con otros mundos que podrian con-
ducir a reconocer ontologias multiples que se encuentran en conflicto. Es decir, la ontologia
politica no se interesa en los grupos especificos, sino en las practicas y en las performances,
en las posibilidades de los espacios que los reclamos de los indigenas, entre otros, puedan
abrir para enfrentar problemas politicos-intelectuales emergentes y urgentes. Entre dichas
urgencias, se encuentra las demandas de restitucion de restos humanos, los pedidos de no
excavar las tumbas y —tal como analizaré en el proximo apartado- la necesidad del didlogo
entre indigenas y académicos.

¢UN GIRO HACIA LA ETNOGRAFIA ADJETIVADA?

El debate en torno a los enterratorios y al destino de los cuerpos muertos involucra a los
pueblos originarios, a quienes llevan adelante sus investigaciones sobre estos temas y a quie-
nes se desempenan en la funcién publica. La diversidad de posicionamientos de los actores
sociales en cada uno de estos grupos, las tensiones y los conflictos que se suceden, asi como las
particularidades de las trayectorias que posibilitan ciertas alianzas y obliteran otras, ofrecen
una trama heterogénea de relacionamientos.

A mediados de 2017, los miembros de la comunidad mapuche-tehuelche Fem Mapu de
Puerto Santa Cruz me convocaron para contribuir con los argumentos en la presentacion de
una accion de amparo contra el Estado nacional. En la presentacion judicial, denunciaron los
efectos negativos que acarrea la construccion de dos megarrepresas en el rio Santa Cruz, de
origen glaciario, y demandaron que se efectivizara el proceso de consulta de acuerdo con lo
estipulado en el Convenio 169 de la OIT que, dado el avance de las obras, ya no es previa.” Los

52 El proyecto Aprovechamientos Hidroeléctricos del rio Santa Cruz —que prevé la construccion de las
represas Condor Cliff (ex Néstor Kirchner) y La Barrancosa (ex Jorge Cepernic)- se puso en marcha en 2015.
Las obras se enmarcan en la Iniciativa para la Integracion de la Infraestructura Regional Suramericana (IIR-
SA), cuyo objetivo es desarrollar infraestructura de transporte, energia y comunicaciones. Esta propuesta
surgi6 en Brasilia en el 2000, involucra a doce paises de la region y a mas de quinientos proyectos vinculados
al neoextractivismo. La construcciéon de las represas esta a cargo de la Unién Transitoria de Empresa (UTE),
integrada mayoritariamente por la empresa china Gezhouba Group Company Limited (GGCL) y, en una
infima parte, por las empresas argentinas Electroingenieria S.A. e Hidrocuyo S.A. La presentacién judicial
—patrocinada inicialmente por la abogada Melina Lorenti y luego también por el abogado Matias Schraer- se
dirigi6 contra tres organismos nacionales (el Ministerio de Energia y Mineria, el Ministerio de Ambiente y
Desarrollo Sustentable, y el Instituto Nacional de Asuntos Indigenas dependiente de la Secretaria de Dere-
chos Humanos y Pluralismo Cultural) y tres provinciales (la Secretaria de Estado de Ambiente del Ministerio
de Salud y Ambiente, el Ministerio de Produccién, Comercio e Industria, y la Secretaria de Estado de Cultura
dependiente del Ministerio de Gobierno).



84 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

puntos denunciados incluyen: (a) la obligacién del Estado de garantizar el derecho ala consul-
ta (previa, libre e informada) a los pueblos indigenas y que éstos participen en las decisiones
que afectan a los enterratorios y a su patrimonio, (b) el cese de las actividades que dafnan
tanto el paisaje como dicho patrimonio y la reparacion o, en su defecto, la indemnizacién a
los pueblos originarios, (c) la finalizacion del relevamiento arqueoldgico previo al inicio de las
obras y que participen en ¢él técnicos interculturales indigenas (veedores), (d) la preservacion
de los restos humanos en el lugar en el que se encuentren y, en caso de que el juez ordene su
exhumacion y traslado, que el procedimiento involucre la consulta con los pueblos indigenas,
y (e) la declaracién de nulidad e inconstitucionalidad de las resoluciones provinciales que —al
avalar la construccion de las represas— violan derechos de incidencia colectiva.*

El Estado inicié una Mesa de Didlogo en la que las comunidades convocaron a tres aseso-
ras, entre las que me incluyeron.>* No me explayaré sobre este asunto porque el proceso aun
estd en marcha. No obstante, comparto mis dudas sobre la eficacia de las mesas para dirimir
tensiones entre los intereses econémicos de la Unién Transitoria de Empresas (UTE) —que
licit6 las obras—, el Estado nacional —que exige a una regiéon que sacrifique el rio de origen gla-
ciar mas caudaloso del territorio con el objetivo de generar energia para todo el pais—, el Es-
tado provincial —que considera a esta obra como impulso para la economia- y, por ultimo, la
comunidad Fem Mapu —que reclama que se detengan estas intervenciones para no afectar los
enterratorios y los restos de ocupacién humana milenarios, ni tampoco el rio, al cual conside-
ran como un xngen (un ser no humano) cuyo desequilibrio afecta las relaciones cosmologicas-.

sComo impacta la colonialidad en la lucha indigena? Los legados coloniales (Mignolo
2000) interfirieron en la transmision intergeneracional hasta tal punto que, cuando comen-
zaron a organizarse en el contexto de tramitacién de sus personerias juridicas en los primeros
afios de siglo XXI, muchas personas no sabian quién era Roca nilas consecuencias de la “Con-
quista del Desierto” para sus vidas. Dichos legados contintian hoy apelando al “progreso” y
la “civilizacion”.

Los mapuche-tehuelches manifiestan preocupacién por los muertos y por los desequili-
brios cosmoldgicos que puedan propiciar los ataques a los newen de “eso” a lo cual Occidente
llama “naturaleza”. Los tehuelches, por otro lado, ademas de la preocupacién por los enterra-
torios, también les inquieta cdmo la destruccion del entorno del rio afectard la posibilidad de
reconstruir tramas de memorias a través de la experiencia de recorrer los lugares. Ese paisaje,
construido en parte por los ancestros de las familias de la comunidad tehuelche Camusu
Aike, es clave para los procesos de restauracion de la memoria colectiva que comenzaron a
transitar desde hace unos anos, en cuyo marco se inscribe el proyecto de recuperacion de su
lengua (aonekko o aonek’o ‘a’yen). Las reflexiones surgidas en el proceso de las mesas de did-

53 Resolucion n° 333 (29/6/2017) de la Secretaria de Estado de Ambiente del Ministerio de Salud y Am-
biente y Resolucion n°® 147 (29/6/2017) del Ministerio de la Produccién, Comercio e Industria de la Provincia
de Santa Cruz, y la Resolucién Conjunta n° RESFC-2017-1-APN-MAD.

54  ElEstado nacional opera como mediador en la mesa de didlogo a través de funcionarios de Integracion
Energética Argentina S.A (IEASA) —empresa que, a mediados de 2018, absorbié a Emprendimientos Energé-
ticos Binacionales S.A. (EBISA), ambas dependientes del Ministerio de Energia y Mineria- y en el Instituto
Nacional de Asuntos Indigenas (INAI). La mesa de didlogo (que a fines de 2019 completé seis encuentros)
nuclea a quince comunidades indigenas y, entre las asesoras que acompanamos este proceso, se encuentran
la arquedloga Maria José Figuerero, la economista Silvina Comachi y la abogada Sonia Ivanoff, que se sumé
posteriormente.



Los enterratorios indigenas como campo de disputa. Reflexiones desde la ontologia politica 85

logo motivaron cuestionamientos sobre el destino de la materialidad extraida por el equipo
de arqueologia —~almacenada en dos contenedores de siete y trece metros de largo- y manifes-
taron que todo eso deberia ir al territorio comunitario, no al museo proyectado por el Estado
provincial que llevaria el nombre de un cantante de folklore fallecido.

El conflicto respecto a la represa trae al foro las relaciones entre la antropologia social y la
arqueologia v, a su vez, abre interrogantes sobre la arqueologia de contrato, a la que Cristobal
Gnecco (2017) refiere también como arqueologia multicultural debido a que

busca satisfacer las necesidades del capital, transformandose en mercancias y acomodandose a una
concepcion legalista y vertical del patrimonio. La arqueologia de rescate, de contrato o de urgencia
(varios nombres para una misma maldicion) ha abandonado la posibilidad de intervenir con autono-
mia para dedicarse a la funcién sumisa de complacer las necesidades del capital (p 15)

Gnecco alienta a liberar la arqueologia de la ontologia moderna, a radicalizarla y pensarla
junto a sus “muchos objetos discursivos como acontecimientos, como fenémenos histdricos
con origen, despliegue y destino” (p. 13). Propone asi “una arqueologia de la diferencia radical
—una arqueologia radical de la diferencia. No otra arqueologia sino otros mundos desde la ar-
queologia: otras sociedades, otras temporalidades, otras formas de aglutinacion, otras formas
de ser” (p.7). En sintonia con Gnecco, Patricia Ayala (2014) sostiene que el poder y la autoridad
de la arqueologia se ha fortalecido debido a “su rol activo en la estructuracion del campo bu-
rocratico” (p. 71) en el que se apoya el Estado multiculturalista neoliberal. Mas precisamente,
es en la conjuncion entre ciencia y politicas publicas donde actiian los procesos de patrimo-
nializacion, alos que define como mecanismos de “apropiacion, construccion, autentificacion
y legitimacion de la diversidad cultural a favor de la historia del Estado nacién” (p. 71).

Retomando también las reflexiones de Gnecco, Gustavo Verdesio (2017b) plantea que suele
ser frecuente que quienes defienden la arqueologia de contrato la presenten como un “fait ac-
compli, como algo inevitable, razon por la cual ni siquiera se molestan en preguntarse sobre su
legitimidad o conveniencia” (p. 55). El extractivismo —al que esta practica legitima- es “parte
de ese largo proceso de acumulacién primitiva que no cesa de reconsolidarse” (p. 70), que se
renueva y repite constantemente “para que los poseedores legitimos de la tierra sigan sin re-
cuperar aquel vinculo privilegiado que tenian antes de la llegada del invasor europeo” (p. 69).

A partir de sus investigaciones en la provincia de San Juan, Carina Jofré (2017) plantea que
los estudios de impacto arqueoldgico adoptan una narrativa cientifica conservacionista que
se presenta como neutral, despolitizada. La practica arqueoldgica se reduce asi a “un trabajo
de rescate apresurado y bajo extrema presion politica” (p. 134) —-materializado en informes
funcionales a los intereses de investigacion y a los de las empresas—, que no busca comprender
ni dialogar con las comunidades locales o se encuentra, en algunos casos, en franca oposicion.
Este tipo de arqueologia —concluye- no sélo legitima el modelo de desarrollo neoextractivis-
ta, sino que también le aporta las narrativas cientificas necesarias para refinar los proyectos
de intervencion cultural, bajo el lenguaje pasteurizado de la “responsabilidad social empre-
sarial”, en el marco de una “ficcién proteccionista” segtin la cual las empresas se presentan
como protectoras y mecenas del patrimonio arqueoldgico.

Hacia fines de la década del 1970, en el marco del linguistic turn (giro lingiiistico) —-que fue
mas bien un giro hacia la literatura-, la antropologia social en Estados Unidos cuestion¢ el rol
de los investigadores y las complicidades de la disciplina con el imperialismo, tal como sinte-
tizan las discusiones del libro Writing culture, compilado por James Clifford y George Marcus
(1986). Me pregunto por qué tales cuestionamientos, particularmente los del postprocesua-



86 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

lismo, no tuvieron el mismo impacto en la arqueologia. Aunque ensayé algunas respuestas,
estimulada por las reflexiones de Hernan Vidal (Rodriguez et al 2020) sobre los procesos de
arqueologizacion de los indigenas en Tierra del Fuego, coincido en que el alejamiento de los
enfoques humanisticos hacia un énfasis en las técnicas podria aportar algunas claves.

En los ultimos afios, otro giro —el giro ontolégico- cuestiono la dicotomia naturaleza / cul-
tura y abri6 interrogantes que llevaron a reflexionar sobre las responsabilidades de la ciencia
en la negacién de los mundos otros. Me interesa particularmente la ontologia politica y sus
aportes para reflexionar sobre la subalternizacion de esos mundos y sobre los modos en que se
dirimen los conflictos. Al enunciar como sujetos reclamantes frente al binomio saber/poder
e introducir una ontologia otra, los mapuche-tehuelches impugnan los términos definidos
por los agentes hegemonicos para dirimir los desacuerdos. Por otro lado, para la mayoria de
las comunidades, las demandas de restitucién no son ajenas a las demandas territoriales —eje
de la lucha politica—, ya sea en el marco de las “recuperaciones” de los lugares de antano des-
de donde fueron desplazados, o bien como parte del proceso de concientizacion que lleva a
preguntarse donde reenterraran los cuerpos restituidos si no disponen de territorio, tal como
senalaba Rolando.

Las numerosas conversaciones con colegas de arqueologia y bioarqueologia me llevan a
pensar que la antropologia (en tanto disciplina que incluye varias ramas) se encuentra ante
otro giro: un “giro hacia la etnografia” o, mejor dicho, un giro hacia la etnografia con adjetivos
(o adjetivada): colaborativa, comprometida, militante, activista, etc. Seria este un giro impli-
cito, porque fuera de la antropologia social -y en Argentina, incluso dentro de este subcam-
po- son escasos los trabajos que reflexionan sobre la practica etnogréfica. En 2015, junto a
Gustavo Verdesio entrevisté a Bill Billeck, a cargo desde hace mas de veinte afios de la oficina
de repatriacién -tal como se llama a las restituciones en Estados Unidos- del Smithsonian
National Museum of Natural History, en Washington D.C. Sobre el final de la conversacion, le
pregunté qué cambiaria si pudiera volver el tiempo atras, si volviera a comenzar capitalizando
la experiencia acumulada. Su respuesta fue contundente: trataria de conversar mas, estaria
mds abierto a entender las demandas de los indigenas. Este caso no es una excepcion. Son
numerosos los ejemplos que demuestran que el didlogo de saberes que apunta a horizontalizar
conocimientos enriquece no sdlo la lucha y las conceptualizaciones indigenas, sino también
las de quienes realizan tareas cientificas.

Si bien cada vez son mas las personas vinculadas a la arqueologia y la antropologia fisica
que establecen canales de didlogo, otras consideran que no es necesaria tal comunicacion
y contintian excavando enterratorios bajo la premisa de aportar informacién en tanto bien
general de la humanidad, utilizan categorias esencialistas (como, por ejemplo, hablar de la
“cultura tal o la cultura cual”), se rigen por una supuesta neutralidad valorativa, consideran
a los muertos como “colecciones” y a los pueblos indigenas como “poblaciones”, enmarcados
en el reino de la biologia y la demografia mas que en el del ser o el de los derechos (Rodriguez
2013). El conocimiento arqueoldgico, sostiene Tamara Bray (1996) —arquedloga que se desem-
pend en la misma oficina del Smithsonian que Billeck (1991-1995)-, “es construido a través
de un proceso interpretativo de acuerdo con una metanarrativa culturalmente especifica (no
universal) sobre la historia humana” (p. 441) y, por lo tanto, los significados de los restos hu-
manos y de los objetos asociados son contingentes, emergentes y —podriamos agregar— son
parte de una trama de negociaciones politicas y cosmopoliticas.

Surgida en el contexto de expansion imperialista y de consolidacion de los Estados nacio-
nales americanos, la antropologia cuenta hoy con una serie de herramientas para contribuir



Los enterratorios indigenas como campo de disputa. Reflexiones desde la ontologia politica 87

al dialogo con aquellos a los que en el pasado construyé como alteridades subalternizadas.
Inspirandose en la Investigacion Accion Participativa impulsada por el socidlogo colombiano
Fals Borda, Joanne Rappaport (2005) vincula el didlogo de saberes con la etnografia colabora-
tiva y —a diferencia de las reflexiones sobre la etnografia como producto textual- enfatiza en
las interacciones entre los sujetos, en sus practicas y, particularmente, en las epistemologias
indigenas. Asi, concibe la etnografia como una practica informada teéricamente que posi-
bilita la produccién de conceptualizaciones y teorizaciones colectivas. Colaborar, continta,
implica subordinar nuestras agendas de investigacion a los objetivos politicos de las organi-
zaciones con las que trabajamos. En el caso de los pueblos indigenas, dichos objetivos suelen
apuntar al reconocimiento de derechos especificos y particularmente a las recuperaciones
territoriales, en las cuales los lugares de entierro son ponderados como huellas de ocupacién
ancestral. Colaborar —sostiene Luke Lassiter (2005)- implica “trabajar juntos” en una tarea
intelectual, en la que dicha practica estd presente en todo el proceso, desde el trabajo de campo
a la escritura y desde la escritura hacia el trabajo de campo. La importancia de este enfoque
radica en su caracter “transgresivo”, sefiala Lassiter, ya que permite construir informacion
a partir de relaciones intersubjetivas, valorar diversas trayectorias y perspectivas, desafiar
jerarquias, cuestionar prejuicios positivistas-esencialistas legitimados como verdades cienti-
ficas y revertir injusticias e inequidades.

Estos/as autores reflexionan sobre las categorias “nativas”, a las que consideran tan validas
como las de la ciencia occidental y el motor para reflexiones epistemoldgicas conjuntas. A
pesar de no participar en los mismos debates, Viveiros de Castro (2014) propuso también que
dichos conceptos transformasen los repertorios de la antropologia y sostuvo que el perspec-
tivismo amerindio posibilita una contra-antropologia multinaturalista, es decir, una teoria
general sobre la alteridad que incluye el punto de vista del animal y del espiritu. Llamd, enton-
ces, a “tomar en serio” los conceptos acuitados por los pueblos indigenas y permitir que estos
transformen nuestros marcos conceptuales.

En sintesis, la etnografia adjetivada —tal como profundicé en otro trabajo (Rodriguez
2020)- cuestiona la ciencia hegemonica que niega la legitimidad de los conocimientos indi-
genas, habilita a las voces subalternas a hablar desde posiciones enunciativas propias y, sobre
todo, apunta a que dichas voces sean inteligibles. Es decir, que no sean mero “ruido” -tal
como plantea Ranciere (1996)-, que, ademas de ser escuchadas, nos interpelen, nos atraviesen
en la recreacion de nuestras subjetividades y también en la construccién de nuestros concep-
tos y metodologias.

PALABRAS FINALES

Los efectos de los dispositivos coloniales sobre los pueblos indigenas no son homogéneos,
como tampoco lo son sus maneras de resistir ni sus estrategias de supervivencia. Para los
mapuche-tehuelches (al igual que para los mapuches), la construccidon de las represas y el
tratamiento de los restos humanos involucra conflictos ontolégicos, dado que tanto el rio
como los muertos son seres que suelen ser invocados en las rogativas y que, en el caso deestos
ultimos, se presentan en ocasiones en forma de remolinos y transmiten mensajes a través de
pewmas (suefios) o de animales. Para los tehuelches, por otra parte, los restos humanos tam-
bién deben regresar a la tierra. No obstante, debido a las interrupciones intergeneracionales
que limitaron la transmisién de la memoria-cognitiva (que incluye al cédigo lingiiistico y la
cosmologia), el conflicto se enmarca en el plano epistemoldgico. Es decir, los interrogantes no



88 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

giran en torno al rio como ser no humano, sino en relacién al conocimiento que permitiria
restaurar la memoria colectiva y reconstruir la historia de su pueblo. Por ultimo, dado que
estos temas involucran también a otros actores sociales —organizaciones ambientalistas, de
derechos humanos, cientificos, jueces, empresas, funcionarios estatales, etc.—, me pregunto si
pueden ser analizados también como conflictos ideoldgicos, tal como sugiere Claudia Briones
(2014).

Nuestras posiciones epistemoldgicas, éticas y politicas no son ajenas a las elecciones de
nuestros marcos tedricos y metodoldgicos, apunta Verdesio (2017b), ya que ellos condicio-
nan nuestras agendas de investigacion y los modos de interacciéon con grupos que han sido
subalternizados. ;Para quiénes trabajamos?, se interrogé Herndn Vidal (2020 [1993]) en esta
linea y, mientras cuestionaba las bases tedricas de la arqueologia procesualista en la que se
habia formado, iba incorporando la etnografia en sus relaciones de la vida cotidiana. No hay
dudas de que, a pesar de sus origenes coloniales, en la medida en que ha sido resignificada, la
etnografia es hoy una herramienta poderosa. Enmarcada como una préctica politica de in-
flexion subalternista, la abre la posibilidad de “ser-pensar-hacer-sentir juntos” con los pueblos
originarios. Esta practica experiencial, informada tedricamente, puede llevarnos a hurgar en
los silencios, en los olvidos y en las tachaduras, no sélo entre los documentos archivados y en
la materialidad arqueoldgica, sino también en las memorias subalternizadas y especialmente
en los conceptos de la antropologia.

La propuesta cosmopolitica, senala Isabelle Stengers (2004), no consiste en “aplicar” o
“ilustrar” teorias generales, sino en pensar desde las situaciones concretas en las que opera
el activismo. Las relaciones del cosmos en las que confluyen humanos y no humanos, sos-
tiene, son ante todo politicas. La cosmopolitica se alimenta, asi, de aquellos que resisten la
hegemonia, que cuestionan situaciones impuestas presentadas como si fueran resultado de
consensos previos y movilizan acciones para atender lo urgente. En esta direccion, Marisol de
la Cadena (2009) plantea que la lucha indigena podria forzar la pluralizacion de la politica, lo
cual llevaria a la inclusion de los no humanos, en lugar de excluirlos como folklore o creencia.
Retomando a Stengers, Blaser (2013) invita a enlentecer el pensamiento para poder escuchar
lo que otras maneras de “mundear” tienen para decir, para “tomar en serio” otras ontologias
que reclaman su existencia. Coexistir, apunta Blaser, implica reconocer los conflictos, en lu-
gar de minimizarlos como si fueran irrelevantes o inexistentes. En el caso de los tehuelches,
implica romper con la formacion discursiva de la extincion (Rodriguez 2010) y reconocer su
existencia amenazada por la retérica del “dltimo indio” y su patrimonializacién, en tanto
que, en el de los mapuche-tehuelches, implica ~ademads de garantizar derechos vinculados a la
preexistencia frente a los Estados- reconocer sus cosmologias. Lo urgente hoy es atender sus
denuncias sobre las falencias de la implementacion de la consulta previa, libre e informada en
relacion con el destino del rio, de los restos humanos y de la materialidad relevada por el equi-
po de arqueologia, porque la destruccion del rio repercute en el equilibrio cosmoldgico sobre
el que se sustenta la vida humana y no humana —el buen vivir al cual apelan diversos pueblos-.
En el caso de las represas, las voces indigenas se vuelven inteligibles sélo cuando presentan
su demanda en un escrito judicial. Pregunto, entonces, jes esta la inica via para que funcio-
narios estatales y jueces reflexionen sobre la no universalidad de las categorias y sistemas de
clasificacion a los que adhieren? ;Es posible modificar practicas cientificas que ~dando por
garantia el presupuesto de que los indigenas se extinguieron o son extranjeros- contintian
excavando chenques (tumbas) y exponiendo restos humanos u objetos sagrados en espacios
cedidos por dreas culturales de gobierno sin la consulta, la participacion, ni el consentimiento



Los enterratorios indigenas como campo de disputa. Reflexiones desde la ontologia politica 89

de los indigenas? ;Sera un museo de sitio erigido contra la voluntad de los indigenas el que
“pondra en valor” la materialidad despojada por las megarrepresas con la legitimacion de la
arqueologia de rescate?

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Anderson, Benedict

1990 Imagined communities: reflections on the origin and spread of nationalism.
Verso, Londres.

Ayala, Patricia

2014 Patrimonializacién y arqueologia multicultural en San Pedro de Atacama
(norte de Chile). Estudios Atacamerios 49:69-94

Beckett, Jeremy

1988 Past and present. The construction of aboriginality. Aboriginal Studies
Press, Canberra.

Blaser, Mario

2013 Ontological conflicts and the stories of people in spite of Europe: Towards
a conversation on political ontology. Current Anthropology 54(5):547-568.

Bray, Tamara

1996 Repatriation, power relations and the politics of the past. Antiquity
70(268):440-444.

Briones, Claudia

1998 La alteridad del cuarto mundo. Una deconstruccion antropoldgica de la dife-
rencia. Ediciones Del sol, Ciudad Auténoma de Buenos Aires.
2014 Navegando creativamente los mares del disenso para hacer otros compro-

misos epistemoldgicos y ontologicos. Cuadernos de Antropologia Social 40:49-70.

Claps, Luis Manuel

2010 Informacién, participacién y mineras transnacionales en la meseta: una
oportunidad perdida. En El regreso de los muertos y las promesas del oro. Patrimonio arqueo-
légico en conflicto, coordinado por Carina Jofré, pp 197-206. Universidad Nacional de Cata-
marca-Encuentro, Catamarca-Coérdoba.

Crespo, Carolina

2018 Memorias dolorosas, memorias del dolor: reflexiones y debates mapuche
sobre la restitucion de restos humanos mapuche-tehuelche en la Patagonia argentina. Estudios
Atacamerios. Arqueologia y Antropologia Surandinas 60:257-273. http://dx.doi.org/10.4067/
S0718-10432018005001504. (Consultado por ultima vez el 05 de mayo, 2020)

Clifford, James y George Marcus (Editores)

1986 Writing culture. The poetics and politics of ethnography. University of Cali-
fornia Press, Berkeley.

Delrio, Walter

2005 Memorias de expropiacion. Sometimiento e incorporacion indigena en la Pa-
tagonia 1872-1943. Universidad Nacional de Quilmes, Ciudad Auténoma de Buenos Aires.

de la Cadena, Marisol

2008 Politica indigena: un andlisis mas alld de la politica. Red de Antropologias
del Mundo - World Anthropologies Network E-Journal 4:139-171.



90 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Descola, Philippe

1996 La selva culta. Simbolismo y praxis en la ecologia de los Ashuar. Abya-Yala,
Quito.

Canals, Salvador

1946 Expansion of the Araucanians in Argentina. En Handbook of South Ame-
rican Indians, Tomo 2, editado por Julian Steward, pp 761-766. Smithsonian Institution,
Washington.

Gnecco, Cristébal

2017 Antidecdlogo. Diez ensayos (casi) arqueoldgicos. Universidad del Cauca-JAS

Arqueologia-Ediciones del signo, Popayan- Madrid-Buenos Aires.

Hall, Stuart

2010 La cuestion multicultural. En Sin garantias: Trayectorias y problemdti-
cas en estudios culturales, editado por Eduardo Restrepo, Catherine Walsh y Victor Vich,
pp 583-618. Envion Editores-IEP-Instituto Pensar-Universidad Andina Simén Bolivar,
Popayan-Lima-Bogota-Quito.

Imbelloni, José

1949 Los Patagones. Caracteristicas corporales y psicolégicas de una poblacion
que agoniza. Runa. Archivos para la ciencia del hombre 2(1-2):5-58.

Jofré, Carina

2017 Una mirada critica de los contextos de patrimonializacion en el contexto
megaminero. En Arqueologia comercial. Dinero, alienacion y anestesia, editado por Roberto
Pellini, pp 143-176. JAS Arqueologia, Madrid.

2017 Arqueologia de contrato, megamineria y patrimonializacién en Argentina.
En Critica a la razén arqueoldgica. Arqueologia de contrato y capitalismo, editado por Cris-
tobal Gnecco y Adriana Dias, pp 123-141. Instituto Colombiano de Antropologia e Historia,
Bogota.

Lassiter, Luke

2005 The Chicago guide to collaborative ethnography. University of Chicago
Press, Chicago.

Masotta, Carlos

2017 La cicatriz de Margarita Foyel. Clepsidra 4:1-20.
Mignolo, Walter
2000 Local histories/global designs: coloniality, subaltern knowledges, and border

thinking. Princeton University Press, Princeton.

Moreno, Francisco Pascasio

1997 Reminiscencias. El Elefante Blanco, Ciudad Auténoma de Buenos Aires.
[1942].

Ramos, Ana Margarita

2016 Un mundo en restauracion: relaciones entre ontologia y politica entre los
mapuche. Avd. Revista de Antropologia 29:131-154.

Ranciere, Jacques

1996 El desacuerdo. Politica y filosofia. Nueva Vision, Buenos Aires.
Rappaport, Joanne
2005 Intercultural utopias: public intellectuals, cultural experimentation, and eth-

nic pluralism in Colombia. Duke University Press, Durham.



Los enterratorios indigenas como campo de disputa. Reflexiones desde la ontologia politica 91

Rodriguez, Mariela Eva

2010 De la “extincidn” a la autoafirmacion: procesos de visibilizacion de la Co-
munidad Tehuelche Camusu Aike (provincia de Santa Cruz, Argentina). Tesis doctoral, De-
partamento de Espaiol y Portugués, Georgetown University, Washington DC. Recuperado
de http://repository.library.georgetown.edu/bitstream/handle/10822/553246/rodriguezMa-
riela.pdf?sequence=1. (Consultado por tltima vez el 05 de mayo de 2020)

2011 “Casualidades” y “causalidades” de los procesos de patrimonializacién en
la provincia de Santa Cruz. Corpus. Archivos virtuales de la alteridad americana 1(1). Recu-
perado de http://ppct.caicyt.gov.ar/index.php/corpus/article/view/325/107 (Consultado por
ultima vez el 05 de mayo de 2020)

2013 Cuando los muertos se vuelven objetos y las memorias bienes intangibles:
tensiones entre leyes patrimoniales y derechos de los pueblos indigenas. En Tramas de la di-
versidad. Patrimonio y Pueblos Originarios, editado por Carolina Crespo, pp 67-100. Antro-
pofagia, Ciudad Auténoma de Buenos Aires.

2019 Etnografia adjetivada ; Antidoto contra la subalternizacion? En Perspectivas
etnogrdficas contempordneas en Argentina, editado por Leticia Katzer y Horacio Chiavazza,
pp 274-332. Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza.

Sardi, Marina y Diego Ballestero

2017 Cuerpos y biografias. El pueblo Aché en el discurso y la practica de la An-
tropologia. Suplemento Antropolégico de la Universidad Catélica de Paraguay 52(2):7-116.

Sardi, Marina y Mariela Eva Rodriguez

2021 Del Museo de La Plata a la Patagonia; de coleccion a genealogia. Reflexio-
nes sobre la restitucion de Sam Slick. Bulletin de la Societé suisse des Americanistes. Vol.
81.

Stengers, Isabelle

2005 The cosmopolitical proposal. En Making things public, editado por Bruno
Latour y Peter Weibel, pp 994-1003. MIT Press, Cambridge.

Tola, Florencia

2012 Yo no estoy solo en mi cuerpo: cuerpos-personas multiples entre los tobas del
Chaco Argentino. Biblos, Buenos Aires.

Veracini, Lorenzo

2010 Settler colonialism. A theoretical overview. Palgrave, Londres.
Verdesio, Gustavo
2017a Reemergencias étnicas y opcion decolonial: la sociedad uruguaya ante el

retorno de los charraas. En Perspectiva descolonial. Conceptos, debates y problemas, editado
por Romina Conti, pp 153-170. EUDEM, Mar del Plata.

2017b La renovaciéon de un despojo fundacional: la compleja relacion entre la
arqueologia de contrato, la acumulacién primitiva y los indigenas. En Arqueologia comer-
cial. Dinero, alienacion y anestesia, editado por Roberto Pellini, pp 53-79. JAS Arqueologia,
Madrid.

Vidal, Hernan

2020 (en prensa) A través de sus cenizas. En A través de sus cenizas. Homenaje a
Herndn Julio Vidal (1957-1998), editado por Mariela Eva Rodriguez, Ana Cecilia Gerrard y
Magdalena Vidal. Universidad de Buenos Aires, Ciudad Auténoma de Buenos Aires.



92 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Viveiros de Castro, Eduardo

2014 La mirada del jaguar introduccién al perspectivismo amerindio. Entrevistas.
Tinta Limén, Ciudad Auténoma de Buenos Aires.

Zeballos, Estanislao

1878 La conquista de quince mil leguas: Estudio sobre la traslacion de la Frontera
Sud de la Repuiblica al Rio Negro. Dedicado a los jefes y oficiales del Ejército Expedicionario. La
Prensa, Ciudad Auténoma de Buenos Aires.

OTROS DOCUMENTOS CITADOS

Comunidad Mapuche Tehuelche Lof Fem Mapu ¢/ Estado nacional - Ministerio de Energia
y Mineria y otros s/amparo Ley 16.986, expediente N° 8129/2017, Cédulas de Notificaciéon
17000012653274 y 170000130873420.

Convenio 169 de la Organizacion Internacional del Trabajo sobre Pueblos Indigenas y Tri-
bales en Paises Independientes.

Declaracion de Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indigenas (UNDRIP).



RUINAS, PROCESOS PATRIMONIALES Y AVANZADA
ONTOLOGICA MODERNO-COLONIAL EXTRACTIVISTA






EN LOS PLIEGUES DEL PATRIMONIO MUNDIAL:
RELACIONES E INTERESES IMPLICADOS EN LA
PATRIMONIALIZACION DEL QHAPAQ NAN

MARCELA EMILIA DIAZ

INTRODUCCION

A partir de la literatura arqueoldgica, Qhapaq Nan o Camino Real Incaico era el nombre
que se le daba a la extensa red vial en los tiempos del Inca (Regal 1936; Von Hagen 1958;
Strube 1963; Hyslop 1992), que se extendia a largo de 23.000 km, comunicando pueblos desde
el sur de Colombia, hasta la zona cuyana de Argentina y Chile (Vitry 2000; Moralejo 2011).
Ella habria servido como un elemento de integracion, que facilitd al Inca el acceso a distintos
recursos, a través del intercambio de diversos productos, y también la transmisién de valo-
res culturales, el acceso a diferentes santuarios y el desarrollo de practicas comunes (Hyslop
1992).

En los ultimos afios, el Qhapaq Nan ha dejado de ser un dominio de conocimiento estric-
tamente arqueoldgico (me refiero al hecho de ser principalmente “objeto de conocimiento
de la disciplina arqueoldgica”) para ser reconvertido postdisciplinariamente en Patrimonio
Mundial de la humanidad (Haber 2011). En este proceso, nuevos y diversos agentes aportan
sus propios intereses, esta vez desde lo politico, lo econdmico, lo institucional, a nivel nacional
e internacional, configurando un entramado territorial complejo en el cual la patrimonializa-
cion excede la conservacion de “lo meramente arqueologico”.*

Este trabajo busca sefalar el cardcter doblemente construido del Qhapaq Nan, en tanto ele-
mento del dominio académico, principalmente arqueoldgico, y como patrimonio situado en
el ambito de las politicas globales del libre mercado. La relevancia de las actividades comercia-
les en el discurso patrimonial del Qhapaq Nan, el anélisis de las representaciones cartogréfi-
cas sobre él, y el examen del proceso de seleccion de tramos y sitios acontecido en la provincia
de Catamarca en el marco del proyecto de declararlo Patrimonio Mundial de la UNESCO, a
laluz de la participacién local en su desarrollo, confluyen en la relacién entre ciertas empresas
transnacionales vinculadas con la explotacion de recursos naturales y el interés internacional
en su patrimonializacién.>

55  Este trabajo es el resultado de la investigacion realizada por la autora para la elaboracion de su tesis de
grado (Diaz 2017). Una version preliminar fue presentada en 2016 en la VIII Reunién de Teoria Arqueolo-
gica de América del Sur (TAAS), La Paz, y luego en el Simposio Internacional Politicas Patrimoniales en el
Contexto Actual Latinoamericano, organizado por la Red de Informacion y Discusién sobre Arqueologia y
Patrimonio (RIDAP) y la Fundacién Tiempos, en el Centro Cultural Paco Urondo en 2017, Ciudad Auténoma
de Buenos Aires.

56  El término “patrimonializacién” refiere al proceso mediante el cual se construye el patrimonio, ha-



96 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

EL QHAPAQ NAN COMO PATRIMONIO MUNDIAL

El Qhapaq Nan como patrimonio mundial tiene fecha de creacion: 2001, afio en que el
Estado peruano declaré de Interés Nacional la Recuperacion del Sistema Vial Inca “Qhapaq
Nan”y lo inscribi6 en la Lista Indicativa del Centro del Patrimonio Mundial. Si bien la puesta
en marcha del proyecto ha sufrido inconvenientes sujetos a las realidades de cada pais y co-
munidades involucradas (Korstanje y Garcia Azcarate 2007; Gémez 2011; Jallade 2011; Kors-
tanje 2016; Gnecco 2017; Jofre 2017), a principios del 2013 se realiz la presentacion formal del
expediente ante la UNESCO, en la cual cada Estado participante adjuntaba la informacion de
los tramos de caminos elegidos para su declaratoria, la cual fue obtenida a mediados del 2014.

La Convencion de 1972 estableci6 que los bienes del patrimonio mundial deben poseer un
“valor universal excepcional desde el punto de vista de la historia, del arte o de la ciencia” y
deben reunir “las condiciones de integridad y/o autenticidad” definidas por el Comité de Pa-
trimonio Mundial® (UNESCO 1972, 2008). Si consideramos esta definicion del “patrimonio
mundial”, se puede notar su casi inevitable asociacién con el término globalizacién, el cual,
mds alla de los debates que el término suscita, refiere a los cambios en cuanto a la concentra-
cion y el caracter de los flujos financieros, el desarrollo de nuevas tecnologias, especialmente
en el ambito de la comunicacién, con miras a unificar diversas historias, geografias, culturas
y economias mediante un proceso progresivo de integracion planetaria, que se ha profundi-
zado a partir de la década de los 70 (Hirsch 1996; Beck 1998; Coronil 2000). En este contexto,
el “patrimonio mundial” adquiere relevancia como elemento unificador, pues plantea la exis-
tencia de un “valor universal” comun a toda la humanidad.-

Sin embargo, la globalizacién no es inicamente integracion. Supone la redefinicién de las
relaciones internacionales en torno a los requerimientos del mercado, donde ya no son los
Estados quienes imponen las reglas de juego, sino las grandes corporaciones transnacionales
que operan sobre la base de sus propios intereses politicos y econémicos. En este cambio, la
integracion solo es un ideal, pues para muchas naciones la incorporacion de sus economias
al libre mercado global ha significado una mayor dependencia, no solamente financiera, sino
también cultural (Coronil 2000). En tal sentido, la definicién de “un valor universal excep-
cional” para el caso de los “patrimonios mundiales” puede ser percibida como una préctica
colonial y autoritaria, pues los Estados Parte dependen de una autoridad externa para que
éstos sean reconocidos y valorizados como tales, sobre la base de valores que se ajustan a una
forma de entender el mundo propiamente occidental®® (Espinheira 2005; Tello 2011).

ciendo hincapié en el conjunto de actividades, relaciones y agentes que intervienen en ¢l (Prats 2005; del
Miérmol 2010).

57  Mediante esta convencion, ademds, se cred el Comité de Patrimonio Mundial, 6rgano encargado de
evaluar las propuestas de los Estados Partes para ser incluidas en la “Lista de Patrimonio Mundial”. Los “cri-
terios para la evaluacion del valor universal excepcional del patrimonio mundial” son reformulados periédi-
camente, resefiadas en las Directrices Practicas para la aplicacion de la Convencion del Patrimonio Mundial
(UNESCO 2008).

58  Para que un bien patrimonial obtenga su declaratoria como “patrimonio mundial”, existen una serie
de pasos burocraticos a cumplir. En primer lugar, cada Estado Parte, adscrito ala Convencién de Patrimonio
Mundial, debe presentar, ante el Centro de Patrimonio Mundial, una Lista Indicativa de los bienes situados
en sus territorios nacionales, que se desee sean inscriptos en la Lista de Patrimonio Mundial. Posteriormen-
te a ello, y previamente inscripto el bien en esta lista indicativa, se presenta un documento de inscripcion



En los pliegues del patrimonio mundial 97

En este contexto global, la tendencia ha sido concebir todas las formas de riqueza como
bien capital: el patrimonio no ha sido la excepcién (Coronil 2000; Aguilar 2005; Margulis
2006; Tello 2010). Cada vez con mayor intensidad, los proyectos de patrimonializaciéon bus-
can, mediante la promocion de lugares y circuitos turisticos, contribuir al “desarrollo sus-
tentable” de las comunidades locales (Prats 2003). Sin embargo, la mayoria de los proyectos,
al ser diligenciados y dirigidos por las administraciones gubernamentales, no suelen contar
con modelos de gestién comunitaria y tienden, consecuentemente, a propiciar inversiones en
infraestructura y servicios turisticos, por lo general, en manos de privados, siendo muy pocos
los beneficios para las comunidades locales (Prats 2003; Hernandez 2011).

Los proyectos de patrimonializacién mundial no han escapado a estas practicas globales 'y
la categoria de patrimonio mundial es propensa a ser concebida como un slogan de promocién
turistica, independientemente del desarrollo de sus comunidades (Castro y Zusman 2007).
Ejemplo de ello es lo ocurrido tras la declaratoria de Patrimonio Mundial de la Quebrada de
Humahuaca, para la cual los gobiernos locales - nacional, provincial y municipal- no sélo
actuaron en conjunto para conseguir su patrimonializacion, sino que incitaron el estableci-
miento de empresas privadas hoteleras, de transporte y turisticas foraneas, sin reparar en las
consecuencias que estas podrian generar para la poblacion local (Castro y Zusman 2007; Belli
y Slavutsky 2009; Troncoso 2009; Salleras 2011, 2012). De esta manera, los patrimonios mun-
diales terminan representando poderes locales ligados a las administraciones gubernamenta-
les y los sectores empresariales, principalmente vinculados al turismo, que buscan legitimarse
y sacar provecho de estas patrimonializaciones, mediante la elaboraciéon de representaciones
estereotipadas dislocadas de las realidades comunales (Castro y Zusman 2007).

La patrimonializacién del Qhapaq Nan se inscribe en estas tendencias. Si bien desde un
primer momento se remarcé la importancia de la participacién comunitaria en todas sus fa-
ses, algunos autores han sefialado que el proyecto ha carecido de la consulta e intervenciéon de
las poblaciones locales, principalmente en la elaboracion de las propuestas (Gémez 2011; Ja-
llade 2011). En Argentina, a través de varias declaraciones publicas, algunas comunidades han
manifestado su descontento e incluso su repudio, pues aseguran no haber sido consultadas
desde un principio.” La marcha llevada a cabo a finales del mes de agosto de 2014, en la cual

del bien para ser incluido en la Lista de Patrimonio Mundial ante Comité de Patrimonio Mundial. Dicho
documento, debe cumplir con determinadas especificaciones, las cuales se encuentran resefiadas en las Di-
rectrices Prdcticas para la aplicacion de la Convencién de Patrimonio Mundial, dependiendo del tipo de bien
en cuestion. Estos bienes, para llegar a ser incluidos en la Lista de Patrimonio Mundial, deben poseer un
valor universal excepcional el cual sera evaluado a partir de los criterios evaluativos por el Comité, asi como
también las condiciones de integridad o autenticidad y los requisitos de proteccion y gestion pertinentes.
Los encargados de evaluar estas propuestas son los organismos consultivos (ICOMOS, para el caso de bienes
culturales, o UICN para bienes naturales, y ambos en caso de bienes mixtos), que resuelven mediante una
recomendacion ante el Comité de Patrimonio Mundial. Este ultimo se reserva el derecho de decidir si es 0 no
inscripto el bien en la Lista de Patrimonio Mundial (UNESCO 2008).

59  Por ejemplo, en el Primer Encuentro sobre Practica Arqueoldgica y Comunidades del Noroeste Ar-
gentino. Reflexiones del Posicionamiento del Arquedlogo en el Contexto Global, llevado a cabo en Tilcara
(Jujuy) en 2009, representantes de varias comunidades originarias y arqueélogos decidieron elaborar un acta
de repudio en torno al Proyecto Qhapaq Nan por haber sido inconsulta y haber ocasionado problemas a la
comunidad de Queta (Jujuy). Recuperado de https://drive.google.com/file/d/0BOB_KXj_OfGIY2I3ZTVkN-
WItOWIINCOOMmY2LTkzOGMtNTA1ZDIiYzgyNjNi/view?ddrp=1&hl=es# (Consultado por ultima vez el
03 de mayo de 2020).



98 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

participaron al menos cuarenta delegados de los pueblos originarios de la Quebrada del rio
Toro y de los Valles Calchaquies, es una de las manifestaciones de protesta contra el reciente
reconocimiento del Qhapaq Nan como Patrimonio Mundial.*

Particularmente, en la provincia de Catamarca, después de varias presentaciones, se plan-
ted que el tramo elegido para la declaratoria seria el asociado al Sitio Arqueoldgico Pucara
de Aconquija, ubicado en el departamento de Andalgala. Si bien a nivel nacional el proyecto
comenz6 a desplegarse a partir del 2003, con el desarrollo de diversas reuniones y seminarios,
recién en el aino 2012 se convoco a representantes de las comunidades pertenecientes al mu-
nicipio de Aconquija, para informarlas respecto del Proyecto Qhapaq Nan.®" Asimismo, ha
ocurrido lo mismo con la Comunidad Indigena de Ingamana (departamento de Santa Maria),
la cual se vio involucrada en una propuesta institucional anterior, que contemplaba un tramo
comprendido entre los sitios Punta de Balasto - La Ciudarcita (Diaz 2017).

La menoscabada participacién comunitaria durante la ejecuciéon del programa Qhapaq
Nan, al menos en la provincia de Catamarca, deja en claro la necesidad de excluir distintas
historias y promover un discurso homogeneizante sobre territorios muy diversos. Cabe en-
tonces preguntarse, ;a quién representa el patrimonio mundial “Qhapaq Nan”?, ;qué se busca
representar a través de este patrimonio?, ;a qué intereses responde esta patrimonializacion?

CARTOGRAFIAS RELACIONALES E INTERESES PATRIMONIALES

Para dar respuesta a estos interrogantes, en primer lugar, se analizaron los criterios me-
diante los cuales el Qhapaq Nan fue declarado Patrimonio Mundial, y los argumentos esgri-
midos para cada uno estos criterios® (Diaz 2017). Entre ellos, se destacaba la importancia que
el Qhapaq Nan habria desempefiado en procesos de intercambio de bienes, comunicacion y
las tradiciones culturales, en lo que se denomind Tawantinsuyu (UNESCO 2014; ICOMOS
2014). Dichos argumentos se encuentran en sintonia con la categoria patrimonial elegida para
la declaratoria, Itinerario o Ruta Patrimonial, la cual es definida como una subcategoria de
“Paisaje Cultural”, refiriendo a cualquier via de comunicacién compuesta “...de elementos
tangibles cuyo significado cultural proviene de intercambios y de un didlogo multidimensio-
nal entre paises o regiones...” con “...continuidad en el espacio y en el tiempo...” (UNESCO
2008, p. 101). En tal sentido, los itinerarios culturales suponen la existencia de un camino real,
fisico y determinado, que haya sido utilizado por un largo periodo de tiempo (Martinez 2010).

Al observar el mapa perteneciente al expediente de la candidatura, puede percibirse que
éste es representado con un trazo continuo a lo largo de toda su extension, desde Colombia
hasta Argentina y Chile (figura 1). Sin embargo, una vez que se analiza detenidamente el
documento de su inscripcidn, esa “continuidad” se diluye en términos espaciales, pues se

60 Aborigenes marcharan contra el reconocimiento del Qhapac Nan. (Nota 21 agosto 2014). Recupe-
rado https://www.eltribuno.com/salta/nota/2014-8-21-0-37-0-aborigenes-marcharan-contra-el-reco-
nocimiento-del-ghapag-nan (Consultado por ultima vez 03 de mayo de 2020).

61  Actadel segundo Taller de Planificacion Participativa y Gestion Asociada del Programa desarrollado
en 2012 en Aconquija (Catamarca).

62 Los criterios elegidos por los Estados Parte en la propuesta de inscripcién del Qhapaq Nan para su
inclusion en la Lista de Patrimonio Mundial, fueron los criterios (i), (ii), (iii), (iv), (v) y (vi). El informe de eva-
luacién del ICOMOS sélo consider6 adecuados tres de estos criterios (los criterios (ii), (iii) y (iv)) ICOMOS
2014; UNESCO 2014).



En los pliegues del patrimonio mundial 99

mencionan 273 sitios componentes y 137 segmentos de camino sujetos a la declaratoria, dis-
persos en estos territorios (UNESCO 2014, ICOMOS 2014). De esta manera, a pesar de que
se presentara como un camino continuo a lo largo del espacio y el tiempo, el Qhapaq Nan
materialmente no parecia méds que un conjunto de mojones aislados® (figura 2) (Diaz 2017).

Esta falta de continuidad no pasé desapercibida por los organismos involucrados en la
declaratoria. El Comité de Patrimonio Mundial recomend¢ en su dictamen, que se elaboren
mapas o sistemas de GIS para ilustrar las relaciones entre los distintos sitios componentes,
destacando el papel global del Qhapaq Nan (UNESCO 2014).

Teniendo en cuenta que la cartografia es un instrumento de poder histéricamente utilizado
para el ordenamiento y la administracién del espacio, lejos de ser una herramienta “neutra”
y “objetiva” de la ciencia moderna, las representaciones cartograficas permiten “naturalizar”
relaciones espaciales definidas por ciertos grupos con valores e intenciones particulares (Lois
2000, Montoya 2007). Desde esta posicion, la recomendacién en cuanto a la elaboracion de
mapas que permitieran relacionar los sitios y tramos demuestra la importancia que este dis-
positivo discursivo tiene en la construccion de este “patrimonio”, pues los mapas actuarian
como representaciones que buscan afirmar y afianzar su existencia (Diaz 2017).

Ante esta supuesta unidad del Qhapaq Nan planteada cartogrdficamente, la pregunta
emergente es: ;qué relaciones hay entre estos sitios y tramos seleccionados?

COLOMBIA

Figura 1. El Qhapaq Nan en trazo
continuo, como fuera presentado en
el Expediente de Candidatura para
su inscripcién en la Lista de Patri-
monio Mundial. Mapa realizado por
la autora a partir de ICOMOS 2014
(Diaz 2017).

BOLIVIA

Referencias:

s Qhapaq Nan ARGENTINA

63  El término “mojon” es utilizado solo para indicar que a través de una sefial, en este caso un sitio ar-
queoldgico o un tramo de camino, materialmente visible, se hace referencia a la existencia de un complejo sis-
tema vial. Las seiales son, en este sentido, elementos elegidos arbitrariamente para representar otra entidad.



100 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

COLOMBIA

Figura 2. El Qhapaq Nan teniendo en
cuenta los sitios y tramos sujetos a decla-
ratoria como Patrimonio Mundial. Mapa

realizado por la autora a partir de ICO-

BOLIVIA

T MOS 2014 (Diaz 2017).
no_ || Ne
O—=-{=E
SO’ SE
s
0 500

Referencias:

o Sitios y tramos (colores por pais)
ARGENTINA

Colombia
o Ecuador
o Perii

CATAMARCA COMO MICROCOSMOS

Para observar las relaciones entre los sitios y tramos elegidos que conforman el Qhapaq
Nan, se volvié central el analisis del proceso de patrimonializacién en la provincia de Cata-
marca, el cual se constituy6 en un microcosmos® para su estudio (Diaz 2017). Alli, institucio-
nalmente, a lo largo de todo el proceso, hubo tres grandes propuestas. La primera, desarro-
llada entre los afios 2003 y 2005, contemplaba un conjunto de sitios arqueoldgicos definidos
previamente como “incaicos”, vinculados por el Qhapaq Nan, como el Pucard de Aconquija
(departamento de Andalgala), Potrero Chaquiago (departamento de Andalgald), Rincén Chi-
co (departamento de Santa Maria), Watungasta (departamento de Tinogasta), Fuerte Quema-
do (departamento de Santa Maria), Shincal de Quimivil (departamento de Belén), entre otros.
La segunda propuesta, promocionada entre el 2006 y el 2008, incluia un tramo entre dos sitios
arqueoldgicos: Punta de Balasto (departamento de Santa Maria, provincia de Catamarca) y
la Ciudarcita (departamento de Chicligasta, provincia de Tucuman) (figura 3). Finalmente, la
tercera y ultima propuesta contemplaba el tramo asociado unicamente al Sitio Arqueoldgico
Pucara de Aconquija (departamento de Andalgald), la cual se afianz6 hacia finales del 2008.

64  Tomo el término microcosmos de Ginzburg (1999) para trascender el mero estudio de caso. El proceso
de la declaratoria del Qhapaq Nan en la Provincia de Catamarca es el microcosmos mediante el cual intento
poner en evidencia los agentes e intereses detras del discurso de esta patrimonializacion (Diaz 2017).



En los pliegues del patrimonio mundial 101

En el ambito nacional, los lineamientos para la seleccién de los sitios y los tramos contem-
plados para el Proyecto Qhapaq Nan fueron establecidos tempranamente en el Seminario
Taller llevado a cabo en la ciudad de Tilcara en 2003. Entre ellos, se establecié que la eleccién
debia corresponder a la “traza principal del llamado “Camino de la Sierra”, como también de
la “traza transversal”, la cual conectaba diversos ambientes a uno y otro lado de los Andes
(ver figura 3). También, se sefialé que se debia tener en cuenta la significancia de los sitios
vinculados a esos tramos, sin dejar de considerar las condiciones de autenticidad, integridad
y valor universal excepcional requeridas por la UNESCO. Por ultimo, se especificd que di-
chos tramos y sitios debian “contar con un area de amortiguacion relacionada con el paisaje,
la tenencia de la tierra, las explotaciones mineras y agropecuarias, etc.”, para evitar posibles
inconvenientes jurisdiccionales.®®

En la tabla 1 se valoran los tres sitios principales de cada propuesta integral desde el punto
de vista de los criterios de seleccidon delineados en el &mbito nacional e internacional (Diaz
2017). De acuerdo a ellos, se interpreta que la segunda propuesta es la mas adecuada para for-
mar parte del patrimonio mundial, y no la del Pucara de Aconquija. El sitio Punta de Balasto
cuenta con la mayor cantidad de criterios para su eleccion, pues estd vinculado al Camino
de la Sierra, posee una significancia relativamente importante dentro de la estructura del
imperio incaico -siendo concebido como un “nudo caminero, un lugar de reunioén o tinkuy”
(Moralejo 2011: 85)- y cuenta con las condiciones de integridad y autenticidad requeridas por
UNESCO. En cuanto a su situacién dominial, a pesar de encontrarse en el territorio reclama-
do por la Comunidad Indigena de Ingamana,®® posee una declaratoria previa como Patrimo-
nio Historico Nacional.” El Shincal de Quimivil difiere en tanto no cuenta con las condicio-
nes de autenticidad e integridad que para la UNESCO son sustancialmente mas importantes
que los restantes criterios, debido a los procesos de intervencién y restauracion que sufrié en
décadas pasadas (Diaz 2017). Por tltimo, el tramo asociado al Pucara de Aconquija, que fue el
elegido para formar parte de la declaratoria del Qhapaq Nan como Patrimonio Mundial, es el
que cuenta con la menor cantidad de criterios establecidos, pues fue definido como un enclave
fronterizo-defensivo ubicado en la periferia del dominio incaico® (Raffino 1983; Orgaz 2005).

65  En Acta Seminario-Taller “Estrategias de Gestion y manejo para los caminos del Inka (Camino del
Inka)”, llevado a cabo en febrero del 2003 en Tilcara: http://v2012.cultura.gob.ar/archivos/programas_docs/
Seminario_Taller_Estrategias_de_Gestion_y_Manejo.pdf. (Consultado por ultima vez 03 de mayo de 2020)

66  Enlaactualidad, la comunidad de Ingamana atraviesa una fuerte disputa territorial debido a que las
mensuras correspondientes para la delimitacion “todavia no se ha hecho. Y este gobierno, no creo que lo haga
tampoco” (conversacion con Julio Cuni Arnedo, cacique de la Comunidad Indigena de Ingamana, el 17 de
abril de 2015 en San José, departamento de Santa Maria).

67  Obtenida en 1993 a través del Decreto P.E.N. N°2677/93. Los sitios el Shincal de Quimivil y el Pucara
de Aconquija fueron declarados Monumento Historico Nacional en 1997, mediante el Decreto P.E.N. N°
1145/97.

68  Segun Raffino (1983) el “Camino de la Sierra” ingresa al territorio de la provincia de Catamarca por
el valle de Santa Maria desde Quilmes, pasando primero por el sitio Fuerte Quemado, y luego por Punta de
Balasto. Desde este tltimo, se bifurcaria el camino, por un lado, hacia el Nevado de Aconquija, y por otro,
hacia Ingenio del Arenal. El camino principal de la sierra continuaria luego por el valle de Hualfin hasta el
Shincal de Quimivil. Algunas vias secundarias se desprenderian de éste a la altura de Ingenio del Arenal con
rumbo hacia Potrero Chaquiago, los Choyanos e incluso el Pucara de Aconquija (Raffino 1983, p. 237).



102 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Referencias:

1- Fuerte Quemado
2- Punta de Balasto @
3- Nevado de Aconquija
4- Ingenio Arenal
5- Hualfin
0s Choyanos
- Pucard de Aconquija @
8- Chaquiago
9- Quillay
10- Shincal @

16- Mishma
17- Las Cuevas
18- Ranchillos
19- Laguna Colorada
20- El Peinado
21-El Peiion NO_ [\ NE
22-Corral Blanco Qe | o £
Alumbrera 2N
24- Coyparcito SO SE
25- Cerro Galdn |

14- Tambo Cazaderos
15- Los Patos

O Sitio arqueolégico
— Camino registrado arqueolégicamente
---- Camino registrado etnohistoricamente
—  “Camino dc la Sierra™

Escala Grafica
Fuente: Raffino (1983) 0 50 100 Km

Figura 3. El Qhapaq Nan en la Provincia de Catamarca. Detalle del supuesto “Camino de la
Sierra” (segtin Raffino 1983).

CRITERIOS DE SELECCION DELINEADOS
A nivel nacional Nac./ UNESCO
. cival UNESCO
Sitio principa Asociacion al | Significancia Situacién Integridad y
“Camino dela | dentro dela dominial Autenticidad
Sierra” estructura del
imperio incaico
Shincal de + + + _
Quimivil
Punta de Balasto + + — +
Pucara de — — + +
Aconquija

Tabla 1. Criterios de seleccion delineados para los sitios principales de las propuestas institu-
cionales de la provincia de Catamarca (Diaz 2017).




En los pliegues del patrimonio mundial 103

La arbitrariedad presente en la eleccién de este sitio y tramo asociado parecia desbordar la
cuestion de los criterios de selecciéon. La necesidad institucional de evitar o minimizar con-
flictividades para con las comunidades locales se volvia evidente en el marco de este proyecto,
pues el Sitio Pucara de Aconquija se encuentra inmerso en un territorio con poblacién mas
dispersa. Sin embargo, a la luz de la relevancia que el Qhapaq Nan habria tenido en el cuanto
a las transacciones comerciales en el pasado, destacada por el discurso de su patrimonializa-
cion, y la ubicacién geografica del sitio, surgio el interrogante acerca de si existia alguna rela-
cién entre en el proyecto Qhapaq Nan y la actividad minera, pues este sitio se halla inmerso
en un paisaje profundamente trasformado por ésta (Diaz 2017).

QHAPAQ NAN Y MEGAMINERIA

Mediante la confeccién de nuevos mapas, se pudo observar las relaciones fisico-geografi-
cas existentes entre los sitios arqueologicos seleccionados para el Proyecto y los megaempren-
dimientos mineros metaliferos no sélo en la provincia de Catamarca (figura 4), sino también
en todo el territorio involucrado en esta declaratoria (figura 5). De esta manera, la cartografia
se volvié un mediador que permitié relacionar la actividad minera actual y el trazado del
Qhapaq Nan que se queria patrimonializar (Diaz 2017). Al investigar respecto de los mega-
proyectos mineros mas importantes en Latinoamérica y su relacién con el proyecto de patri-
monializacion del Qhapaq Nan, la relacion trascendia el aspecto meramente geogréfico.”® En
varias ocasiones, las empresas mineras financiaban y promovian eventos vinculados a este
patrimonio. Por ejemplo, en la provincia argentina de San Juan, la empresa minera Barrick
Gold costed las tareas de relevamiento de un conjunto de sitios y tramos de camino de la
Quebrada de Conconta (departamento Iglesia), ubicados en el camino de acceso a la mina
Veladero, y también la creacion de su Centro de Interpretacion (Jofré et al. 2010; Jofré 2017).
También publicé un libro de Antonio Beorchia (2014). En Pert, en el departamento de Ca-
jamarca, la minera Yanacocha invirtié en la construccién de un complejo polideportivo de-
nominado “Qhapaq Nan”, el cual es promocionado por las autoridades municipales como un
lugar de encuentro y sentido de identidad. También en Chile la empresa BHP Billiton Pampa
Norte intervino en la remodelacion de la “Sala Qhapaq Hucha de altura, momias Cerro Esme-
ralda”, del Museo Regional de Iquique, las cuales son presentadas como rituales asociados al
trazado del camino del Inca o Qhapaq Nan. Incluso la intervencién de las empresas mineras
era inicial al desarrollo del proyecto Qhapaq Nan. El “Estudio de Prefactibilidad sobre la Red
de Areas Protegidas Asociadas a la Gran Ruta Inca” (2001), fue financiado por la Fundacién
Ford, entidades nacionales de Pert1 y Bolivia e internacionales, entre ellas la Empresa Minera
Antamina (Gémez 2011). PetroPert publicé la obra de John Hyslop (1992). Ante estas inver-
siones, cabe preguntarse qué podia motivar a estas empresas a promover el Qhapaq Nan como
Patrimonio Mundial.

69  La asociacién espacial del trazado del Qhapaq Nan y la ubicacion de grandes yacimientos mineros
puede verse sustentada en gran parte por el discurso arqueoldgico. Algunos investigadores afirman que la
extension de esta red vial estaba sujeta en parte a la necesidad imperial por acceder a los diversos recursos
minerales (Raffino 1978, 1983; Nuiez 1999; Berenguer et al. 2005; Caletti 2007; Moralejo 2011; Salazar et
al. 2013). Sin embargo, no puede realizarse una analogia directa entre la utilizacién en el pasado de aquellos
recursos y la ubicacion de los mega-emprendimientos mineros actuales.



104 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

ANTOFAGASTA ¥
DE LA SIERRA

TINOGASTA

Referencias:

1- Fuerte Quemado

2- Punta de Balasto O

3- Nevado de Aconquija
4- Ingenio Arenal |
5- Hualfin

6- Los Choyanos

7- Pucaré de Aconquija @
8- Chaquiago

9- Quillay

10- Shincal @

11- Tambillo Zapata IT

12- Watungasta

ANDALGALA

Camino registrado arqueoldgicamente
""" Camino registrado etnohistéricamente No_ (| NE

O Sitio arqueolégico so’ || “se

Proyectos Mega Mineros: o Escala Gidfica

A - Farallon Negro (en Produccion) 0 50 100 km
B - Bajo de La Alumbrera - Bajo El Durazno (en Produccion) !
C - Agua Rica (en Exploracion)
D - Filo Colorado (Suspendido)

Figura 4. El Qhapaq Nan en la provincia de Catamarca en relacion
con los principales proyectos megamineros (Diaz 2017).



En los pliegues del patrimonio mundial

COLOMBIA

0 500 1000 Km
1 J

Referencias:
@ Sitios y tramos patrimonializados

@® Megamineras

BOLIVIA

ARGENTINA

105

Figura 5. El Qhapaq Nan en relacion a los principales proyectos megamineros (Diaz 2017).



106 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Desde finales de la década de 1980, se han venido instalando en América Latina diversas
empresas transnacionales abocadas a la extraccion de minerales criticos y estratégicos, debido
a la demanda creciente en el mercado internacional de materias primas para la produccion
de bienes de consumo masivo, las cuales, con el correr de los anos, devinieron verdaderos
monopolios de los recursos naturales de la region (Machado 2009; Colectivo Voces en Aler-
ta 2011). En este contexto, la Iniciativa para la Integracion de la Infraestructura Regional
Suramericana (IIRSA), es clave para comprender la significancia de los caminos para estas
empresas extractivistas (figura 6). IIRSA es un megaproyecto de integraciéon para Latinoa-
mérica, orientado a llevar adelante la planificacion de la integracion fisica regional del Con-
sejo Suramericano de Infraestructura y Planeamiento (COSIPLAN) de la Unién de Nacio-
nes Suramericanas (UNASUR). Financiado principalmente por el Banco Interamericano de
Desarrollo (BID), la Corporaciéon Andina de Fomento (CAF) y el Fondo Financiero para el
Desarrollo de la Cuenca del Plata (FONPLATA), IIRSA busca fomentar la integracion a través
de la ejecucion de proyectos de infraestructura de transporte, energia y telecomunicaciones,
con miras al desarrollo social y econémico regional (Maggi y Rolando 2009). Mas de 400
proyectos de IIRSA se encuentran orientados a “facilitar” el transito tanto de materias primas
como de bienes comunes -entre ellos, minerales, hidrocarburos y agrocultivos— tanto para
el consumo interno de la regiéon como para la exportacion a los mercados globales (Herbas y
Molina 2005). Carreteras, puentes, ferrocarriles y puertos, objetivos principales de esta inicia-
tiva, contribuyen a acrecentar las ganancias de estas empresas.

La emergencia de movimientos sociales en contra de las empresas megamineras, respecto
al cuidado del medioambiente y los altos indices de pobreza y desempleo de las poblaciones
cercanas a sus emprendimientos, ha generado el despliegue de un sinnimero de herramientas
persuasivas por su parte para conseguir consenso y mejorar su imagen publica. La construc-
cién o mejoramiento de escuelas, hospitales, huertas, sistemas de riego, son algunos ejemplos
de los mecanismos desplegados por ellas, las cuales son enunciadas en la jerga empresarial
como parte de su responsabilidad social corporativa. En el terreno discursivo, sus “campanas
de legitimacion social” buscan afirmar la idea de que la mineria constituye una actividad “...
universal y ‘atada’ a la evolucion del hombre...” (Colectivo Voces en Alerta 2011, p. 13). Los
aportes de estas empresas transnacionales orientados a promocionar el Qhapaq Nan, en tanto
antigua ruta comercial, pueden entenderse como otro dispositivo de legitimacion. Si el Qha-
paq Nan era concebido como un camino por donde circulaban los recursos codiciados por los
incas, que habrian hecho poderoso a su imperio, para estas empresas, el discurso patrimonial
contribuye a naturalizar sus actividades extractivas en tanto practica tradicional y ancestral
de los pueblos latinoamericanos. Es en tal sentido que el Qhapaq Nan como patrimonio mun-
dial puede tener un interés significativo para estas empresas: justificar su imperio de extrac-
ci6én con un discurso acerca de un supuesto pasado glorioso del imperio incaico.



En los pliegues del patrimonio mundial 107

> A

Referencias:

Qhapaq Nan

IIRSA
- Eje Andino
‘:l Eje Capricornio
[ Eje Andino Sur

m O

500 1000 Km
- -

Figura 6. El Qhapaq Nan en relacion a IIRSA: Ejes Andino,
Andino Sur y Capricornio (Diaz 2017).



108 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

CONSIDERACIONES FINALES

Es imprescindible tener en cuenta cudndo comenzé a gestarse la idea del Qhapaq Nan
como patrimonio, cudndo fue necesario un camino para mejorar la explotacion de los recur-
sos, cuando adquirieron relevancia en la agenda internacional las declaratorias de patrimonio
mundial, para poder afirmar que el Qhapaq Nan es un patrimonio pensado desde la logica
empresarial. Aqui es necesario sefialar que fue a fines de la década de 1980 y principios de
la de 1990 cuando se consolidd en la literatura arqueoldgica la denominacion “Qhapaq Nan”
para referir a estos caminos”™ (Hyslop 1992). Coincidentemente, por aquellos afios se desa-
rrollaron importantes modificaciones legales gracias a los créditos de Banco Mundial que
permitieron la instalaciéon de empresas transnacionales en Latinoamérica (Machado 2009).
En esa misma época, fue publicado el libro de Hyslop (1984) en espaiol.

Al pensar otra manera de leer el Qhapaq Nan en el presente, aquellos mojones definidos
por arquedlogas y arqueodlogos que constituyen este complejo sistema vial pueden ser asimis-
mo los puntos que ubican a las empresas transnacionales. Por ello el Qhapaq Nan, mas que
un camino multicultural que une diversos territorios y culturas, deviene un camino que une
grandes emprendimientos extractivos.

AGRADECIMIENTOS

Deseo expresar mi agradecimiento a aquellas personas que contribuyeron a la realizaciéon
del trabajo de tesis de grado, del cual se desprende este capitulo; a quien fuera mi director, el
Lic. Leandro D’Amore, y mi codirectora, la Lic. Laura Roda, por su paciencia y acompaiia-
miento a lo largo del proceso de investigacién; a la Comunidad de Ingamana, su cacique, el
Sr. Julio “Cuni” Arnedo y su familia, por recibirme en su tierra y por compartir conmigo sus
reflexiones en torno al Qhapaq Nan y las politicas publicas que afectan a su pueblo.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Aguilar, Encarnacioén

2005 Patrimonio y globalizacién: el recurso de la cultura en las politicas de desa-
rrollo europeas. Cuadernos de Antropologia Social 21:51-69.

Beck, Ulrich

1998 sQuéeslaglobalizacion? Falacias delglobalismo, respuestas ala globalizacion.
Paidds, Barcelona.

Belli, Elena y Ricardo Slavutsky

2009 Tierra y produccion simbdlica: Las condiciones materiales del patrimonio.
Avd 14.

Beorchia, Antonio

2014 Qhapaq Nan. Viaje por el magnifico camino de los Incas. Barrick Gold, San
Juan.

Berenguer, José, Ivan Céceres, Cecilia Sanhueza y Pedro Hernandez

2005 El Qhapagian en el Alto Loa, norte de Chile: Un estudio micro y macro-

morfolégico. Estudios Atacamerios (29), pp. 7-39.

70  Enlabibliografia arqueoldgica anterior ala década de 1980, el término utilizado era “caminos incaicos”.



En los pliegues del patrimonio mundial 109

Caletti, Sergio

2007 Camino a la Mina. Departamento de Andalgald. Provincia de Catamarca,
Republica Argentina. Ponencia presentada en el XVI Congreso Nacional de Arqueologia, San
Salvador de Jujuy.

Castro, Hortensia y Perla Zusman

2007 Redes escalares en la construccion de los patrimonios de la humanidad.
Espago e Tempo 21:173-184.

Colectivo Voces de Alerta

2011 15 mitos y realidades de la mineria transnacional en la Argentina. Guia para
desmontar el imaginario prominero, elaborado por Horacio Machado, Maristella Svampa, En-
rique Viale, Marcelo Giraud, Lucrecia Wagner, Mirta Antonelli, Norma Giarraca y Miguel
Teubal, con aportes de Javier Rodriguez Pardo y Dario Aranda. Editorial El Colectivo, Herra-
mienta ediciones, Buenos Aires.

Coronil, Fernando

2000 Naturaleza del poscolonialismo: del eurocentrismo al globocentrismo. En
La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas,
editado por Edgardo Lander, pp 87-111. CLACSO, Buenos Aires.

del Mdrmol, Camila

2010 Pasados locales, politicas globales: los procesos de patrimonializacién en el
valle del Pirineo cataldn. Tesis doctoral, Universidad de Barcelona, Barcelona.

Diaz, Marcela Emilia

2017 Implicaciones patrimoniales: la declaratoria del Qhapaq Nan como Patrimo-
nio Mundial. Ediciones Del Signo, Buenos Aires.

Espinheira, Gey

2005 El patrimonio como domesticacion de la cultura. Revista de Ciencias Socia-
les 21:69-77.

Ginzburg, Carlo

1999 El queso y los gusanos. El cosmos segtin un molinero del siglo XVI. Much-

nik, Barcelona. [1976]
Gnecco, Cristobal

2017 Obsesién por las ruinas... y la ruina del Qhapaq Nan. EI Malpensante
182:55-59.

Goémez, Deyanira

2011 Las organizaciones internacionales en la gobernanza del Qhapaq Nan. Ab-

ya-Yala-FLACSO, Quito.

Haber, Alejandro

2011 El lado oscuro del patrimonio. Jangwa Pana 10(1):13-25.

Herbas, Gabriel y Silvia Molina

2005 IIRSA y la integracion regional. OSAL 17:307-316.

Hernandez, Javier

2011 Los caminos del patrimonio. Rutas turisticas e itinerarios culturales. PA-
SOS 9(2);225-236.

Hirsch, Joachim

1996 Globalizacion, capital y Estado. UAM-Xochimilco, México.



110 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Hyslop, John

1992 Qhapaq Nan. El sistema vial inkaico. Instituto Andino de Estudios Arqueo-
légicos-Petrdleos del Pert, Lima.

ICOMOS

2014 Evaluations of Nominations of Cultural and Mixed Properties to the World

Heritage List. ICOMOS Report for the World Heritage Committee. 38th Ordinary Session,
Doha, junio 2014.

Jallade, Sébastien

2011 La réinvention des routes incas: représentations et construction de la mé-
moire au Pérou (2001-2011). Droit et Cultures 62:119-137.

Jofré, Carina

2017 Una mirada critica de los procesos de patrimonializacion en el contexto
Mega-Minero. Tres casos emblematicos en la provincia de Provincia de San Juan, Rep. Argen-
tina. En Arqueologia comercial: dinero, alienacién y anestesia, editado por Roberto Pellini, pp
143-175. JAS Arqueologia, Madrid.

Jofré, Carina, Soledad Biasatti y Gabriela Gonzélez

2010 Los fantasmas capitalistas de una arqueologia de los muertos y desapareci-
dos. En El regreso de los muertos y las promesas del oro: patrimonio arqueoldgico en conflicto,
coordinado por Carina Jofré, pp 169-193. Encuentro-Brujas, Cérdoba.

Korstanje, Maria Alejandra

2016 Qhapac Nan: camino principal andino, una nueva “promesa” de la arqueo-
logia y antropologia del siglo XIX, proyectada y formalizada desde arriba hacia abajo... (en el
siglo XXI). Mundo de Antes 10: 15-40.

Korstanje, Alejandra y Jorgelina Garcia Azcarate

2007 The Qhapaq Nan project: a critical sight. Archaeologies 3(2):116-131.

Lois, Carla Mariana

2000 La elocuencia de los mapas: un enfoque semioldgico para el analisis de car-
tografias. Documents d’Analisi Geografica 36:93-109.

Machado, Horacio

2009 Auge minero y dominacion neocolonial en América Latina. Ecologia poli-
tica de las transformaciones socioterritoriales neoliberales. Ponencia presentada en el XXV1I
Congreso de la Asociacion Latinoamericana de Sociologia, Buenos Aires.

Maggi, Jeremias y Rolando Garcia

2009 IIRSA: logica global y geopolitica del capital. Ponencia presentada en la V
Jornadas de Jévenes Investigadores, Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires.

Margulis, Mario

2006 Ideologia, fetichismo de la mercancia y reificacion. Estudios Socioldgicos
70:31-64.

Martinez, Celia

2010 Los itinerarios culturales: caracterizacion y desafios de una nueva categoria

del patrimonio cultural mundial. Apuntes 23(2):194-209.

Montoya, Vladimir

2007 El mapa de lo invisible. Silencios y gramatica del poder en la cartografia.
Universitas Humanistica 63:155-179.



En los pliegues del patrimonio mundial 111

Moralejo, Reinaldo

2011 Los Inkas al sur del Valle de Hualfin: organizaciéon del espacio desde una
perspectiva paisajistica. Tesis Doctoral, Universidad Nacional de La Plata, La Plata.

Nufiez, Lautaro

1999 Valoraciéon minero-metalurgica circumpunefia: Menas y mineros para el
Inka rey. Estudios Atacamerios 18:177-221.

Orgaz, Martin

2005 Relevamiento del Camino Inka en el Sitio Pukara de Aconquija. Localidad
de Aconquija-Catamarca-Argentina. Informe en el marco de las actividades previstas dentro
del Programa “Qhapaq Nan. Revalorizacion, Estudio y Puesta en valor del Camino del Inka”.
Universidad Nacional de Catamarca, Catamarca.

Prats, Lloreng

2003 Patrimonio + turismo = ;desarrollo? PASOS, Revista de Turismo y Patrimo-
nio Cultural.

2005 Concepto y gestion del patrimonio local. Cuadernos de Antropologia Social
21:17-35.

Raffino, Rodolfo

1978 La ocupacion Inka en el N.O. argentino: actualizacion y perspectivas. Rela-
ciones de la Sociedad Argentina de Antropologia XII(NS):95-121.

1983 Los Inkas del Kollasuyu. Origen, naturaleza y transfiguracion de la ocupa-

cién Inka en los Andes Meridionales. Editorial Ramos Americana, La Plata.
Regal, Alberto

1936 Los caminos del Inca en el antiguo Perii. Editorial Sanmarti, Lima.
Salazar, Diego, José Berenguer y Gabriela Vega
2013 Paisajes minero-metaltirgicos incaicos en Atacama y el altiplano sur de Ta-

rapaca (norte de Chile). Chungara 45:(1):83-103.

Salleras, Lucila

2011 Territorio, turismo y desarrollo sustentable en la Quebrada de Humahuaca.
Paisaje y naturaleza al servicio de la practica turistica. Perspectivas y Estudios en Turismo
20(5):1123-1143.

2013 Patrimonio cultural, territorio y turismo en la Quebrada de Humahuaca
(Jujuy, Argentina): discusiones en torno al desarrollo. Ponencia presentada en el congreso
Crisis y emergencias sociales en América Latina, Santiago de Chile.

Strube, Ledn

1963 Vialidad Imperial de los Incas: desde Colombia hasta Chile central y sur de
Mendoza (Argentina) con inclusion de sus proyecciones orientales. Universidad Nacional de
Coérdoba, Cérdoba.

Tello, Andrés

2010 Notas sobre las politicas del patrimonio cultural. Cuadernos Interculturales
8(15):115-131.

Troncoso, Claudia Alejandra

2009 Patrimonio y redefinicién de un lugar turistico. La quebrada de Humahua-
ca, Provincia de Jujuy, Argentina. Estudios y Perspectivas en Turismo 18:144-160.

UNESCO

1972 Convencién sobre la proteccién del patrimonio mundial, cultural y natural.
Unesco, Paris.



112 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

2004a Tejiendo los lazos de un legado: Qhapaq Nan - Camino Principal Andino;
hacia la nominacién de un patrimonio comun, rico y diverso, de valor universal. Ministerio
de Educacion, Cultura y Deporte. Lima, Pert.

2004b Decisions Adopted by the 27th Session of The World Heritage Committee
In 2003 (WHC-03/27.COM/24). Convention Concerning the Protection of The World Cul-
tural and Natural Heritage. World Heritage Committee, Paris, 10 de diciembre de 2003.

2008 Directrices practicas para la aplicacion de la Convencién del Patrimonio
Mundial. (WHC. 08/01). Unesco, Paris.
2014 Decisions Adopted by The World Heritage Committee at Its 38th Session

(WHC 14/38.COM/16). World Heritage Committee, Doha, 7 de julio de 2014.

Vitry, Christian

2000 Aportes para el estudio de caminos incaicos. Tramo Morohuasi-Incahuasi.
Editorial Gofica, Salta.

Von Hagen, Victor

1958 Los caminos del sol. Editorial Hermes, Buenos Aires.



RUINAS COMO PATRIMONIO

CRISTOBAL GNECCO

La reflexién arqueoldgica sobre cuestiones de materialidad y poder ha sido fructifera, es-
pecialmente porque abandond un enfoque rigido para adoptar una perspectiva activa, en la
que los seres humanos y las cosas tienen agencia; sin embargo, se ha restringido basicamente
al pasado, como si fuera un dominio en si mismo cuya relevancia para el presente fuera sélo
marginal. Pero si pensar en el pasado significa pensar en los tiempos que corren y, sobre todo,
en un futuro compuesto de otra manera, podemos ver la politica y la vida social desde una
perspectiva distinta. En este sentido, este capitulo no trata con el poder ni con la forma como
las personas se relacionan con ¢él en el pasado (en la forma como los arquedlogos han tratado
el tema), sino en el presente —aunque en relacion con el pasado, es decir, como el poder, las
jerarquias y las asimetrias circulan y son articuladas por diferentes colectivos / actores en
los procesos de elevar materialidades especificas a la condicion de patrimonio-. Centraré mi
atencion en la parte mas débil de la ecuacion: las comunidades locales afectadas por los proce-
sos de patrimonializacion, los otros del patrimonio, los otros que habitualmente quedan fuera
del cuadro (excepto cuando su presencia los funcionaliza como proveedores de autenticidad
y exotismo). Este capitulo es sobre el presente, entonces; muestra como el poder impregna las
relaciones con el referente temporal que la (post)modernidad denomina “el pasado” en una
instancia especifica de su operacion: la del patrimonio. Poder, presente, materialidad, autori-
dad, pasado, patrimonio, relacionamiento, violencia, despojo. Esos son los conceptos basicos
de los argumentos que expongo. Los desplegaré en varios lugares de Sudamérica, relacionan-
dolos con dos objetos-signos patrimoniales emblematicos: las misiones jesuiticas en territorio
guarani y el Qhapaq Nan, el sistema vial andino.

Para contextualizar: en el siglo XVII, los jesuitas crearon treinta misiones en el territorio
de los guaranies en lo que ahora es el suroeste de Brasil, el sureste de Paraguay y el noreste
de Argentina, una regién conocida en la época colonial como “Provincia Jesuitica del Para-
guay” o “Paracuaria”. Las misiones constituyeron un proyecto de civilizacion relativamente
auténomo que tuvo una influencia fuerte y duradera en la vida de los guaranies; también fue
un referente de cdmo deberia (0 no deberia) llevarse a cabo la politica de nucleacion y con-
version promovida por Portugal y Espaiia. Por diversas razones politicas, las misiones fueron
desmanteladas a lo largo de cincuenta aios y dejaron de existir en las primeras décadas del
siglo XIX, lo que dio lugar a la dispersion y la fragmentacion de las poblaciones guaranies
que habian sido nucleadas. Las construcciones de las misiones, especialmente sus imponentes
iglesias de piedra y otros edificios, pronto se convirtieron en ruinas, algunas de las cuales se
transformaron en parte del paisaje cotidiano de los nuevos pobladores de la regién, en su ma-
yoria inmigrantes europeos. Sin embargo, la impronta de civilizacion de las misiones sobrevi-



114 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

vié de manera desigual en las historias nacionales de los tres paises que se crearon en la region
después de 1810. Desde otra perspectiva, es decir, desde la interpretacion proporcionada por
una ontologia diferente, los jesuitas y las misiones también tienen un lugar en la memoria
de las poblaciones guaranies contemporaneas. En 1984 y 1993, las ruinas mejor conservadas
fueron elevadas a la condicion de patrimonio mundial por la UNESCO, lo que provocé una
nueva significacion de su sentido (esta vez pronunciado desde un discurso universal y huma-
nista) y una colision de intereses contrarios.

En cuanto al Qhapaq Nan, los caminos que conectaban muchos lugares de América del
Sur, principalmente en los Andes y la costa del Pacifico, tuvieron un origen prehispanico bas-
tante antiguo, pero los incas los convirtieron en una red eficiente y bien mantenida. La red se
derrumb¢ después de la conquista espafiola y hoy en dia es solo un mosaico desconectado de
tramos cortos, algunos de los cuales todavia cumplen la funcién original de permitir que las
personas transiten. En 2014, el Qhapaq Nan (especificamente algunos de sus tramos supervi-
vientes) fue admitido en la Lista del Patrimonio Mundial de la UNESCO como resultado de la
nominacion realizada por los seis paises donde estuvo la red de caminos (Colombia, Ecuador,
Per, Bolivia, Argentina y Chile). Aunque la consagracién del Qhapaq Nan como patrimonio
mundial fue celebrada por unanimidad por los gobiernos nacionales y regionales, la prensa
(Losson 2017) y la academia, los tltimos afios han sido testigos del modo en que el significado
patrimonial que se le otorg6 esta empezando a ser impugnado. En resumen, estos dos objetos-
signos patrimoniales son teatros privilegiados para describir temas de poder y articulacidn,
de violencia y jerarquias, de despojo y exclusion.

PRIMERA TOMA: UNA PELICULA DENTRO DE OTRA

Veo a un grupo de jovenes guaranies viendo The mission, una pelicula de 1986 dirigida
por Roland Joffé que retrata las llamadas “guerras guaraniticas” de la década de 1750 —que no
fueron guerras en absoluto, sino matanzas brutales infligidas a los guaranies que resistieron
la orden de desalojar las misiones en las que vivian en lo que ahora es territorio brasilefo-.
Los veo porque han sido filmados viendo esa pelicula en el documental Tava, a aldea de pedra
(Ferreira et al. 2012), realizado por cineastas guaranies, sobre la importancia de las misiones
y sus ruinas para las poblaciones guaranies actuales. Una pelicula dentro de otra pelicula,
entonces, y un voyeur viendo dos peliculas desplegandose, entrelazdndose, contando cémo la
historia es escrita por los que ganan, coémo es impugnada por los que pierden; narrando cémo
los colectivos marginados y silenciados por la autoridad del “patrimonio” se relacionan con
ella, pero a partir de una ontologia diferente que cuestiona su significado (el de “patrimonio”)
y, en particular, su absoluta naturalizacion.

Siete de las ruinas de las misiones fueron declaradas patrimonio mundial hace unos afos
(y ese significado universal y humanistico se extiende a las demas), pero antes de eso fueron
patrimonios regionales y nacionales. ;Qué se ha patrimonializado en/de las misiones? La idea
general de la civilizacion, desde luego, no el legado de las sociedades sometidas por esa idea.
Esa idea fue genocida, violenta e impuesta a los indigenas porque estaba s6lidamente basada
en la creencia de que era mejor, superior, mas avanzada; estaba fundada en el supuesto, no
discutido entonces, de que existian jerarquias naturales articuladas por criterios raciales y
religiosos. Por eso, en la relacién entre los jesuitas y los guaranies, lo que ha contado en su
mayor parte es el lugar de los primeros, no el de los ultimos. Lo que mas ha importado es la
modernidad que atn representan los jesuitas. En ese relato (salvo en algunos campos acadé-



Ruinas como patrimonio 115

micos) los guaranies son mudos, el eslabon mas débil de la cadena narrativa de las misiones.
Paraguay es un buen ejemplo porque después de la Guerra de la Triple Alianza (1864-1870)
se exacerbo el proceso de construccion nacional. El lugar de los jesuitas (y sus misiones) en la
nacién fue discutido fieramente, pero no el de los indigenas, que no tenian (y no tienen) lugar
en la escena nacional. ;Ha cambiado eso con los procesos patrimoniales recientes a los que
han sido sometido las ruinas de las misiones? No mucho, excepto en Brasil (por las razones
que describiré).

La presencia de los guaranies en el relato misionero, ese relato que perdura hasta hoy a
través de la patrimonializacion, es oscura, opaca y desigual y exige preguntar: ;por qué pa-
trimonializar las ruinas de las misiones, esos objetos-signos de un proyecto que, en cualquier
caso y desde donde quiera que se lo mire (con poca o mucha empatia, con poco o mucho
desprecio), fue parte de la conquista de América, una de las mas grandes empresas genocidas
de la historia? ;Por qué patrimonializar precisamente esas ruinas, testigos elocuentes de la
sumision de los guaranies a la civilizacion, testigos de su reduccion? ;Porque son parte de un
genocidio bueno, digamos, si pudiera concebirse algo tan absolutamente abominable? ;Pero
no es eso lo que el humanismo siempre ha hecho, justificar el colonialismo y su violencia si
conduce a la civilizacidn, a sacar a esos pobres indios de su condicion primitiva y primordial?
Entonces si, se puede patrimonializar un objeto-signo que es parte de una empresa genocida;
es mas, se debe patrimonializar.

A pesar de que la retdrica nacional de los tres paises es diferente, el hecho civilizador de los
jesuitas en territorio indigena aparece en ellos como un ejemplo notable, ya sea como un mo-
delo idealizado y bucélico de convivencia, puramente utdpico, o como una manera pacifica de
insertar a los indios en la modernidad (es decir, una forma civilizada de civilizar) -soslayan-
do que sucedi6 a través de la violencia religiosa—. Aunque el patrimonio borra el significado
original, digamos, de lo que patrimonializa e impone nuevos significados, ;no es en este caso
la narrativa patrimonial de la UNESCO tan humanista como el acto de civilizaciéon de los
jesuitas, lo que uniria un humanismo con otro, uno del siglo XVI con otro del siglo XXI, lo
que vendria a senalar, entonces, que el humanismo es un mismo animal totémico (y violen-
to) que so6lo ha cambiado de piel? ;No vendria esto a resignificar el acto de la civilizacién y a
renovar su validez, ahora como desarrollo (a través del patrimonio)? Desde que las ruinas de
las misiones fueron elevadas a patrimonio mundial, al mismo tiempo que se cre6 el Mercado
Comtn del Cono Sur y se establecieron otras politicas de integracion regional, la busqueda
de una historia comun vy, sobre todo, de mercancias comunes ha sido notoria. Las misiones
no han escapado a esa busqueda: su valor utdpico se convirtié en valor de cambio al que el
desarrollo se aferra con fuerza.

Hechas estas preguntas elementales sobre los sentidos patrimoniales de las misiones, que-
dan expuestos sus protagonistas, los de entonces y los de ahora: los guaranies, los jesuitas,
los encomenderos, los colonos, los funcionarios coloniales y republicanos, los historiadores
y los antropologos, los agentes patrimoniales. Se entrecruzan esos protagonistas y borran
las fronteras entre pasado y presente. Las misiones y sus ruinas son iconos centrales en los
imaginarios de los tres Estados-nacion en los que ahora se encuentran, en la manera en que
ayudaron a construir eso que Rita Segato (2007) llamo “formaciones nacionales de alteridad”,
regimenes histdricos de creacion del otro de la nacién vy, ahora, de la postnacién. Preguntar
por ellas desde esas formaciones es preguntar por el lugar de su otro, el lugar de los guaranies,
y encontrar que el suyo es un lugar mas bien opaco llenado de manera disimil y desigual en
Argentina, Brasil y Paraguay a lo largo de los dos ultimos siglos.



116 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Lo primero que llama mi atencién cuando pregunto por el lugar de los guaranies en las
misiones es la falta de consenso, no tanto histdrico sino actual. La narrativa candnica y do-
minante sobre las misiones fue conservadora, unidireccional y estédtica: fue una apologia de
los hechos civilizadores de los misioneros, sin reconocer la agencia de los indigenas y, si a eso
vamos, tampoco la de la historia. Pero la historiografia sobre los guaranies de las misiones
ha cambiado y ahora investiga su papel activo (e.g., Wilde 2009; Neumann 2015; Chamorro
2017), alejandose de la idea de su pasividad esencial que otorgaba, hasta hace poco, el papel
central del relato a los jesuitas. Alli, en esa pregunta por su agencia, empieza a formarse cierto
consenso. No pasa lo mismo cuando la pregunta se desplaza del cardcter fantasmal de los
guaranies misioneros a la concrecién de los guaranies actuales; en otras palabras, cuando
se pregunta sobre la relacion entre los guaranies de hoy, especialmente los mbyd, y los gua-
ranies de las misiones, lo que equivale a preguntar, por supuesto, acerca de la relacién entre
los guaranies actuales y las misiones, o sus ruinas. Alli reina el disenso, como si los cuerpos
reales (individuales y, sobre todo, sociales) desafiaran la posibilidad de establecer respuestas
inequivocas. Alli reina el disenso porque el lugar de los guaranies contemporaneos en el re-
lato misionero ya no es sélo un tema académico, como en el caso de la historiografia (todavia
dominada por preocupaciones disciplinarias), sino mas bien politico. Este desacuerdo puede
verse comparando las narrativas sobre las misiones y sus otros en los tres paises.

En Brasil, el relato de las misiones tuvo a los jesuitas como protagonistas hasta la década
de 1980, cuando se produjo un cambio dramatico: el protagonismo pasé a los guaranies, de-
bido principalmente a la militancia académica, especialmente en torno a la demarcacién de
tierras indigenas. Como resultado, la relacion de los mbya con los guaranies de las misiones ya
no es un tema de discusion, sino de documentacion (en etnografias, talleres, documentales).
sUna bandera politica, una coyuntura, una manera de asegurar la continuidad en el tiempo
y el espacio y contrarrestar la versiéon que deslegitima los reclamos de los mbya (mayormente
territoriales), una versiéon que sefiala que son recién llegados? En la disputa juridica sobre
cuestiones de tierra, la continuidad temporal y territorial es fundamental, y ser herederos de
los guaranies de las misiones proporciona un excelente combustible retérico a los mbya y a sus
partidarios académicos. Esto no ocurre en Argentina y Paraguay, donde el enfoque del tema
es académico, no politico, y donde, no por casualidad, las regulaciones para demarcacion de
tierras indigenas son inexistentes o no se aplican ampliamente. En esos dos paises hay pocas
dudas: los guaranies actuales no estan completamente relacionados con los guaranies de las
misiones y, por lo tanto, su relacion con las ruinas (y las memorias que generan) es bastante
etérea. Dicho de otra manera: mientras que en Brasil el tema ya es claramente discursivo, en
los otros dos paises sigue siendo sustantivo; mientras que en Brasil abandoné los limites po-
sitivistas de la investigacion disciplinaria y los criterios modernos de realidad, en Argentinay
Paraguay tal abandono (tal escape) esta todavia lejos de ocurrir.

Los antropdlogos en estos ultimos paises dicen no conocer las expresiones de los mbya
sobre las misiones o sus ruinas, implicando que no estan interesados en ellas. ;Pero, de ser asi,
no deberia ese desinterés o distancia ser la razén de una investigacion aun desatendida? No
parece posible afirmar que los mby4 no estén relacionados con los guaranies de las misiones,
que no sean sus herederos, salvo desde los reclamos de verdad de las disciplinas modernas
y su canal monolégico de comunicacién. En esto, como en muchas otras cosas, las verdades
disciplinarias son ideolégicamente veladas: mientras el proyecto misionero se celebra (inclu-
so si el énfasis recae en los jesuitas, inferiorizando a los guaranies, pobres almas infantiles),
al mismo tiempo se niega un lugar a los guaranies contemporaneos que, se dice, “llegaron”



Ruinas como patrimonio 117

al area misionera no hace mucho (incluso después que los europeos del este que poblaron la
region desde finales del siglo XIX y que han creado una muy curiosa “cultura misionera”) y
cuya vida transcurre entre la pobreza y el asistencialismo.

Las diferencias entre los tres paises en este asunto también se deben a tradiciones acadé-
micas diferentes y, en cierta medida, cerradas. No se conocen bien, a pesar de cierta fluidez e
intercambio. Si las misiones fueron una cuestion de fronteras, no solo geograficas sino tam-
bién culturales, su investigacion académica es otra forma de frontera, no porque se ubique en
la frontera conceptual —en el sentido poscolonial de Anzaldta (1987) -, sino porque establece
limites rigidos y bastante infranqueables: los historiadores aqui, los antropélogos all; los
brasilefios aqui, los paraguayos alli, como antes los indios de las misiones aqui, los indios de
la selva alli; fronteras entre temas, entonces, pero también entre tradiciones académicas.

Vista desde el rincén discursivo, no desde el disciplinario, la brusca separacion entre los
guaranies de las misiones y los guaranies contemporaneos tiene connotaciones catastrofistas
y es parte de la reproduccion de la dicotomia civilizado / salvaje; parte del significado ilustra-
do del patrimonio (los indios misioneros en las ruinas, los indios contemporaneos fuera de
ellas, vendiendo artesanias: un contraste insultante, vergonzoso, digno del acto patrimonial,
tan desinteresado de la suerte de los indios nuevos como preocupado por el destino de los
indios viejos); parte de las tradiciones académicas (los indios de las misiones con los his-
toriadores y los indios actuales con los antropdlogos, sin vasos comunicantes, cada uno de
ellos conservando su parcela de conocimiento y, cémo no, su parcela de otredad); parte, pues,
de la negacién de la coetaneidad (Fabian 1983). Si el tema se ve desde la esquina discursiva,
entonces, otras cosas comienzan a emerger, incluso en términos de divergencias ontoldgicas.

En la memoria de los mbya, el relato misionero, pero no su conversién patrimonial moder-
na, es una fuente histdrica firme, relevante para su lucha por territorio y autodeterminacién.
Ha sido notado que existe un lugar mitico llamado Tava miri de gran importancia cultural
porque es “reconocido como una obra dejada por los antepasados a los actuales mbya-Gua-
rani... Tava miri como fuente de conocimiento de los mbyd porque marca su unién con los
dioses” (de Moraes 2010, p.15).

Tava miri conserva “una especie de ‘mensaje petrificado’ dejado a sus descendientes sobre el hecho
de que la vida estd hecha por desafios sucesivos, de que vale la pena luchar contra la muerte y la des-
composicion sabiendo que es casi imposible la victoria, pero motivados por la idea de que existe una
inmortalidad y una plenitud de la existencia aqui y mas alld de este mundo”. (de Souza y Morinico
2009, p. 314)

Esta centralidad de Tava miri es puramente utdpica, como un no-lugar y como un ho-
rizonte de posibilidad. Sin embargo, los mbya no se relacionan con el poder del discurso
patrimonial desde una perspectiva diferente, como si se tratara de un problema meramente
epistemoldgico; abordan la peculiaridad ontoldgica de su narrativa histérica de manera inde-
pendiente al modo en que se concibe y moviliza el “patrimonio”. Por lo tanto, su relacién con
el patrimonio, que todavia no se ha articulado con fuerza, es ontoldgica.

Las misiones eran utdpicas en un sentido amplio, es decir, no estaban ubicadas en ninguna
parte -no estaban en un pais occidental ni en la colonia, ya que eran mundos separados en
todos los aspectos, una idea sin anclar- y eran, por lo tanto, espejos perfectos de lo que era
posible. Pero esta utopia, vista desde los ojos occidentales, fue quirirgicamente separada de
la ontologia de la modernidad a la que pertenecia, de las relaciones de poder que establecio,
como si no hubiese sido una cabeza de playa fundamental en su avance sobre otras fronte-



118 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

ras ontoldgicas. Tal vez debido a esta brutal separacidn, la utopia de las misiones finalmente
desapareci6 en el aire. Las misiones sufrieron un destino similar. Los jesuitas fueron expul-
sados de Portugal y Espafia y sus colonias y su trabajo de conversion se detuvo y lo poco que
quedaba de sus edificios pronto se convirti6 en ruinas. La utopia fue devorada por la selva,
como las ruinas. Regreso, digamos, a su lugar en la naturaleza, al mundo de lo primitivo. Pero
recientemente, después de mas de dos siglos de crepusculo, la utopia volvié a mostrar su ros-
tro y, paraddjicamente, lo hizo de la mano de los guaranies contemporaneos, aquellos sujetos
al margen (en todos los sentidos: al margen de la historia, del campo, de las ciudades). Nada
puede ocultar, sin embargo, que las misiones fueron la ruina de los guaranies. Sus ruinas, en-
tonces, son lugares de consolidacion de la ruina indigena, de su exaltacion (turistica, nacional,
supranacional) como proyecto de civilizacion. El significado de una ruina se impone sobre el
significado de otra (porque glorifica, exalta, comercializa). Lo que perdura es la huella de la
ruina como ruina: un vestigio de lo que fue, pero un emblema inconfundible de lo que queda.

SEGUNDA TOMA: TRUCHAS, POBREZA, DESARROLLO

Subo con Ratl Tenezaca el ascenso a Culebrillas, un tramo ecuatoriano del Qhapaq Nan.
Raul va adelante, saltando dgilmente sobre las piedras. Yo voy detrds, cansado, guardando
el poco aire de estas alturas. Camino por siglos de historia, pasando de un tiempo a otro en
este camino que caminaron Atahualpa y Pizarro y Bolivar antes que yo y también millones
de rostros que la historia, tan selectiva, no recuerda. Camino, o eso me gustaria, en busca de
la conexién con los caminos que hicieron los incas y sus ancestros. Camino por un tiempo
que resiste, no se rinde, es rebelde y dificil de atrapar. Yo, que vivo a miles de kilometros de
distancia y vengo aqui a caminar -y a describir, por supuesto, a dejar mi marca en este texto—.
Raul vive abajo, en una comunidad cerca de Achupallas. Vive de poco, como casi todos los de
por aqui. La reforma agraria que transformo el régimen de hacienda en Ecuador en 1964 no
alcanzo este rincon perdido en las montaifias. Raul tiene una pequena chacra donde cultiva
cereales y tubérculos andinos. Estd construyendo piscinas para truchas y piensa hacer un alo-
jamiento para los turistas que habran de venir cuando la promesa de progreso que supone el
Qhapaq Nan se materialice en unos pocos mochileros dispuestos a hacer la larga (y hermosa)
caminata hasta Ingapirca. De repente el camino que ha caminado toda su vida es mucho mas
que la linea sinuosa y serpenteante que lo lleva a tantas partes. El camino ya no es el camino.
Ahora es el Qhapaq Nan. Los desheredados ven en él una sélida promesa. Ahora ofrece desa-
rrollo, una curacion elusiva, aunque su costo puede ser terriblemente alto.

Sin embargo, es innegable que un patrimonio comercializable es atractivo, especialmente
(como ocurre con tanta frecuencia) cuando los pueblos que viven cerca a o en sitios o paisajes
patrimoniales son indigentes. En situaciones en las que los pueblos desfavorecidos se com-
prometen con entusiasmo con el patrimonio y el mercado, la relacion es bastante desigual,
una iteracion de la época colonial. Ademas, la patrimonalizacion del camino es violenta. La
politica de nombrar, de la que participa, esta imbricada en la politica de acumulacion. Nom-
brar lugares como patrimonio estd atrapado en la (re)produccion de procesos mas amplios de
fetichizacién que buscan eliminar las relaciones modernas de desposesion. En Pomata, en la
orilla sur del lago Titicaca, a pocos pasos de la frontera de Pert con Bolivia, pregunté por el
camino de los incas. Nadie sabfa nada. Pregunté por el Qhapaq Nan. Mucho menos. Fui a la
estacion de policia. No tenian idea. Fui al municipio, donde un hombre pequefio y cetrino,
responsable de la imagen institucional, me dijo que habia oido hablar del asunto pero que



Ruinas como patrimonio 119

no sabia nada preciso. Entonces recordd que otro funcionario podria saber mejor. Lo llamé.
Sabia mejor. El camino de los incas, el portentoso Qhapaq Nan de la UNESCO, al que me
llevo esta a pocas cuadras de donde estabamos. Es el modesto camino que une Pomata con Si-
sipampa, al otro lado de la colina, quizas desde tiempos tan antiguos que ya no se recuerdan.
Es el camino utilizado por los lugareios para ir de un lugar a otro. El camino, simplemente.
Nada de incas o de Qhapaq Nan, una “nada” que expone la jerarquia del nombrar.

La politica de nombrar es una politica de posesion (y despojo, por supuesto), amplia y abar-
cadora. Ahora el camino pertenece a alguien, sin importar que ese alguien sea tan abstracto
como la nacién o la humanidad. Pertenece a alguien porque ahora es un “sistema de cami-
nos” con un proposito y un destino: el patrimonio. Nombrar junto con poseer. Restricciones
sobre el significado y el uso del camino: esto es lo que se inform¢ a las comunidades en los
protocolos de “consulta” que se implementaron antes de su nominacion (y que terminaron
con documentos llenos de firmas de acuerdo, obtenidas quién sabe cémo) y que atn se estd
implementando, quizas incluso con mas fuerza ahora que el camino es un objeto de gestion.
Los aspectos deletéreos del nombrar no pueden ser mas evidentes que en el sentido de propie-
dad y verticalidad de la patrimonializaciéon. Nombrar el camino con un nombre quechua no
atenua la desposesion; la subraya. Exacerba la violencia del nombrar y los aspectos materiales
de la marginacién mediante la acumulacién por despojo que, para David Harvey (2005, p.
159), incluye la

... mercantilizacion y privatizacién de la tierra y la expulsion forzada de poblaciones campesinas...;
la conversién de varias formas de derechos de propiedad (comunes, colectivas, estatales, etc.) en de-
rechos exclusivos de propiedad privada...; la supresion de los derechos a los bienes comunes; la mer-
cantilizacién de la fuerza de trabajo y la supresion de formas alternativas (indigenas) de produccion
y consumo.

El Estado, con su monopolio sobre la violencia y sobre las definiciones de legalidad, des-
empeifia un papel crucial en el apoyo y la promocion de estos procesos. La patrimonializacion
del camino no es tan inocente como parece -y como se proclama-. Mas alld de los llamados
ala identidad, la integracion y el desarrollo se encuentra una condicién ontoldgica: el camino
como patrimonio (es decir, como Qhapaq Nan) es un avance de la ocupacién (post)moderna
de territorios y subjetividades que anteriormente no habian sido intervenidos de una manera
tan agresiva. Esta condicién ontoldgica es evidente en la articulacion del proceso patrimo-
nial con los discursos del desarrollo, desde el obvio difundido por los agentes del patrimo-
nio, el turismo, hasta otros mucho menos obvios, como el neoextractivismo y su expansion
concomitante de infraestructura (Diaz 2017; Jofré 2017a). Esta jerarquia de obviedad sugiere
que el turismo es un sefiuelo que distrae la atencion analitica y politica de donde puede ser
mds importante: describir vinculos mas profundos y perjudiciales entre el patrimonio y el
desarrollo. No es que las consecuencias del turismo no sean importantes, por supuesto, ya
que han demostrado causar dafios duraderos a las fragiles solidaridades comunitarias y a las
relaciones antiguas; es que el turismo es mucho menos dailino (y con impactos que de alguna
manera pueden ser limitados o, incluso, reducidos) que el avance ontolégico mas amplio que
el patrimonio respalda y legitima.

Un componente basico de ese avance es la naturalizacion de la inevitabilidad del desarro-
llo, del neoextractivismo, de su violacién de derechos naturales y humanos. En linea con tal
avance, la industria del patrimonio también es extractiva: no extrae productos tradicionales
sino nuevos, “valores patrimoniales”, de sus lugares de origen en redes de relaciones cuya im-



120 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

portancia no es solo histérica. Desarraiga el “patrimonio” de origenes, destinos, diferencias y
luchas de poder: su historicidad es velada por su reificacion. Transforma lugares de memoria
en sitios arqueoldgicos y, mas tarde, en sitios patrimoniales (Jofré 2017b). Al erradicar los
“valores patrimoniales” de sus redes tradicionales de relaciones, la industria del patrimonio
los dispone para su posesion por la ontologia de la (post)modernidad. Las dimensiones se-
midticas tradicionales son arrancadas de las totalidades sociales, no solo retéricamente, sino
también como experiencias vividas.

El extractivismo patrimonial resuena con un eco muy fuerte en otras industrias extractivas
e indica su concurrencia simultdnea en el escenario del desarrollo; también sefiala su natura-
leza puramente industrial. Al extraer “valores patrimoniales” de esta manera, los singulariza
y los aisla —dandoles un nuevo significado—-, permitiendo la operacién industrial y poniéndo-
los a disposicién del entramado moderno vy, claro, también del turista, ese ser paraddjico que
acude a lugares para “ver cosas que no alcanza a comprender, signos que no sabe interpretar,
una lengua que no entiende, una religién cuya esencia ignora, un paisaje que lo rechaza, vi-
das que seria incapaz de compartir”, como escribié Nooteboom (2002, p. 104) con extrema
lucidez. Menuda paradoja; pero no es tal. Por eso el trasplante es s6lo espacial; no es cultural,
claro, porque el turista quiere referentes comprensibles. Curioso ese turista avido de tiempos
y lugares distintos pero que quiere estar lejos sintiéndose como en su casa: en buenos hoteles
de cadena, todos iguales, donde la comida internacional matiza la intromisién consentida, y
resentida, de la gastronomia local. El turismo en el camino como equivalencia de desarrollo
mercantiliza un bien ex6tico y antiguo. El acceso de bienes exéticos a los turistas que llegan de
todas partes tifie los movimientos que ocurren en la red de la que forma parte el camino. En su
caso, la excepcionalidad que se ofrece para la venta es temporal -y fascinante-. Una fascina-
cién por una asombrosa civilizacién ahora inexistente, cuyos innominados herederos sirven
a los turistas o los importunan en las esquinas vendiendo artesanias o planes turisticos —o
mendigando-; una fascinacion al alcance de pocos, edificada sobre la desposesion de muchos.

Si el turismo es el mal menor, digamos, el mayor mal es que los habitantes locales son
impactados, por completo, por una ontologia que antes habia sido apenas marginal. El acto
patrimonial sobre los antiguos caminos andinos los crea como otros y los ubica fuera de este
tiempo, aqui también negandoles la coetaneidad —después de todo, deben proporcionar la
autenticidad temporal que exige el turismo, es decir, tienen que pertenecer a un tiempo dife-
rente, cuando el camino era un camino y no una ruina, cuando era el camino y no el Qhapaq
Nan-. Son los herederos no herederos del camino, la sal étnica que condimenta el plato pa-
trimonial que los turistas comen con avidez y por el que pagan precios a veces escandalosos.
Ahora su cultura es un conjunto de mercancias para la venta, pesadas y evaluadas por su
potencial de consumo por otros que vienen de fuera sélo por el momento.

En la transformacién industrial de los caminos andinos en el glamoroso Qhapaq Nan la
nostalgia juega un papel importante. Es una afioranza de una época anterior (la de los incasy
sus antepasados, con su poderosa resonancia de lo auténtico andino) que atin no ha perdido su
halo utdpico, aunque ha sido disminuido y sometido a la forma mercancia. Ese es el resplan-
dor quimérico que transpira el Qhapaq Nan (y su totalidad fantasmal): mundos truncados,
mundos que podrian haber sido, alternativas bucélicas (pero también bucolizadas, un tema
central para la industria del turismo) ante las depredaciones de la (post)modernidad. Bucoli-
zadas, por supuesto, porque la idealizacion de una arcadia perdida, un paraiso localizado en
las montafias andinas tanto como en la niebla del suefio romantico, contrasta positivamente
con la aporia de la civilizacion. Esta nostalgia tiene un potencial politico indudable, aunque



Ruinas como patrimonio 121

ninguna agenda contemporanea lo reivindique por completo. Sin embargo, la nostalgia des-
crita por Fredric Jameson (1991, p. 19) como un componente bésico de la (postymodernidad
es incompatible con “una historicidad genuina” y se limita a usar el pasado como un compo-
nente histrionico de una coreografia temporal restringida a la experiencia del aqui y el ahora.
Esta es la nostalgia que domina la experiencia del Qhapaq Nan y no pone el pasado, como
dirfa Jameson (p. 19), “mas alla de todo rescate estético”, sino justamente dentro de los limites
exclusivos de ese rescate estético —si por ello entendemos un rescate que elude deliberadamen-
te el mundo de lo politico como transformacion-. Porque el poder de la patrimonializacién
es justamente su capacidad de neutralizar (cuando no de eliminar) los significados histéricos
reales del bien patrimonializado al mismo tiempo que lo entrega al consumo como bien cul-
tural en un espacio enteramente vaciado de historicidad -y cuando escribo “reales” en cursiva
no busco aludir a la naturalizacién moderna de lo real, que tan bien analizé Timothy Mitchell
(2000), sino a su sentido anterior a la accion patrimonial-. Por eso la patrimonializacion es
capaz de tomar un bien como el camino, que pertenecié a un mundo sometido y pisotea-
do por la conquista, pero aun asi temido como un posible horizonte de insubordinacién, y
colocarlo en un espacio aséptico e inofensivo al que concurren los turistas de manera tan
desprevenida como a una fiesta de domingo. Esta doble operacién patrimonial, neutralizar
cierto sentido de lo politico y entregar al mercado cultural, ha sido muy exitosa a nivel mun-
dial. Este vaciamiento de la historicidad, este poner el pasado mas alla de cualquier empresa
politica no moderna, hace de la industria del patrimonio una estupenda aliada de las politicas
gubernamentales en la era del neoliberalismo multicultural y, sobre todo, una punta de lanza
fundamental en la cruzada ontoldgica (post)moderna.

;Quién tiene el control interpretativo del Qhapaq Nan? Cualquiera podria decir que el
asunto es relativo porque las interpretaciones son idiosincrasicas. En ese sentido, nadie podia
controlarlas. Pero el poder tiene manos largas y distingue entre buenas y malas interpreta-
ciones, y esa distincion ha sido cada vez mas importante y con consecuencias mas duraderas
junto con un deseo muy claro de lo (postymoderno por llenar los espacios que habia dejado
relativamente intactos, ubicados dentro de fronteras con biomas fragiles, poblaciones vulne-
rables y mercancias deseadas —una condicion de la que participan los “valores patrimoniales”
y que, al mismo tiempo, sirven-. Sin embargo, aunque la patrimonializacion del camino es
ampliamente promovida y patrocinada, esto no significa que no haya sido cuestionada; varias
comunidades en Argentina y Pert se han opuesto con argumentos que provienen de la protec-
cion territorial y que han sido pronunciados desde un lenguaje cultural que, como en el caso
de las misiones, se traduce en diferencias ontoldgicas. Como lo seiial6 la relatora especial de
la ONU sobre pueblos indigenas (Daes 1997, p. 12):

En realidad, los pueblos indigenas no ven en absoluto su patrimonio como una propiedad —es decir,
bienes que tienen un propietario y que se utilizan para obtener beneficios econémicos-, sino en térmi-
nos de responsabilidad individual y colectiva. El poseer una cancién, un relato o unos conocimientos
médicos trae consigo ciertas responsabilidades de respetar a los seres humanos, los animales, las plan-
tas y los lugares con que el relato, la cancion o el medicamento estan vinculados, y supone mantener
una relacion reciproca con ellos. Para los pueblos indigenas, el patrimonio es mas un conjunto de
relaciones que un conjunto de derechos econdémicos. El ‘objeto’ carece totalmente de significado sin
una relacion, ya sea un objeto fisico, por ejemplo, un lugar sagrado o un instrumento ceremonial, o
intangible, como una cancién o un relato. Para venderlo es indispensable poner fin a la relacion.



122 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Ese es el punto, me parece, el elemento basico en la conversion del camino en el Qhapaq
Nan: para venderlo como patrimonio de la humanidad es necesario poner fin a las relaciones
de las que participaba. Para venderlo en el mercado turistico y como un elemento impor-
tante de la soberania ontoldgica (post)moderna las otras voces que lo nombran deben ser
silenciadas. Al hacerlo, la autoridad del discurso patrimonial produce dos lugares: uno legi-
timado donde moran los que creen y aceptan ese discurso y otro descalificado para quienes
resultan refractarios. La cuestidn es francamente maniquea: hay buenos, los que saben qué
es el patrimonio y cémo cuidarlo, los que actian como sus herederos, como si se tratara de
una propiedad y no de un significado; aquellos que se invisten del papel de sus guardianes,
expertos autonombrados que lo tratan como un nifio indefenso (que debe ser protegido y
custodiado), que lo despojan de su condicidn histdrica. Y hay malos, los que no saben qué es,
los que atin no han oido que el antiguo camino andino es ahora el Qhapaq Nan, un activo del
patrimonio mundial. Los buenos estdn del lado del conocimiento disciplinario y las leyes, el
enredo de regulaciones que separa el patrimonio de la vida y que determina qué es un bien
patrimonial, donde encontrarlo, cuando establecerlo, como cuidarlo. Los malos estan del lado
deloilegal, del lado de la ignorancia. Estan en las afueras de la modernidad. Los buenos saben
que el camino que se ha convertido en patrimonio significa identidad, progreso, desarrollo;
que oponerse a él seria tan ignorante como estipido. Los malos oscilan entre un escepticismo
sostenido o un radicalismo agresivo y una complacencia ansiosa, en vias de convertirse en
buenos. Parafraseando a Hall (2000), cuando se ejerce el conocimiento del patrimonio, en
la practica los que son “conocidos” de una manera particular estan sujetos a él y quienes lo
producen tienen el poder de hacerlo real, de reforzar su validez, su estatuto como realidad.
Asi visto, el Qhapaq Nan no es libre: estd atrapado por el discurso que lo cred, midié y circulé.
Es el discurso del patrimonio, entonces, el que convierte los modestos caminos andinos (por
locales) en el Qhapaq Nan de los anuncios globales. Pero éste, celebrado y promovido como
un emblema de identidad y desarrollo, oculta que su significado esta controlado por la autori-
dad del aparato patrimonial y que las otras voces que tienen interés en el asunto no son real-
mente escuchadas —cuando aparecen en escena, incluso si su potencial contradictorio ya ha
sido neutralizado, sélo estan alli para santificar con su presencia el argumento disciplinar-.
Oculta desagradables realidades sociales: jerarquias, desigualdades, violencia (Jallade 2011).
La historia que va del levantamiento de Manco Inca y Tupac Amaru al Taki Unquy, de José
Miguel Condorcanqui a Juan Santos Atahualpa, es la historia de la lucha por la restitucion del
mundo como era hasta que comenzd el pachacuti desatado por los espaioles. El cronista Mar-
tin de Murua tradujo “pachacuti” como “volver la tierra” (en el sentido de transformarla) y
“quitar y desheredar lo suyo”, la inversién del orden (Flores 1987, p. 40). La patrimonializacién
del camino, con su violenta acumulacién por desposesion, es una continuacioén del pachacuti
por otros medios.

IMAGENES DIALECTICAS Y EL SENUELO PATRIMONIAL

Los procesos patrimoniales promulgados sobre las materialidades que he discutido y con
las que las poblaciones locales se relacionan de manera diversa han creado imagenes dura-
deras y poderosas, la mayoria de ellas vinculada a la muy antigua idea de la civilizacién, hoy
en dia disfrazada de desarrollo. Si debo usar los términos preferidos por la temporalidad
moderna, deberia decir que esas imagenes mezclan pasado y presente de formas muy curiosas
porque crean “cosas” que estan vinculadas al primero, pero hablan al segundo. ;Cémo descri-



Ruinas como patrimonio 123

bir esta curiosidad? Una forma es a través de las imagenes dialécticas bosquejadas por Walter
Benjamin de la siguiente manera:

No es que aquello que es pasado arroje su luz sobre lo que es presente, o lo que es presente arroje su luz
sobre lo que es pasado; mds bien, la imagen es aquella en la que lo que ha sido se une en un instante
con el ahora para formar una constelacion. En otras palabras, la imagen es dialéctica en un punto
muerto. Porque mientras que la relacion del presente con el pasado es puramente temporal, continua,
la relacion de lo que ha sido con el ahora es dialéctica: no es progresion sino imagen, repentinamente
emergente. Solo las imdgenes dialécticas son imdgenes genuinamente histdricas —es decir, no arcai-
cas— (Benjamin 1999:462).

Taussig (2004, p. 90) sefiald al respecto:

La historia se descompuso en imédgenes, no en relatos, y fue tarea del historiador ubicar esas imagenes
-imagenes dialécticas, las llamé [Benjamin]- que rescatarian el pasado debido a su resonancia con las
circunstancias actuales.

sQué es este estremecimiento cuando el pasado encuentra el presente? No tiene nada que
ver con continuidad sino con yuxtaposicion, como sefiald Taussig (2004, p. 90). Pero si esto
es tan evidente, la forma como el presente toca los “hechos” del pasado con su varita magica
para hacerlos suyos; si es tan evidente que el pasado no existe excepto en su relacién con el
presente, en su articulacion indestructible con los eventos que requiere y hace, produciendo
algo completamente nuevo a partir del encuentro (dialéctica, entonces); si, en verdad, toda
esta relacion es tan obvia, ;qué es lo que la hace tan invisible, tan poco aparente, tan espec-
tral? ;Qué impide a algunas personas verlo y que contintien tan decididamente tratando su
materialidad como un asunto de otra época que habla de otra época? Porque lo que deberia
sorprendernos no es que las “cosas” de otra época hablen en esta, sino que algunas personas
se nieguen a admitirlo. Sobre la ola de este rechazo he escrito este capitulo acerca de materia-
lidades del pasado que son, en verdad, materialidades del presente.

Las imagenes dialécticas en el campo patrimonial crean criaturas poco creibles (pero tti-
les) porque mezclan destruccién con salvacion. La destruccion de las misiones y de los cami-
nos andinos y ahora su salvacién como patrimonio, al menos de lo poco que queda, son actos
obvios en el devenir de la historia moderna. Entre esos objetos-signos destruidos y estos sal-
vados median las ruinas. Esto hace mas sorprendentes, no menos, las imagenes creadas por el
trabajo de la industria patrimonial, debido a que la relacién con objetos-signos convertidos en
patrimonio expone una atemporalidad aterradora: es una experiencia actual en objetos-sig-
nos actuales, pero su significado emocional (y su valor en el mercado turistico) estd vinculado
al pasado —el de los jesuitas y el de los incas—. Esa atemporalidad, actuada deliberadamente
en la escena patrimonial, neutraliza cualquier valor politico y permite el control hegemonico
de los significados utdpicos, que, sin embargo, no son eliminados y luchan para encontrar
espacios més amplios de operacién y circulacion. Las misiones y el Qhapaq Nan teatralizan el
pasado en escenarios contemporaneos llenos de significados patrimoniales controlados, pro-
mocionados y comercializados. Esa atemporalidad es un indice del presente, que ya no tiene
que ver con el tiempo sino con el espacio. Las misiones y el camino son lugares, no tiempos,
aunque su atractivo (su llamado) sea, pretenda ser temporal.

Esta atemporalidad convoca el concepto de heterotopia (Foucault 1986). Las heterotopias
son contrapuntos de las utopias (lugares sin lugar) y son



124 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

lugares reales —lugares que existen y que estan formados en la base de la sociedad- que son como

contra-sitios, una suerte de utopia promulgada de manera efectiva en la que los sitios reales, todos
los otros sitios reales que se pueden encontrar en una cultura, son simultdneamente representados,
impugnados e invertidos (p. 25).

Las imdagenes patrimoniales como heterotopias son, pues, absolutamente reales (tanto asi
que la intima relacién fenomenoldgica con ellas es la que define su valor patrimonial) y ab-
solutamente irreales —el tiempo que convocan, que las define, que les da valor, es un tiem-
po ido y, seguro, un tiempo de otros-. Yuxtaponen en un solo lugar “real” muchos lugares,
muchos sitios incompatibles, y ligan varias dimensiones temporales. Por eso también son
heterocrénicas -y (postymodernas, desde luego, porque representan tiempos perdidos que
colapsan (sin sentido de orientacién) en un solo lugar un rango amplio de experiencias tem-
porales—. La creacion de un lugar heterotdpico, advirtié Foucault, tiene la capacidad de abolir
el tiempo. Pero estos objetos-signos, claro, no eran heterotépicos cuando eran simplemente
caminos y misiones y no patrimonio de la humanidad. Por eso no son (re)descubiertos sino
creados como lugares heterotdpicos, como lugares donde se decreta la abolicién del tiempo y,
experiencia extrafnisima si no fuera tan frecuente en la (postymodernidad, donde también se
decreta su disfrute. Su caracter heterotopico despliega su otredad y su exotismo liberador por-
que “su papel es crear un espacio que es otro, otro espacio real, tan perfecto, tan meticuloso,
tan bien dispuesto, asi como el nuestro es desordenado, mal construido y confuso” (Foucault
1986, p. 26).

En los espacios reales-irreales que he descrito se promulga la autoridad discursiva del pa-
trimonio, pero no por si misma, sino como un elemento central en el avance de la frontera
ontoldgica de la (post)modernidad. El patrimonio, claro, no tiene que ver con el pasado sino
con el presente. El patrimonio es el sefiuelo de algo mds grande, mas poderoso, més pene-
trante. Vista asi, la materialidad de las misiones y los caminos andinos (de sus ruinas) pierde
inocencia: ya no son “cosas” con significados patrimoniales inmanentes, sino campos de ba-
talla en los que se despliegan diferentes concepciones del “patrimonio” (diferentes concepcio-
nes del pasado, del tiempo, de la vida) en entornos altamente politizados caracterizados por
posiciones e instituciones antagdénicas. Son construcciones semiéticas conflictivas, lugares
retéricos donde se ubican diversos actores y donde se desarrolla una dura lucha por el signi-
ficado, la identidad y la vida. Si esos significados quieren ser plenamente comprendidos, si la
relacion entre politica y voluntad (tanto individual como colectiva) quiere ser considerada, es
necesario ir mas alla de la idea de un mundo tinico con diferentes interpretaciones (un cierre
epistemoldgico) para alcanzar una perspectiva mas completa, la de muchos mundos y, por lo
tanto, muchas concepciones (una apertura ontologica). Este es el mundo de la materialidad
en su maxima expresion, no como un reino naturalizado sino como un espacio construido
donde la politica siempre esta en juego.

RECONOCIMIENTOS

Mi investigacion del Qhapaq Nan fue financiada por la Fundacion de Investigaciones Ar-
queoldgicas del Banco de la Reptblica y la de las misiones, que realizo junto con Adriana Dias
(Universidade Federal do Rio Grande do Sul), por Wenner-Gren y el Conselho Nacional de
Desenvolvimento Cientifico e Tecnoldgico (CNPq).



Ruinas como patrimonio 125

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Anzaldua, Gloria

1987 Borderlands/La frontera: the new mestiza. Spinsters/Aunt Lute, San
Francisco.

Benjamin, Walter

1999 The arcades project. Harvard University Press, Cambridge.

Chamorro, Graciela

2017 Cuerpo social. Historia y etnografia de la organizacion social en los pueblos

Guarani. Tiempo de Historia, Asuncion.
Daes, Erica-Irene

1997 Proteccion del patrimonio de los pueblos indigenas. Naciones Unidas, Nueva
York.

de Moraes, Carlos Neves

2010 A refiguragdo da tava miri Sao Miguel na memoria coletiva dos mbya-gua-

rani nas missoes/RS, Brasil. Disertacion doctoral, Universidade Federal do Rio Grande do
Sul, Porto Alegre.

de Souza, José Catafesto y José Cirilo Morinico

2009 Fantasmas das brenhas ressurgem nas ruinas: Mbyd-Guaranis relatam sua
versdo sobre as missdes e depois delas. En Historia geral do Rio Grande do Sul. Volumen 5: Po-
vos indigenas, editado por Arno Kern, Cristina dos Santos y Tau Golin, pp 301-330. Méritos,
Passo Fundo.

Diaz, Marcela

2017 Implicaciones patrimoniales: la declaratoria del Qhapaq Nan como patrimo-
nio mundial. Ediciones del Signo, Buenos Aires.

Fabian, Johannes

1983 Time and the other. How anthropology makes its object. Columbia Universi-
ty Press, Nueva York.

Ferreira, Patricia, Ariel Ortega, Vicent Carelli y Ernesto de Carvalho

2012 Tava, a casa de pedra. Video nas Aldeias, Recife.

Flores, Alberto

1987 Buscando un Inca. Identidad y utopia en los Andes. Sur, Lima.

Foucault, Michel

1986 Des espaces autres (Of other spaces: utopias and heterotopias) Diacritics
16(1):22-27.

Hall, Stuart

2000 Whose heritage? Un-settling “The heritage”. Re-imagining the post-nation.

Third Text 49:3-13.
Harvey, David

2005 A brief history of neoliberalism. Oxford University Press, Oxford.
Jallade, Sébastien
2011 La réinvention des routes incas: représentations et construction de la mé-

moire au Pérou (2001-2011). Droit et Cultures 62:119-137.
Jameson, Fredric
1991 Postmodernism or, the cultural logic of late capitalism. Verso, Londres.



126 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Jofré, Carina

2017a Una mirada critica de los contextos de patrimonializacion en el contexto
megaminero. Tres casos emblematicos en la provincia de Provincia de San Juan, Rep. Argen-
tina. En Arqueologia comercial: dinero, alienacién y anestesia, editado por Roberto Pellini, pp
143-175. JAS Arqueologia, Madrid.

2017b Arqueologia de contrato, megamineria y patrimonializaciéon en Argentina.
En Critica de la razon arqueolégica. Arqueologia de contrato y capitalismo, editado por Cris-
tobal Gnecco y Adriana Dias, pp 123-141. Instituto Colombiano de Antropologia e Historia,
Bogotad.

Losson, Pierre

2017 The inscription of Qhapaq Nan on UNESCO’s World Heritage List: a com-
parative perspective from the daily press in six Latin American countries. International Jour-
nal of Heritage Studies 23(6):521-537.

Mitchell, Timothy

2000 The stage of modernity. En Questions of modernity, editado por Timothy
Mitchell, pp 1-34. University of Minnesota Press, Minneapolis.

Neumann, Eduardo

2015 Letra de indios. Sao Bernardo do Campo, Nhanduti.

Nooteboom, Cees

2002 Hotel némada. Siruela, Madrid.

Segato, Rita Laura

2007 La nacion y sus otros. Raza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos de
politicas de la identidad. Prometeo, Buenos Aires.

Taussig, Michael

2004 My Cocaine Museum. University of Chicago Press, Chicago.

Wilde, Guillermo

2009 Religion y poder en las misiones de guaranies. Editorial SB, Buenos Aires.



DOS CASOS DE PATRIMONIALIZACION EN LA DISPUTA POR
LO ARQUEOLOGICO

WILHELM LONDONO

PRESENTACION

En el Caribe colombiano existen varias aldeas de origen prehispanico que actualmente
desempenian diversos roles en la disputa por lo patrimonial. Evidentemente en este escrito, se
reconoce que el patrimonio no es un significado que contiene tradiciones, folclores y heren-
cias intocadas, sino que hace referencia a estandarizaciones que se vinculan con campos de
poder donde diversas fuerzas exhortan a recordar, preservar, conmemorar ciertas personas o
eventos, en detrimento de otras memorias u otros recuerdos. Sin duda alguna, en este campo
de fuerzas que define lo patrimonial son reconocibles, por lo menos, tres actores: el primero
son las comunidades locales y sus sistemas de creencias (en lo que quepa de sistema); el segun-
do es el Estado y su necesidad de generar genealogias y efemérides; el tercero, el mercado y sus
formas de transaccién econdmica. Estos campos, sin duda alguna, se confunden y traslapan,
pero son al menos puntos de partida para la comprension del mercado patrimonial contem-
poraneo. Para el caso de América Latina, los elementos patrimoniales estan asociados al ma-
ridaje que se da entre Estado e Iglesia. De tal suerte, la tradicion, la sacralizacion del espacio,
son fendmenos posibles por la adscripcion del Estado al sistema moral colonial. Esto, eviden-
temente, hizo que la cuestion indigena se tornase efecto secundario de la institucionalizacién
de un Estado no secular. Construir el Estado era, como lo han sefialado diversos analistas
para el caso de América Latina (Gnecco, 1999; Londofo, 2003), incorporar los indigenas,
mimetizarlos en la voragine del mestizaje y volverlos ciudadanos. Asimismo, ciertas tradicio-
nes locales hoy dia son apropiadas por el mercado para incrementar segmentos de consumo,
como sucede con ciertos carnavales del Caribe, que han sido cooptados por multinacionales
para posicionar marcas de bebidas alcohdlicas de consumo masivo.

Segtn lo anterior, cuando se habla de patrimonio, es importante tener claro qué segmento
cobija la definicion segtn la diversidad de fuerzas que logran finalmente sedimentar algo
que debe ser celebrado, conservado y mantenido. Por esta razoén, es posible hablar de un un
verbo, “patrimonializar”, cuyo sustantivo, “patrimonializacién”, hace referencia a la accién
de convertir algo en patrimonio. Un dia de la semana, un objeto, un lugar, una practica, por
ejemplo. Bien recordaba el historiador German Colmenares (1987) cdmo, en el siglo XIX de
la historiografia latinoamericana, una de las preocupaciones era cdmo representar de ma-
nera adecuada los proceres de la independencia; de ahi toda la serie de regulaciones para los
bustos y estatuas que no eran artes secundarias para representar el legado, sino que eran en
si mismos la herencia histérica. Algo que puede ser inferido de la tesis de Colmenares es que
la construccion de la identidad nacional supuso estas regulaciones que a la vez permitieron



128 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

la formacién de monumentos, que igualmente permitieron la construccién de plazas, dando
forma y dimension a la historia de la nacidon, como forma hegemonica e ideologia de los proce-
sos de endocolonialismo (Alonso et al., 2018). En adelante el patrimonio podria ser percibido
a través de los sentidos; no seria un mero parrafo en el texto escolar, sino aquello conservado
en los recintos de los museos.

Es en la piel del patrimonio donde pueden verse los sintomas de una disputa por la historia
que no cesa en espacios que, como Ameérica Latina y Estados Unidos, no pueden agotar los
horizontes de la identidad nacional en el proceso constante de exclusion de los otros. No en
balde, las causas mapuches en el Cono Sur confluyen en los deseos constantes de juzgar las
acciones de Julio Argentino Roca como oprobiosas respecto de las comunidades locales, de
suerte que es menester suprimir sus bustos y estatuas, aun su estampa en la moneda nacio-
nal. Lo propio pasa en el sur de los Estados Unidos con el reclamo de los afroamericanos de
impedir la épica que gira en torno a la figura, también celebrada en monumentos, del general
Robert Lee. E igualmente lo mismo se escucha de los monumentos que celebran las victorias
deshonrosas de Franco sobre los pueblos indefensos de ese lado de la Peninsula Ibérica.

Esta disputa por lo patrimonial puede ser evaluada en diversos escenarios en vista de que
brota de maneras diversas. En el caso que me interesa explorar, tomo como punto de partida
dos aldeas prehispanicas donde se dan dos procesos disimiles en relacion a la patrimoniali-
zacién. Estas estdn ubicadas en el norte de Colombia en parques naturales en la ciudad de
Santa Marta, que es un distrito; esto significa que, a diferencia de un municipio, hay normas
adicionales parala administracion local, dado que es un destino turistico, cultural e histérico.

El primer caso es el de la aldea Pueblito Chairama, ubicada en el Parque Nacional Natural
Tayrona, a pocos kilometros de la capital, Santa Marta. El segundo caso es la aldea Ciudad
Perdida Teyuna, la cual estd en el Parque Nacional Natural Sierra Nevada de Santa Marta
(SNSM, de aqui en adelante) (figura 1). Una diferencia administrativa es que Chairama no es
parque arqueoldgico; sin embargo, Ciudad Perdida silo es, junto con el Parque Arqueoldgico
de San Agustin, en el departamento del Huila, y el Parque Arqueoldgico de Tierradentro, en
el departamento del Cauca. Ciudad Perdida seria el parque arqueoldgico del departamento
del Magdalena.



Dos casos de patrimonializacién en la disputa por lo arqueoldgico

7500w

worw

0w

200w

MACROLOCALIZACION

o

Atantic
Ocean

MAP OF SNSM

’
v’

iy "
% 'MARCARIBE

[]resvEEsrumo

o

LA GUAJIRA

p_ RIOHACHA

s SANTA MARTA

wown
s

Leyenda Tématica
® Ciudad Persica
®  Fuabito Craama
5 Pamor

a ATLANTICO

MAGDALENA Resguardo Indigena
Kogui Arahuaco Malayo
caRTAGENA Parque Natural Tayrona
Parque Natural
CESAR Sierra Nevada de Santa Marta
Cuerpos de Aguas

Divison Poltica (Municipios)

BOLIVAR

e

1:1.000.000
100 50 o
==

100

Tsovw Tedvw oW 200w Tv0w

Figura 1. Principales areas mencionadas.

Las apreciaciones sobre los dos casos, vienen de un proceso de observacion de casi una
década que ha implicado visitas a los sitios, entrevistas con actores locales y conocimiento
basico de la arqueologia regional. Mucha de la informacidén recolectada tiene vetos que han
sido impuestos por las personas con las que he conversado; en este sentido, exploro los dos
casos de patrimonializacién sin comprometer ninguna autoridad civil o indigena, siendo las
interpretaciones de mi entera responsabilidad.

PUEBLITO CHAIRAMA

Muchos turistas internacionales que visitan el Parque Nacional Natural Tayrona recorren
la aldea prehispanica Pueblito Chairama (figura 2), pues es uno de los lugares imperdibles en
el transito por esta parte del Caribe colombiano. La aldea, hoy dia, es considerada un sitio
arqueologico, pero se sabe que fue saqueada y destruida por los conquistadores en la primera
mitad del siglo XVI (Reichel 1951). En la documentacién colonial, no hay mucha informacion
sobre la aldea después de su destruccion y el interés por ella comienza a emerger cuando ar-
quedlogos norteamericanos hicieron visitas a la zona, motivados con el interés de acrecentar
colecciones en las principales ciudades de Estados Unidos, como Boston, Nueva York y Chi-
cago. Las referencias a la aldea, por ejemplo, abundan en documentos como tesis doctorales,
en especial la de Gregory Mason (1938), quien visit6 la region en el primer tercio del siglo XX.



130 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Figura 2. Pueblito Chairama (Foto del autor, 2010).

Mason, motivado por su mentor, Marshall H. Saville, visité Santa Marta con la intencién
de encontrar las “ruinas de los Tairona”. Varios afios antes deesta visita, habia escrito en un
periodico de Nueva York que era hora de dejar de competir con Europa por Grecia y Egipto,
cuando en América tenian ruinas aztecas (Mason 1923). Hizo practica su predicado de 1923
y recorrid el Caribe haciendo reconocimientos en la red de haciendas que estaban asociadas a
la United Fruit Company (Joyce 2017). Entonces estas primeras arqueologias se hicieron bajo
el nuevo proyecto imperial de los Estados Unidos que buscaba convertir a América Latina en
despensa de comida y antigiiedades.

Los saqueos sistematicos a Chairama en el siglo XVI, sumados a las actividades de guaque-
ria a inicios del siglo XX, mas las actividades extractivas de objetos por arqueélogos a partir
de la década de 1920, generaron las condiciones de posibilidad para producir una ruptura
sobre los derechos legitimos de los indigenas locales sobre la aldea. Los norteamericanos,
armados y en busca de El Dorado, mas los campesinos, igualmente armados y en busca de
guacas, sin duda generaron el repliegue de los indigenas de estos sitios, pues su vida se veia
amenazada. Desde la dptica local, esto fue lo que efectivamente ocurrid; las comunidades in-
digenas percibieron la llegada del colonialismo en el siglo XVI como un proceso ininterrum-
pido de saqueo y expoliacién que ha determinado la légica cultural en clave de resistencia;
segun estudios recientes realizados con apoyo de la Unién Europea y las comunidades koguis
de las cuencas norte de la SNSM, se comprobd la existencia de lo que pareciera ser un pequeio
museo de las atrocidades del colonialismo que consiste en unas espadas de las primeras bata-
llas llevadas a cabo por los espafioles contra las comunidades indigenas (Mestre y Rawitscher
2018). También ha quedado muy claro que la aldea Pueblito Chairama se llama originalmente
Teykd, porque es la aldea del mamo civilizador teykii que gobernaba antes de la usurpacion.



Dos casos de patrimonializacién en la disputa por lo arqueolégico 131

Lo que es claro, es que la aldea comenz6 a ser considerada como un “problema” arqueo-
légico en el siglo XX y desde alli se deslegitimaron las narraciones que unian a los actuales
indigenas de la SNSM con Pueblito Chairama. En el teatro de la historia, de guion colonial,
la discontinuidad, en manos de la arqueologia, se proclamé como el discurso cientifico que
tendria a su sombra los mitos genealdgicos de los indigenas que serfan una mera curiosidad
etnografica. De hecho, en 1953, Reichel-Dolmatoff sefialaba que en las genealogias kogui era
comun encontrar referencias a los tairona como pertenecientes al mismo conjunto de clanes
(Reichel 1953). Pero esto fue simplemente mencionado sin cuestionar las rupturas entre los
kogui y los tairona, a cargo de los arquedlogos norteamericanos y sus narrativas basadas en
esta discontinuidad.

La mecanica de la ruptura fue béasica. Dado que la literatura colonial seialaba que los espa-
foles debieron enfrentar a los furiosos caribes, y en vista de que estos fueron sometidos, segin
esa misma literatura, las célebres ciudades descritas en las cronicas deberian ser de los caribes
y los actuales indigenas venidos en migraciones desconocidas. De esta manera, se definiria
la agenda antropoldgica en la cual la arqueologia se encargaria de los monumentos de tribus
extintas y los etnografos de las tribus actuales. Claramente, la cultura material de los extintos
indigenas seria usada para darle contenido a los museos y las tribus actuales se estudiarian
como una rareza en desaparicion (Londofio 2020).

La tension de esta ruptura se expresa actualmente desde dos orillas opuestas. De un lado
esta la vision estatal que supone esta aldea como un monumento arqueolédgico. De otro lado
esta la vision local que no ve la aldea como un vestigio, sino como un elemento constitutivo
de la identidad local. Cada orilla supone sus propias formas de lidiar con las materialidades
del patrimonio.

La dualidad expuesta arriba obviamente supone también diferencias culturales y politicas.
Hoy dia la aldea, en tanto experiencia turistica, estd en manos de operadores locales de turis-
mo que brindan, a extranjeros en su mayoria, orientaciéon sobre como visitar las ruinas. Asi-
mismo, en tanto sitio arqueoldgico, el drea sdlo puede ser intervenida por arqueologos acredi-
tados ante el estado colombiano, pero en realidad la intervencion sistematica ocurre en cosas
insustanciales como la poda del prado que esta a cargo de funcionarios del parque natural.

Para llegar a Chairama hay que cruzar Santa Marta. Una vez se llega al peaje de Nehuanje
se sube una pequefia cuesta y se pasa por una vereda que tiene un nombre particular: Tinajas.
Al parecer, el nombre se debe a la presencia impresionante de miles de fragmentos de cerami-
ca prehispanica. Unos cuantos kilometros adelante hay una pequena poblacion al costado de
la troncal que ahora es un poco mas ancha que a la salida de Santa Marta, y con menos gente
alrededor. Esta vereda se llama Calabazo y es el lugar donde comienza una caminata de unos
cinco kilémetros para llegar a la aldea Pueblito Chairama. En Calabazo hay un par de tiendas
de abarrotes y es posible comprar bastimentos para la travesia. Los primeros metros tras-
cienden por en medio de Calabazo. A medida que uno recorre camino, las casas se reducen
alrededor y en la tltima hay una persona que insdlitamente recibe dinero a cambio de pagar la
entrada al parque. Capitalismo en su mds solida expresion. Alguien cobra dinero por caminar
en un area que, por definicion, no es susceptible de ser modificada o intervenida de ninguna
manera, a excepcion de la misma naturaleza.

Una vez que se paga el impuesto por caminar en medio del bosque, hay que ascender por
los hombros de las pequerias sierras algun par de kilémetros. El suelo es arcilloso y en época
de lluvias se forman lodazales monumentales que hacen el camino intransitable. Al cabo de
un par de horas, el ascenso se reduce y se debe caminar por una suerte de meseta que se co-



132 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

rona por un sendero adornado de hileras simétricas de arboles de sombra. Después de unos
varios cientos de metros por ese tunel de acacias, sale el caminante disparado a la entrada
principal del Pueblito Chairama. La entrada es dramatica. Del bosque denso y adormilado
se pasa abruptamente a espacios abiertos con diversas terrazas que lucen brillantes por el sol.

Actualmente, esta entrada esta cerrada y la visita a la plazoleta principal prohibida porque
el Estado colombiano reconocié que esta plaza central contenia sitios sagrados que deben
estar blindados al flujo de turistas (Resolucion 0391 de 2018 emitida por PNN). Los sitios
sagrados se llaman “ezuamas”y en esa plazoleta estarian los ezuamas relacionados con la for-
macion y el liderazgo de los koguis, de tal suerte que desde el exterior se cree que se recuperé
la aldea para hacer una escuela de mamos.

La visién de la aldea hace diez afios fue impactante. Llegué lo mas temprano que pude a
Calabazo. Recuerdo que la alcabala estaba cerrada y no tuve que pagar el ingreso. Subi la falda
de la montafia y después de algtin agite me hallé en el sendero adornado de arboles que se aba-
lanzan sobre la via. Después, la aldea. La entrada estaba adornada por algunas lajas dispuestas
como parales, la marca indeleble de la presencia de ezuamas; ademas de ello, estaban las dos
plazas despejadas con sus verdes prados relucientes por la luz de la mafana; ese verde con-
trastaba con el gris de las rocas que formaban los anillos que servian de base a las viviendas.
Mas adelante, la via empedrada se ampliaba en una mas ancha de lajas gigantes dispuestas en
una simetria cautivante.

Hace diez afos, mientras caminaba por la aldea, s6lo habia un pequefio chico con una caja
de poliestireno expandido que le permitia vender refrescos. Era un chico kogui y, al parecer,
su familia vivia debajo de la aldea. La presencia del chico no era del todo arbitraria o coyun-
tural, hacia parte de la visién local del sitio que no es visto como un destino, un lugar por
visitar, sino la residencia en el mundo (figura 3). Esta lucha de fuerzas desiguales se expresaba
claramente en hechos como, por ejemplo, las prohibiciones que ciertos funcionarios hacian
a los cuidadores de aldea, usualmente campesinos de la zona, para que no interactuaran con
los indigenas estableciendo relaciones de reciprocidad, por ejemplo, la de recibir ayuda de los
indigenas en las tediosas labores de poda a cambio de pertrechos o dinero. A pesar de ello,
los funcionarios del parque, que eran mestizos locales, mantenian relaciones constantes con
los koguis, pues era sin duda “demasiado” impedir el transito y uso de la aldea a cargo de los
indigenas, maxime si en la aldea habia sitios de pagamento.



Dos casos de patrimonializacién en la disputa por lo arqueolégico 133

Figura 3. Pueblito Chairama (Teyku) habitado y con cultivos (Foto del autor, 2016).

En 2008, afio en el que recorri la aldea por primera vez, era posible ver como los caminos
de la aldea se perdian en la foresta y como, en los limites donde los arbustos habian sido po-
dados, se veian mas terrazas y anillos de antiguas viviendas. No era usual ver turistas. Han
pasado diez afios desde la primera vez que recorri Pueblito Chairama y el panorama que he
descrito es diferente. A cambio del paisaje de ruina prolija, hoy dia la aldea luce algo trans-
formada. Hasta el cierre de la plaza central en el 2018, ya era frecuente comenzar a ver areas
repobladas por familias kogui.

Estas imagenes forman parte de la segunda visién que esta determinada por los procesos
locales que se llevan a cabo en ese lugar. Hoy dia, antes de iniciar la cuesta que lleva a la en-
trada de la aldea, hay unas familias que ofrecen diversos productos, desde gaseosas, pasando
por cervezas algo frias, hasta manillas y mochilas tejidas a la usanza tradicional. En la aldea
propiamente, la soledad de los prados que hacia relucir los anillos prehispanicos a la luz de la
manana se ha difuminado. En la actualidad, después de coronar el paso por el bosque, sale
uno a terrazas habitadas con chozas y cultivos que son claro signo de una residencia en el lu-
gar. La aldea estd poblada. Desde el 2018, es imposible acceder alli si no tienes permiso de las
autoridades indigenas, lo que es de alguna manera un logro politico.

En el 2008, los funcionarios de turno, en sus oficinas en Bogota, sefialaban claramente que
cualquier intento de repoblamiento seria considerado una afrenta al inventario patrimonial
del Estado. La visiéon me parecia un poco exagerada teniendo en cuenta que la consigna poca
efectividad tendria en esas serranias donde estaban los campesinos conviviendo con los indi-
genas, en un lugar que ambos consideraban sagrado y de propiedad de los indigenas.

Es claro que en el siglo XVT se dio en Teyku una fractura de las dindmicas poblacionales.
Con los procesos de conquista y despojo en el siglo XVIy la configuracion del sistema de pro-
piedad de la tierra en el siglo XVIII, el espacio de la aldea literalmente fue diseccionado del
tejido territorial de los indigenas. Segtin una informacién que me suministré un funcionario



134 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

estatal de alto rango (2008), después que las autoridades colombianas demandaran un estudio
catastral del area donde esta Pueblito Chairama, se encontraron documentos coloniales que
recalcan la propiedad de cierta familia de Santa Marta. Dado que en ésta no hubo familias con
musculo financiero, mas alla de la formacion de hatos en las tierras bajas en la franja de costa,
Chairama nunca fue intervenida para cria de ganado o agricultura, tal vez por estar lejos de la
arteria principal que une Santa Marta con Riohacha. A diferencia de Chairama, otras aldeas
fueron intervenidas al convertirse en fincas dedicadas a la agricultura y la ganaderia, e incluso
usadas para la siembra de mariguana y coca. Se esta tratando de recuperar algunas de ellas
para convertirlas en parques arqueoldgicos privados.

En Chairama, ademas de que las bases circulares han sido nuevamente usadas para ubicar
las chozas, se ha comenzado a colocar pequeiios cercos para proteger las matas de maiz, pla-
tano y yuca de pequefos animales. A diferencia de hace diez afos, la aldea esta repoblada, lo
que para unos es un sintoma de oportunismo y para otros la consolidacién de una agenda de
defensa de derechos culturales. Si bien no hay declaraciones oficiales al respecto, funcionarios
de alto rango del departamento del Magdalena sefialan su preocupacion por la autonomia
que han venido ganando los indigenas, en especial por los procesos obligados de consulta
previa. Segin la normativa nacional, en las areas de linea negra (una linea que se ha trazado
alrededor de la SNSM) cualquier obra civil requerird una concertacion con las autoridades
locales indigenas. Esto ha hecho que se regule, de alguna manera, la presioén constante del ca-
pital multinacional por apropiarse de estas franjas del Caribe colombiano para su explotacion
como destino turistico. Un hecho interesante de esta politica es que las comunidades locales
deben solas enfrentarse a los capitales multinacionales, siendo el Estado un mero espectador.
Sin embargo, antes de dejar la presidencia de la republica en el 2018, Juan Manuel Santos
promulgé un decreto del Ejecutivo, el 1500 de 2018, que describe cada uno de los ezuama que
forman la linea negra y sefiala cudles son las acciones a seguir para que se dé una coadminis-
tracion de esos territorios. Santos, en un decreto que tiene su voz, dice que los intereses de la
propiedad privada, que son innegociables en esta norma, deben conciliarse con las visiones
locales que los consideran sitios sagrados.

Para el empresariado local, la vision del tema es que la venta de Santa Marta como destino
turistico se reduce, pues, a que las compaiias no estan dispuestas a financiar procesos de
consulta previa y compensaciones a comunidades. Para las grandes cadenas de hoteles y para
la burocracia regional principalmente, la creciente complejizacion juridica que condensa los
derechos culturales de poblaciones étnicas son una herramienta para la practica de un opor-
tunismo que construye lo indigena para el logro de beneficios econémicos. De otro lado, los
colectivos indigenas ven estos escenarios como logros de agendas de recuperacion de autono-
mia y territorios, que se basan en el derecho que tienen sobre el manejo y la propiedad de la
SNSM. Como me lo sefial6 la maxima autoridad indigena del norte de Colombia, José Santos
Sauna, cabildo gobernador de la Organizaciéon Gonawindua Tayrona, “los arquedlogos dicen
que nosotros venimos acd en el siglo XVIII, pero la realidad que es siempre hemos estado aca”
(abril de 2018).

Lo que resulta paradéjico de estas dindmicas es que la SNSM se vende como destino tu-
ristico por estar habitada de indigenas, los que, a su vez, segin el empresariado, son los que
impiden que haya mas turismo en la region. Lo insélito del caso es que ni las autoridades
locales ni las nacionales ven la susceptibilidad de estas sociedades serranas ante el avance
inminente no sélo de los proyectos de emprendimiento turistico, sino de las pandemias como
la que actualmente vivimos. Con la virulencia anterior, las comunidades se cerraron, pero en



Dos casos de patrimonializacién en la disputa por lo arqueolégico 135

la actualidad no hay certeza de que la agresividad de estos vectores finalmente irrumpa estas
comunidades que son bastante débiles.

Ademds de las transformaciones que se han dado alrededor de Chairama, acciones enca-
minadas por organizaciones indigenas obligaron a que las autoridades del parque bloquearan
dos accesos, uno por la entrada de Calabazo, otro por la entrada del Cabo San Juan, que es
el ingreso que comunica al Pueblito con la linea de mar. Con estos sellamientos se prohibe el
transito a lugares de pagamento que son usados por los kaggaba y que estan ubicados espe-
cialmente en pequeiias planicies que dan la base a recintos cuyas paredes son cantos gigantes
(figura 4). En el 2016, después del paso del huracan Matthew, estos lugares sagrados quedaron
expuestos, y debemos mencionar que antes eran de acceso libre para turistas.

Figura 4. Teilluna, jefe de todas las clases de piedras. Sitio sagrado cerrado al puablico.

Recuerdo que se podian apreciar los restos de libaciones que son conocidas en el castellano
local como pagamentos: restos de cuarzos, dispersos en grupos sobre las bases de los cantos.
Localmente, se llama la “zhdtukua”y es el acto de consultar al ezuama. Estos hitos son como
puntos donde se consultan las fuerzas primigenias, unas encargadas de ciertos animales y
plantas, otros del suefio, otros del agua, otros de la separacion entre la tierra y el mar y el dia
y la noche.

Habia un mensaje construido por la idea de que los cuarzos debian residir en las bases
de rocas gigantes, como si esos lugares indecisos donde la tierra no es todavia roca y donde
la roca no es todavia tierra fueran esenciales en los actos de ubicar los cuarzos. El lugar era
prolijo, de piso barrido y paredes gigantes en roca. Alguna vez el cineasta arhuaco Amado
Villafana decia que las rocas, los recintos que se hacian con ella o estaban compuestos de
ella, era como las catedrales del mundo judeocristiano. Asi, se podra inferir toda la violencia
que se despliega al cercar estos lugares y convertirlos en parques arqueoldgicos propiedad del
Estado. Algunos arquedlgos pensaban que los sitios de pagamentos eran basureros, tal vez de



136 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

collares porque se encontraban muchos cuarzos. No era asi. Eran sitios donde la gente habia
estado haciendo consulta.

Después de visitar el Pueblito, es posible caminar hacia cabo San Juan de Guia, un lugar
de alta demanda turistica, porque alli existe una playa de arenas blancas bafiadas de agua-
marina. Ese descenso se hace por lajas gigantes que forman un sendero inverosimil. En los
primeros tramos, la disposicion de las rocas forma tremendas pasarelas sobre los riscos, cosa
que hace inferir una gran destreza ingenieril de las sociedades prehispanicas que fabricaron
estas infraestructuras. Afortunadamente, este camino quedo sellado desde el 2018 y perdi6
su connotacion de area turistica.

A diferencia del ascenso que se inicia por Calabazo, el descenso al cabo San Juan de Guia
se hace al borde de la quebrada que tributa sus aguas al mar. Las personas que disefiaron el
camino de Teykd al cabo se tomaron el trabajo de disponer lajas sobre la canaleta que forma
la quebrada de tal manera que uno camina por encima del riachuelo. En algunos tramos las
cortas distancias entre los cantos rodados permiten que uno brinque, lo que da la sensaciéon
de rebotar en las rocas blancas. Teykd, como Macondo, estaba a la “orilla de un rio de aguas
diafanas que se precipitaban por un lecho de piedras pulidas, blancas y enormes como huevos
prehistdricos”.

Una vez que se desciende, se cruza un riachuelo que en épocas de lluvias alcanza a ser un
rio correntoso. En épocas secas, es un pequefio afluente de aguas transparentes que se desli-
zan por el lecho de arena blanca. Otra vez estos lugares bisagra, el rio que atin no se diluye en
el mar, pero que ya no es mas rio. Este lugar, igualmente, es sitio de pagamento y en alguna
oportunidad tuve la opcion de participar, en una quebrada a pocos kilémetros de alli, de un
tributo a los suefos. En esa oportunidad, el mamo (lider espiritual con funciones también
politicas) pidié que recordaramos lo que habiamos sofiado la ultima vez; debiamos tomar ese
suefio como si fuera algo del tamafio de una moneda y meterlo dentro de las manos formando
con ellas un cuenco. Una vez en este recipiente, debiamos enterrar el suefio cerca de la que-
brada y asi pagar por sofiar. Algin antropologo decia que este trabajo de pagar hace que los
sujetos construyan relaciones cotidianas con los lugares y con las redes de comunidad, lo que
a su vez permite consolidar organizaciones solidas que generan agendas politicas de mas largo
alcance. De esta manera, los lugares son los puntos que permiten tejer y sostener procesos mas
amplios.

Al respecto de los pagamentos, el mamo wiwa, Ramon Gil, explicaba que el pagamento es
esa condicion necesaria para hacer una contraprestacion por cosas que uno recibe como el
agua, el aire, las plantas, los animales. Dado que en estas comunidades opera una visién que
oscila entre el animismo y el analogismo, si apelamos a la cldsica clasificacién de Philippe
Descola (2005), las acciones que implican beber agua, sembrar, cosechar, por ejemplo, requie-
ren acciones simpaticas para afectar las partes complementarias con las cuales estas acciones
estan conectadas. Como en la episteme de la Europa del siglo XVI (Foucault 1999), el mundo,
con su flora y su fauna, sus cielos y sus mares, sus rios y sus montaiias, es un libro abierto que
deja indicios de las relaciones entre las cosas que ciertos eruditos, como los mamos, son capa-
ces de leer para asi mantener los equilibrios del mundo. Sin embargo, esto mundos se estan
quebrando desde siempre. Desde las colonizaciones del XVI, pasando por el crecimiento de
latifundio en el XVIII, mas los cambios territoriales de fines del XIX e inicios del XX; desde
los inicios del tiempo, la consigna ha sido la acumulacién de capital a costa de la expropiacion
territorial a indigenas. Efectivamente, esto es insostenible, por lo que es necesario pensar



Dos casos de patrimonializacién en la disputa por lo arqueolégico 137

estos territorios como las nuevas fronteras donde debe generarse el sanamiento del territorio
y del planeta.

En términos globales, el proceso kdggaba con Teyku es ciertamente inédito en Colombia.
Desde la promulgacion de la Constitucion Politica de 1991, se planted que el patrimonio ar-
queoldgico es de la nacion. Esto le dio continuidad a una politica de un Estado centralista. A
pesar de ello, el proceso en Chairama senala que el Estado ha tenido que hacer excepciones y
delegar el manejo de sitios a colectivos étnicos. De todas maneras, la rama judicial fallé a favor
de los indigenas ciertamente por la garantia de no usar el sitio para una actividad diferente a
una actividad ritual. Se expresa en estos actos la idea de un indigena ecolégico (Ulloa 2004),
que es el apropiado este tipo de concesiones.

En un pais que abiertamente reconoce que no hay continuidades entre las comunidades
prehispdnicas y las comunidades étnicas actuales, la ocupacién de Chairama es, sin duda,
desafiante y seguramente servira de punto de partida para la consolidacion de otras agendas
de recuperacion de tierras y autonomia politica indigena.

A pesar de que la plazoleta central se ha recuperado para el movimiento indigena, el flan-
co sur de la aldea se ha convertido en la nueva ruta de paso de un flujo creciente de turistas.
Entonces, vemos que los logros politicos son relativamente pequeiios comparados con el cre-
cimiento del volumen de turismo.

CIUDAD PERDIDA (TEYUNA)

La historia de Ciudad Perdida es incierta, lo mismo que la de Chairama. Lo tnico innega-
ble es que la ruina existe antes del Estado y antes de la conquista, pues los espafioles dieron
fe de su existencia y su ruina. Al igual que Chairama, su época de construccion es imprecisa,
pero se sabe que en el primer milenio de la era cristiana ya estaba ocupada (Giraldo 2010). A
diferencia de Chairama, esta aldea no estd ubicada cerca de la linea de mar, sino que esta em-
potrada varias decenas de kilometros arriba en la cuenca del rio Buritaca, uno de los afluentes
mas importantes del litoral occidental de la SNSM (ver figura 1).

En la década de 1970, cuando la SNSM era la despensa de la mariguana de Estados Unidos,
muchos campesinos que venian de los Andes colombianos comenzaron a poblar las faldas
serranas que otrora habian sido asentamientos indigenas. Ya que los indigenas estaban reple-
gados mas arriba de la montana, la colonizacion de las faldas bajas fue relativamente facil y se
hizo en corto tiempo. El campesinado, en su afan de producir, aré cuanta planicie encontrd
y, de esta manera, comenz6 a descubrir asentamientos prehispanicos que fueron el deleite de
aprendices de guaqueros y guaqueros renombrados que venian del sur arafiando riquezas a
las montanas.

A veinticuatro kilometros de una aldea que lleva el ilustrativo nombre de “Machete Pelao”,
los campesinos hallaron un sistema de terrazas unidas por caminos; pronto estas areas se
comenzaron a guaquear por la presencia de oro. Hay que recordar que, medio siglo atras,
enviados del magnate G. Heye, ingeniero civil egresado de Columbia University, habian lo-
grado conseguir en Santa Marta sendos lotes precolombinos en oro y ceramica, que fueron a
parar a las colecciones fomentadas por este sefior (Mason 1938). Las colecciones que comenzd
a formar Heye, es menester recordarlo, forman hoy dia la coleccion National Museum of the
American Indian. Comenzd a armarlas Heye mientras los arquedlogos que ¢l coordinaba
hacian espionaje en Latinoamérica; algunos de ellos usaban la red que habia conformado la
United Fruit Company para adentrarse en el territorio y asi poder rendir sus informes. Esto



138 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

fue lo que pasd con el arquedlogo-espia J. A. Mason que se reconoce como uno de los primeros
arqueologos profesionales que visité Santa Marta (Londofio 2020).

En Teyuna las terrazas tenian ajuares funerarios con oro, de manera tal que la eventual ri-
queza desato toda serie de animosidades entre los guaqueros. Una vez que comenzé el saqueo
intensivo del lugar, el inicio de los enfrentamientos armados entre familias fue casi inmediato.
Los saqueos no sélo terminaban con la venta de los collares con cuentas de oro en los bares
de Santa Marta, o con la subasta de los caciques en miniatura adornados con grandes coro-
nas doradas en los burdeles de la ciudad. Ademas de los conflictos que desataban las copas,
también arreciaba la guerra, no sélo por quién exploraba mas espacio, sino también por cémo
evitar ser robado al sacar y transportar el botin en el largo camino de Ciudad Perdida a Santa
Marta. La sangre no se hizo esperar y mas pronto que tarde comenzaron las intrigas que ter-
minaron en emboscadas, rencores y venganza.

Cuando comenzd el llanto de las viudas, uno de los baquianos que habia sido pionero en la
subida a Ciudad Perdida, Franklin Rey, se tom¢ la tarea de ir hasta la fria Bogota a poner en
conocimiento de las autoridades el desorden que reinaba en el alto Buritaca. Ante la queja de
Rey, el gobierno colombiano envié las primeras misiones arqueologicas que comenzaron a ha-
cer documentaciones de los hallazgos; junto con arqueologos y arquedlogas también comenzé
a imponerse cierto orden por medio de la visita regular del ejército.

Algunos de los baquianos viejos con los cuales tuve oportunidad de conversar contaban
que ellos se encargaron de llevar los equipos de profesionales a las ruinas. Fueron ellos mis-
mos quienes ayudaron con los rigores de la medicion y del levantamiento de planos y, en casos
mas extremos, sugirieron donde debian reposar las lajas para darle la forma a una aldea que
prometia como destino turistico.

Las primeras campaias de los baquianos fueron dificiles. La lluvia tropical hacia imposible
tener fuego en los campamentos, y sin fuego era dificil hacer los alimentos que alivianaban
la pesadumbre de la humedad. De este modo, las primeras labores en este mundo que parecia
crearse consistieron en prepararse contra el agua. Siempre me provocé buen humor que los
baquianos me contaran sus aventuras. Con plasticos se hicieron depésitos que se llenaron de
madera; a la siguiente visita, habia lena para el fuego del arroz y el calor del café. Pronto uno
de los baquianos colonizé un cruce de aguas y alli pudo hacer una primera parada en la rutaa
la aldea. El primer punto de la avanzada fue “Donde Addn”. Como una sefial del destino, asi se
llamé el primer hombre de esta nueva colonizacién. Campesinos despojados de sus tierras en
el interior de Colombia, colonizando las faldas serranas que escondian las cosas de los indios.
Parece una novela de Saramago.

Mads arriba de Adan, otros campesinos hicieron lo propio. Colonizaron otras vertientes
para robarle a la montafna donde poner pastizales para ganado, y donde sembrar platano,
café, yuca y demas bastimentos necesarios para sostener sus familias. Igualmente, estos ba-
quianos tuvieron que negociar con los indigenas el paso por tierras nativas y asi se fueron
gestando las formas de territorialidad actual. Negociando con campesinos e indigenas, los
baquianos lograron consolidar una red de campamentos que permitieron, ya en la década de
1990 plenamente, ofrecer un tour que permite la visita a la aldea prehispanica de Ciudad Per-
dida, conocida entre los indigenas como Teyuna. Hay que recalcar que ésta siempre ha estado
habitada por unas familias kogui y que este hecho ha sido ciertamente obviado en muchas
descripciones del sitio.

Para muchos visitantes, las décadas de 1980 y 1990 estuvieron marcadas por el riesgo la-
tente que implicaba la visita del lugar. El Ejército de Liberacién Nacional (ELN) se adjudicé



Dos casos de patrimonializacién en la disputa por lo arqueolégico 139

varios secuestros de extranjeros que visitaron la aldea; en la década de 1990, el area sirvié
como escenario de la ocupacion paramilitar por medio de ejércitos privados que disputaban
territorios a la guerrilla, asi que el panorama era ciertamente complejo.

Como en toda disputa por territorios, las mujeres fueron las que peor parte recibieron de
la avalancha de vejaciones que se asomo en la cuenca del Buritica. Los lideres paramilitares
accedieron a las mujeres jovenes sembrando una generacion de infantes de padres inciertos y
de madres traumatizadas.

Después de la desmovilizacion de los paramilitares, finalizando la década del 2000, la re-
gion adquirié un perfil predominantemente turistico. De esta manera, se organizaron com-
paiias que ofrecen una visita a Ciudad Perdida y otros destinos. La organizacion del turismo
no ha estado exenta de conflicto, se han reportado asesinatos de miembros de compaiiias
de turismo, y éstas han tenido que ganarse un lugar dentro de la oferta de servicios en una
region donde tradicionalmente no ha existido presencia del Estado. Dentro de las compaiias
que ofrecen servicios de viajes, hay por lo menos unos cuatro operadores que provienen de
contextos campesinos, y hay otras tres companias de propiedad de indigenas. Estas altimas
son relativamente mas recientes y se nota el crecimiento de sus operaciones.

Las companias de las que hablé arriba ofrecen paquetes de turismo que consisten en un
viaje de aproximadamente cuatro o cinco dias. El primer dia se camina de Machete Pelao a
las cabanas de Adan. El segundo dia se camina de las cabafias de Addn a un campamento
kogui después del pueblo de indios de Mutanzhi. El tercer dia se asciende a Ciudad Perdida y
se pasan algunas horas en el sitio. Después hay que regresar al campamento donde se durmié
el segundo dia. El cuarto dia se camina hasta Machete Pealo donde esperan unas camionetas
4x4 que regresan los turistas a Santa Marta. Otras personas adicionan un dia masy el cuarto
dia duermen en casa de Adan para relajarse en los manantiales que cruzan el predio.

Desde Adan a Ciudad Perdida hay una ruta con altibajos en un recorrido que inicia a 500
0700 m.s.n.m. hasta los 1300 m.s.n.m. Los turistas, que en su mayoria son extranjeros, llevan
pequeiios morrales y bastones para caminar. En cada estacién, deben dormir en hamacas o
camarotes y deben compartir pocos baios. En las temporadas altas, los pequefios cestos de los
bafios rebosan y el panorama es ciertamente desagradable.

Usualmente, las compaiifas de turismo arman grupos de diez o quince turistas, quienes se
encargan a un baquiano. Este contard con el apoyo de un traductor al inglés y una cocinera,
la cual serd la encargada de velar porque los caballos lleven el mercado de estacion en estacion
y asi poder serviles a los turistas tres comidas diarias. En las estaciones hay grandes cocinas
donde diversas cocineras pueden preparar los alimentos para sus grupos. De esta manera, en
las temporadas altas, hay varias mujeres cocinando en ollas gigantes para sus respectivos gru-
pos. Una vez que los alimentos estan preparados, los comensales se sientan en mesas largas
para masticar el descanso.

Cuando se han recorrido més de veinte kildémetros caminando desde Machete Pelao hacia
arriba del Buritaca, se encuentra la tltima estacion. En ella es necesario cruzar el ancho rio,
cuyas aguas, en condiciones promedio, no superan la cintura. Una vez cruzado, hay que as-
cender por varios cientos de escalones para llegar a las primeras terrazas.

Lallegada a Ciudad Perdida (figura 5) es épica. Después de dos noches de travesia, alcanzar
el sitio reconforta. Hay caminantes que no llegan al lugar y, en pocas ocasiones, ha ocurrido
que algunos mueren en el camino por diversas razones. En la parte baja de la aldea, las te-
rrazas tienen muros mds altos que Chairama y hay mas densidad de asentamientos. Después
de este primer complejo, se accede a otro conjunto de terrazas para luego llegar a la plazoleta



140 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

central. Desde ésta se divisa en lo alto otros aterrazamientos, uno que le corresponde al cam-
pamento del ejército y otro donde esta ubicada la cocina y el complejo de cabainas que son el
centro de administracion del parque arqueoldgico.

Figura 5. Ciudad Perdida, panordmica desde la sede administrativa (Foto del autor, 2017).

A diferencia de Chairama, por la altura de Teyuna, suele haber neblina, lo que hace que el
color de las terrazas sea mas opaco en la mafnana. En uno de los costados del sitio, vive una
familia kogui y habita uno de los mamos mas ancianos de la region. En esa parte de los aterra-
zamientos, algunas terrazas estdn cultivadas con yuca, fiame, palangana, y algunos anillos de
roca estan habitados por chozas con paredes de bareque y techos tupidos de palma.

Aca el turismo no parece dar tregua. Los baquianos recorren los casi treinta kilometros
en jornadas de cuatro dias varios meses, para lograr hacerse algun ahorro para una casa o



Dos casos de patrimonializacién en la disputa por lo arqueolégico 141

para sobrevivir. Los mas viejos nunca terminan de trabajar para lograr su manutencion, hasta
que mueren desplomados por un infarto. En el pasado han ocurrido hechos violentos que
limitaron algin movimiento de baquianos que esperaban un turismo organizado que les per-
mitiera una cobertura en salud y derecho a retiro. Ha sido dificil revisar esos temas porque
nadie estd dispuesto a dar informacion; sin embargo, es cierto que, cada vez mas, el turismo
se regula por normativas estatales que tienen a favorecer empleados, pero la corrupcion hace
que realmente no se generen procesos fiscales para verificar que las empresas den las garan-
tias de ley a los baquianos. Pero esto no ha sido suficiente. El mismo Franklin Rey, el abuelo,
como le decia, muri6 haciendo la extenuante ruta de Cafaverales al Cabo San Juan de Guia
en el Parque Tayrona. Nadie iba a pensionarlo, y mientras pasaban los dias en que debia estar
descansando, tenia que arriar turistas para que salieran del mar y no les cogiera la noche por
los senderos del Tayrona.

Esta marejada que ha traido el turismo hace que exista cierta armonia entre diversos acto-
res que confluyen el territorio. Servicios de alimentacion, servicios de transporte con traccién
animal, servicios de movilizacion de remesas, pago a indigenas por uso de caminos reales,
seguridad, todo forma un remolino que genera la imagen del capital como una fuente in-
agotable que se expresa en el turismo. Como lo dicen los baquianos: “el turismo es el nuevo
petrdleo”. Y como éste, hay derrames contaminantes, como la actual pandemia que tiene seco
el flujo de turistas.

Para los administradores del parque es beneficioso, porque cada visitante debe tener una
manilla que, al comprarse, sustenta un fondo para el siempre necesitado presupuesto del Ins-
tituto Colombiano de Antropologia e Historia (ICANH). La aldea, a diferencia de Chairama,
estd en un proceso de auge de generacion de recursos. Esto se traduce en una cadena produc-
tiva que alimenta diversos sectores que se interesan en la promocién y difusion del sitio como
destino turistico. En la actualidad, el flujo de turistas ha hecho que se comience, por ejemplo,
a usar gas natural en vez de madera local, pues simplemente los arboles de mejor combustion
ya no existen. La introduccion de gas natural ha sido una innovacién de los baquianos y entre
algunos de ellos se ha logrado acordar la reduccion de la tala. Hay que reconocer un trabajo
coordinado de los baquianos en los temas que implican el manejo de basuras, el cuidado del
turista y el interés por generar una buena impresion. En este orden de ideas, es claro que el
proyecto de gestion del sitio, su visita, la experiencia que uno construye al recorrer el drea,
es una produccion que le debe casi todo a los campesinos. Estas industrias ocurren en un
territorio complejo donde hay narcotrafico en diversas escalas de la produccién de cocaina.

He subido cuatro veces a Ciudad Perdida y siempre se repite una practica. Los visitantes
suelen subir a las terrazas mas altas donde esta el comando de ejército. Desde alli se divisa la
plazoleta central con la terraza mayor. Los visitantes esperan el momento en que los grupos de
caminantes se dispersen y las terrazas centrales luzcan vacias para asi disparar fotos que deve-
laran una ruina sin gente cuando en realidad es una ruina habitada (figura 6). Esta tendencia
parece resumir bien el teatro en que se ha configurado Teyuna. Si uno se hace a la idea de que
en el lugar siempre han existido familias indigenas, se puede comprender el sitio como un
asentamiento familiar que fue cercado por un parque natural, en cuyo interior se constituy6
un parque arqueoldgico, que a su vez sirve de base militar.



142 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Figura 6. Cultivos de indigenas kdggaba en Ciudad Perdida (Foto del autor, 2018)

En las familias que habitan en Teyuna, hay cierta abnegacion y se convive con la afluencia
de turistas que llevan los baquianos. De hecho, las veces que he subido con estudiantes y con
la guia del hijo de Franklyn Rey, Edwin Rey, este ultimo ha pedido siempre entrevistas a los
mamos, quienes en sus discursos recalcan la importancia del sitio como espacio vital de la
religiosidad de la sierra. Por la informacién obtenida, se infiere que Ciudad Perdida fue una
construccion estatal que se gesto en los procesos de intervencion de la SNSM en la década de
1970, cuando desde Bogota se mandaron las primeras misiones. La idea era vincular el sitio al
naciente sistema de parques arqueoldgicos, por lo cual se intervino con la intencién de hacerlo
accesible al turismo. Como lo ha sefialado la antropoéloga Margarita Serje (Serje 2008), en esa
época primaba una utopia ecolégica que suponia que, al conocer el manejo del territorio por
parte de los “tairona”, seria posible construir una sociedad armonica que poblara la sierra.



Dos casos de patrimonializacién en la disputa por lo arqueolégico 143

Alguna vez decia el antropdlogo de Santa Marta Julio Marino Barragan que las agendas de
las organizaciones indigenas de la década de 1970 en la SNSM tenian como objetivo pedir una
rapida devolucion de Ciudad Perdida ante la consagracion del sitio como parque arqueoldgi-
co. Poco se avanzo en este proceso, pues lo que ocurrié a lo largo del tiempo fue que el parque
arqueoldgico comenzd a ser una necesidad creciente para soportar el gradual interés de vi-
sitantes al sitio. Ante esta presion ejercida, la conclusion fue una organizacion del territorio
para el turismo y la vinculacién de los indigenas al negocio.

CONSIDERACIONES FINALES

Al comparar los dos casos, quedan en evidencia varias cosas. La primera es que, en los
tiempos de la patrimonializacion, los procesos de resistencia locales también influyen en los
reacomodos que tienen las geografias del patrimonio. Se trata de una lucha que se libra en
torno a espacios o monumentos cuyo cuidado y preservacion supone sentidos de vinculacién
a grupos que expresan de esta manera su poder. La segunda cuestion es que las presiones que
configuran un marco de lo patrimonializable ejercen fuerzas desiguales en diversos sitios. La
presion turistica, por ejemplo, no es una presiéon que se manifieste en Chairama, como, en
cambio, es el caso de Teyuna. De hecho, ha sido en Chairama, ahora reconocido como Teykad,
donde ha germinado el proyecto del movimiento social indigena de la SNSM encaminado a la
recuperacion de sitios. En tercer lugar, las configuraciones que toman los espacios del patri-
monio tienen impactos desiguales. En el caso de Chairama o, mejor, de Teyku, la reocupacion
de la aldea ha implicado un proceso de recorte de espacios sobre los cuales podrian circular
los turistas. En el caso de Teyuna, por el contrario, se ha invertido un esfuerzo enorme en
aumentar las posibilidades de circulacion de turistas.

Respecto de la primera cuestion, es evidente que el movimiento indigena ha venido lu-
chando contra toda la configuracion de la costa de Santa Marta como paisaje de expansion
portuaria. Si en el siglo XVI se inici6 una colonizacion de las tierras de la costa aptas para la
siembra, en el siglo XXI se ha configurado una colonizacién de las costas por medio de puer-
tos que sirven para exportar las materias primas como carbén y petrdleo que se extraen de los
territorios internos. Esta expansion de proyectos asociados al extractivismo ha implicado el
cerramiento de espacios de pagamento, por lo que las comunidades indigenas han desplegado
procesos de resistencia. Como se dijo arriba, esto hallevado a que el gobierno central, a inicios
del 2018, declarara como zonas de consulta con colectivos étnicos una gran parte de la base de
la piramide que es la SNSM. Este reconocimiento, que implica la consulta a las comunidades
sobre cualquier emprendimiento, causé malestar entre los gremios de la construccién y los
gremios de servicios turisticos, ya que la expansion de proyectos civiles tendria que negociar-
se con autoridades étnicas. Habria que llamar la atencién sobre el hecho de que estos procesos
de reconocimiento se dan bajo una gran presion de capitales externos que desean invertir en
los enclaves que hay en el Caribe colombiano. Entonces, los procesos de reconocimiento a los
entes locales, como las comunidades étnicas, se da como una suerte de tabique que media con
una fuerza que es descomunal y que tiene la posibilidad de incidir en las decisiones locales. De
todas maneras, las herramientas juridicas se dan para que los emprendimientos consulten a
las comunidades locales, pero el avance de los emprendimientos es inminente. Los resultados
de los procesos de consulta previa son erraticos, pues esta informacion no es de facil acceso,
pero lo cierto es que estas megaobras avanzan sin problema por territorios indigenas.



144 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Ademds de lo anterior, otro elemento que queda claro es que las presiones que influyen
en la manera en que un sitio arqueoldgico se vuelve visible o no son desiguales. En el caso de
Chairama, las coacciones del mercado son menos contundentes que en el de Ciudad Perdida.
Podria argumentarse que en el primero la visita de un dia no hace rentable un emprendi-
miento que implique la promocion del sitio. En cambio, en Teyuna el hecho de que haya que
pernoctar hace que diversos operadores se disputen el mercado de turistas. Por ello, para
el caso de Chairama no se genera una publicidad que ofrezca visitas a pueblos ancestrales,
como ocurre en Teyuna, donde los indigenas aprovechan la sed de imagenes esenciales para
acceder a algunos recursos econdmicos. De hecho, en Teyuna, algunos operadores turisticos
de los propios koguis ofrecen visitas a Mutanzhi como parte de un paquete de recorridos por
la SNSM. Como lo sefala el web site kogui, este pueblo “conserva toda su riqueza ancestral y
cultural”. Estas dindmicas implican maneras desiguales en las cuales se ofrece una experien-
cia de lo étnico y estas decisiones de apertura o cierre dependen de los contextos locales. De
hecho, hemos venido hablando a lo largo del texto de los koguis, pero internamente comien-
zan a darse cuestionamientos sobre esta palabra; para algunas personas la palabra “kogui”
podria esconder mas que ilustrar, pues no es claro que haya consenso sobre lo que define a la
nacién kogui.

También habria que colorear matices y sefialar que, en el caso de Mutanzhi, el hecho de
que todos los dias pasan a su frente hordas interminables de turistas hizo casi obligatorio que,
de parte de la comunidad, se gestara la opcion de una visita con fines de lucro. Eso sin duda
ocurrio y es de esta manera que “Kogui Tours”, una empresa de propietarios kogui, terminé
por ofrecer el paquete al pueblo “kogui”. La experiencia muestra que cada operador turistico
tiene sus preferencias de cocinas y paradas. Sin duda alguna, ir a Ciudad Perdida con un ope-
rador indigena da una visién diferente de la experiencia de la travesia. En todo caso, la visita
a la aldea indigena se da en el marco de una relacién totalmente fetichizada en la cual los
indigenas son esa expresion de la humanidad en sus versiones primigenias. Pero en realidad,
la visita se da en el marco de una performance en la cual el otro se esencializa para ser consu-
mido en una experiencia que se condensa en una fotografia. En el caso de Chairama, las cosas
son diferentes. Los koguis son mas proveedores de bebidas y de bisuteria para los turistas, y
en el sitio repoblado estan totalmente retraidos e inaccesibles. No desean ser molestados, no
desean ser fotografiados, no les interesa tener interaccion con los turistas. Esto no significa
que en Mutanzhi se otorgue cierta licencia al voyerismo, sino que hay cierta concesion, tal vez
obligada, tal vez concedida, tal vez las dos cosas simultdneamente.

Lo dicho arriba nos lleva a la tercera cuestion. Si bien se da una lucha por el lugar, y ade-
mds éste se expone de manera desigual a las presiones como las del mercado o las del Estado,
los lugares adquieren asi fisionomias particulares que espacializan las luchas simbdlicas y
las diversas formas en que se sedimentan las presiones externas. En el caso de Chairama, la
presion del mercado no es tan fuerte como en Ciudad Perdida y esto confluye con la agenda
de repoblamiento que condensa el éxito de la lucha indigena en este sector de la SNSM. De tal
manera, el espacio como atraccién turistica se reduce, se cierran pasillos, se prohiben tran-
sitos y el sitio parece cerrarse. En el caso de Ciudad Perdida, todos los dias hay una hamaca
nueva y un camarote nuevo que espera ser alquilado para aumentar el flujo de dinero hacia
los campesinos mestizos e indigenas que son los que hacen las inversiones en posadas. Esta
dindmica es concomitante con el deseo constante de mantener la aldea abierta al publico todo
el afio. Por eso ésta luce siempre prolija, sus calles estan limpias, sus lajas bien dispuestas y los



Dos casos de patrimonializacién en la disputa por lo arqueolégico 145

indigenas al margen, en las periferias del sitio para que no arruinen la imagen de ruina que
debe tener el sitio al ser fotografiado.

En el caso de Chairama, a pesar de que el tramo es mas corto y se da dentro del Parque
Tayrona, el camino no estd controlado por los grupos de baquianos. De esta manera, se puede
tener una experiencia mas o menos proxima a lo que seria caminar libremente por el bosque
tropical. En Chairama la experiencia como actor externo que visita el lugar implica una in-
teraccion con los otros que estan en procesos de marcacion territorial. Entonces, implica un
constante proceso semdntico de recalcar el caracter de extranjero, de entrometido del visi-
tante. En el caso de Ciudad Perdida, los procesos de mercantilizacion de la visita hacen que
el mensaje sea constantemente el de hacer sentir al visitante como un cliente que merece una
atencion especial. Asi, los baquianos tienen un compromiso constante con mantener limpia
la trocha, otorgar buenos alimentos a los turistas y proporcionarles toda la confianza para ir
avanzando en el bosque.

Por lo pronto, la tendencia parece seguir dandose. Chairama esta en un proceso de repo-
blamiento que implica dinamicas de cierre y contencién. Ciudad Perdida seguird consoli-
dandose como un destino obligado en la visita al Caribe colombiano, lo que implica procesos
de apertura y distension. Hacia el futuro seguramente la region seguird explotando su perfil
turistico y se reorganizaran otras aldeas que podrian presentarse como ruinas arqueoldgicas.

Como se ve en los casos mostrados, las luchas por el lugar, los efectos desiguales de las
presiones del mercado, del Estado y de la comunidad, como también las configuraciones de
los espacios con dindmicas de cierres y aperturas, hace que la idea del patrimonio sea fluida y
variante y no algo dado de antemano.

RECONOCIMIENTO

Este capitulo se escribi6 gracias a los fondos otorgados por el proyecto “Repoblando Chai-
rama”, financiado por la Universidad del Magdalena.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Alonso, Pablo, Wilhelm Londoifio y Eva Parga

2018 Equality and hierarchy, sovereignty and multiculturalism: the heritagisa-
tion of Raizals in Santa Catalina (Colombia). Journal of Ethnic and Migration Studies 44:1-20.

Colmenares, German

1987 Las convenciones contra la cultura. Ensayos sobre la historiografia hispano-
americana del siglo XX1. Univesidad Nacional, Bogota.

Descola, Philippe

2005 Mas alld de naturaleza y cultura. Amorrortu, Buenos Aires.

Foucault, Michel

1999 Las palabras y las cosas: una arqueologia de las ciencias humanas. Siglo
XXI, México.

Giraldo, Santiago

2010 Lords of the snowy ranges: politics, place, and landscape transformation in

two Tairona towns in the Sierra Nevada de Santa Marta, Colombia. Tesis doctoral, University
of Chicago, Department of Anthropology, Chicago.



146 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Gnecco, Cristobal

1999 Sobre el discurso arqueoldgico en Colomba. Boletin de Antropologia
13(30):147-165.

Joyce, Rosemary

2017 Painted pottery of Honduras: object lives and itineraries. Brill, Nueva York.

Londofio, Wilhelm

2003 La “reduccién de salvajes” y el mantenimiento de la tradicién. Boletin de
Antropologia 34:235-251.

2020 Archaeologists, Bananas, and Spies: The Development of Archaeology in
Northern Colombia. Arqueologia Iberoamericana 12(45):11-21.

Mason, Gregory

1923 The riddles of our own Egypt”. The Century Magazine, 1 de noviembre,
43-59.

1938 The culture of the Taironas. University of Southern California, Los Angeles.

Mestre, Yanelia y Peter Rawitscher

2018 Shikwakala. El Crujido de la madre tierra. Organizaciéon Indigena Go-

nawindua Tayrona, Barranquilla.
Reichel-Dolmatoff, Gerardo

1951 Datos histérico-culturales sobre las tribus de la antigua gobernacién de San-
ta Marta. Banco de la Republica, Bogota.
1953 Contactos y cambios culturales en la Sierra Nevada de Santa Marta. Revista

Colombiana de Antropologia 1:16-122.
Serje, Margarita

2008 La invencidén de la Sierra Nevada. Antipoda 7:197-229.
Ulloa, Astrid
2004 La construccion del nativo ecoldgico: complejidades, paradojas y dilemas de

la relacién entre los movimientos indigenas y el ambientalismo en Colombia. Instituto Colom-
biano de Antropologia e Historia, Bogota.



UNA CRITICA DESENCANTADA DE LOS PROCESOS DE
TURISTIFICACION Y EXTRACTIVISMO EN ARGENTINA:
EL CASO DE LOS PUEBLOS CON ENCANTO

JAVIER PASTRANA, CARINA JOFRE, MARCELA EMILIA DIAZ,
MAAI ORTIZ

DESENCANTARSE PARA RECONOCER EL PROBLEMA

Este capitulo surge de la necesidad de desentrainar los procesos de despojo que promue-
ven los disefos oficiados por los programas turisticos culturales patrimoniales desplegados
recientemente en la provincia de Catamarca, en la region Noroeste de la Reptblica Argentina
(NOA). El estudio etnografico se concentra en el Programa “Pueblos con Encanto”, en curso
de implementacion por parte del Municipio de Santa Maria desde el afio 2019, y se completa
con las visiones criticas al programa en su ejecucién en México. Ya en 2017, los Ministerios de
Turismo y Cultura de la Naciéon Argentina lanzaron, a través de la Comisiéon de Monumentos,
de Lugares y Bienes Historicos, el Programa “Pueblos Auténticos”,” siendo éste el primer
antecedente a escala nacional.

El modelo de aquellos programas fue exportado desde México, en su famoso formato de
“Pueblos Magicos” creado en el 2001. Convertido en una marca reconocida regionalmente,
el programa recupera paradigmas desarrollistas de larga data en Latinoamérica, pero ahora
combinados con nuevos discursos y tendencias del turismo internacional. Estas estan orien-
tadas por un marketing experiencial que busca atraer a los consumidores de ese turismo, ofre-
ciendo experiencias emocionales, unicas, auténticas, y por eso magicas, en pequeios poblados
de menos de veinte mil habitantes que,

han sabido guardar para todos, la riqueza cultural e histérica que encierran. Un Pueblo Magico es una
localidad que tiene atributos simbdlicos, leyendas, historia, hechos trascendentes, cotidianidad, en fin
MAGIA, que emana en cada una de sus manifestaciones socio-culturales, y que significan hoy dia una
gran oportunidad para el aprovechamiento turistico. (SECTUR 2006, p. 1)

Segtin el modelo mexicano, la figura de Pueblos con Encanto surge “con el objetivo de
dar la oportunidad a un mayor nimero de municipios con vocacion y atributos turisticos,

71 El Programa Nacional Pueblos Auténticos se promueve a través de una declaracion emitida por la
Comisién Nacional de Monumentos, de Lugares y de Bienes Historicos, encargada de integrar a diferentes
pueblos en esta categoria. A la fecha, los Pueblos Auténticos declarados en Argentina son: Jujuy: Purmamarca
y San Francisco de Alfarcito; Chubut: Gaiman y Camarones; Santa Fe: Moisés Ville; San Luis: La Carolina;
Buenos Aires: Isla Martin Garcia y La Angelita; Corrientes: Concepcion del Yaguareté Cora; Salta: Cachi;
Cérdoba: Villa Tulumba; Neuquén: Villa Traful; Mendoza: Las Cuevas; Catamarca: Antofalla; Rio Negro:
Playas Doradas; Santa Cruz: El Chaltén; Tierra del Fuego: Tolhuin y Puerto Almanza.



148 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

de recibir apoyo estatal para difundir, estimular y fortalecer su actividad” (SECTUR 2006,
p. 10). Las localidades, a través de sus municipios, aspiran a través de este programa a obte-
ner la distincién de “Pueblos Magicos”, para lo cual deben cumplir una serie de requisitos a
ser evaluados por la Secretaria de Turismo y del Comité Interinstitucional de Evaluacién y
Seleccion. Ademas de una poblaciéon maxima de veinte mil habitantes, también deben estar
ubicados a una distancia maxima de 200 km de un destino turistico consolidado, caracteriza-
do por un mercado emisor, solicitud municipal y estatal, valoracion federal; tener una plani-
ficaciéon municipal que considere al turismo como una actividad prioritaria o estratégica para
su desarrollo integral; un reglamento de imagen urbana que observe reglas de operacion para
el mantenimiento y la preservacion de edificaciones, inmuebles histdricos, parques, plazas,
vialidades, vegetacién y mobiliario urbano; un plan de desarrollo municipal que contemple
acciones de fomento al turismo, desarrollo urbano, ordenamiento, conservaciéon ambiental,
cultura y preservacion de su naturaleza, etc.; una peticion de la sociedad civil, asociacién
de representantes (generalmente empresarios); deben contar con un gestor que funja como
representante-enlace; estrategias de participacion comunitaria, partida econémica para tres
aflos, planes de desarrollo cultural y ambiental, reordenamiento comercial; contar con atrac-
tivo turistico referente (patrimonio cultural, histdrico, artistico, etc.); ofrecer diversidad de
productos turisticos, arquitectura verndcula o del siglo XX con edificaciones emblematicas,
conservar y fomentar el patrimonio inmaterial como fiestas y tradiciones representativas,
produccidn artesanal significativa, cocina tradicional en contexto original, servicios de aloja-
miento de nivel intermedio, servicios de salud y seguridad publica e inventario del patrimo-
nio local (edificios, monumentos, zonas arqueoldgicas, etc.) (Ortiz 2013).

El programa Pueblos con Encanto es un modelo de turismo cultural predisefiado por ex-
pertos en mercadotecnia y planificacion, tales como el exsubsecretario de la Secretaria de
Turismo (SECTUR) Federal en México, Eduardo Barroso Alarcén,”? exdirector de la con-
sultora EB Turismo y director de otra consultora: Esfera Turistica. El programa se considera
modelo en el turismo internacional latinoamericano y es exportado hacia varios paises desde,
por lo menos, el 2012. Es el caso de El Salvador, Honduras, Colombia, Chile, Pert, Ecuador.
En el caso de Argentina, comenzd a tener influencia en materia de politica turistica a partir
del afio 2017, tanto en el gobierno nacional como en algunas provincias, por ejemplo, Cata-
marca. “Los Pueblos con Encanto” y “Pueblos Magicos” reproducen un modelo de desarrollo
empresarial adoptado por administraciones estatales para el ejercicio gubernamental. En este
claro incentivo estatal de estos programas de negocios en el campo turistico y patrimonial,
no es de extraiar que hayan sido estas “empresas socias” —consultoras turisticas— unas de las
principales encargadas de llevar este modelo a otros paises, tal es el caso de la propia empresa
EB Turismo que opera en México, o la empresa INYPSA contratada por la Presidencia de la
Republica de Honduras, para crear el plan del gobierno 2011-2014, donde se introdujo el Pro-

72 En entrevistas y exposiciones ofrecidas por Barroso Alarcén, él mismo ha planteado que los Pueblos
Migicos son una “marca poderosa” que funcioné integrando los sectores del turismo privado y gestiones esta-
tales de gobierno para crear “oportunidades de desarrollo de un turismo nacional”, multiplicando la infraes-
tructura de servicios turisticos (hoteleros, gastronémicos, etc.) en los pueblos con estas declaraciones. Ver
entrevistas disponibles en Reporte Lobby, (Video nota 2 de marzo de 2017) ;Quién cre6 los Pueblos Mégicos
de México? Eduardo Barroso entrevista: Recuperado de https://www.youtube.com/watch?v=9Gf2]BrTgjg
(Consultado por tltima vez el 20 de diciembre 2019); Con fines Turisticos (Video nota 24 de mayo de 2019).
El Programa Pueblos Mdgicos estd vivo. Entrevista con Eduardo Barroso Alarcén: Recuperado de https://
www.youtube.com/watch?v=63NRssN952k (Consultado por ultima vez el 20 de diciembre 2019).



Una critica desencantada de los procesos de turistificacion y extractivismo en Argentina 149

grama “Honduras: Pueblos con Encanto”. Las universidades técnicas también han cumplido
su rol en la difusién de este modelo mexicano. Es el caso de la Universidad Tecnolédgica de
Pereira en Colombia, contratada por la Gobernacion de Risaralda para el desarrollo del pro-
yecto “Risaralda: Pueblos con Encanto”.

A la fecha, el programa ha dejado de funcionar como un proyecto incentivado por el es-
tado nacional mexicano, cortando el envio de recursos financieros a los estados que poseen
la marca Pueblos Mdgicos.” Esta medida, que también recibi6 criticas, fue anunciada por el
gobierno de Andrés Manuel Lopez Obrador a pocos meses de iniciar su mandato, en parte por
los numerosos problemas y criticas que enfrent6 el programa debido a sus impactos negativos
en pueblos y comunidades, y por el otorgamiento de licencias a través de procedimientos
enviciados institucionalmente. No obstante, sigue circulando y proliferando en los mercados
culturales internacionales como marca registrada mexicana “de exportacion”.

Este trabajo intenta poner el acento en la problematizacion de los procesos de despojo que
intensifica la adopcion acritica de estos modelos moderno-coloniales capitalistas de turismo
patrimonial en regiones como el Noroeste argentino, donde el Estado enfrenta problemas ta-
les como altos indices de pobreza, indigencia, desocupacion, relacionadas directamente a las
escasas fuentes de trabajo y a la ausencia de infraestructura de servicios basicos que aseguren
el acceso al agua, luz, gas, caminos, salud, educacién. Segtn datos oficiales ofrecidos por el
propio Instituto Nacional de Estadisticas y Censos (INDEC), la provincia de Catamarca es la
segunda con el mayor indice de pobreza en Argentina,” detras de Santiago del Estero. Es no-
torio en este informe del INDEC -conocido desde 2019-, que las seis provincias con mayores
indices de pobreza e indigencia en el pais son de provincias del NOA: Santiago del Estero,
Catamarca, Salta, Tucumadn, Jujuy y La Rioja; todas reorientadas como “nuevos destinos tu-
risticos nacionales” desde la crisis del 2001.

A través de estos programas turisticos, los gobiernos provinciales incentivan un tipo de
ciudadania cuya racionalidad mercantilizada apunta a transformar pequefios poblados y sus
comunidades en “sociedades de pequefios empresarios” y, en el mejor de los casos, “socieda-
des de emprendedores autéonomos” que procuran acumular plusvalor, promocionando for-
mas de asociativismos empresariales turisticos, los cuales incluso han mostrado negativas
consecuencias en sus lugares de origen, tal es el caso de México. El Estado traslada sus respon-
sabilidades a la ciudadania, delega en ellos (les ciudadanas/os) todos los riesgos sociales y las
consecuencias de sus acciones, “la poblacion se concibe como un conglomerado de empren-
dedores y consumidores que calculan, y no como un conjunto de ciudadanos que respetan
reglas” (Comaroff y Comaroff 2012, p. 84). Esta racionalidad capitalista es la promovida por
las formulas del microcrédito estimuladas por las iniciativas globales.

El objetivo de este movimiento es prestar —adviértase, no es dar-, la idea rectora es la de una transac-
cién puramente comercial, no la de una “dadiva” pequefios capitales a bajo interés a un numero muy
grande de gente sumamente pobre, a fin de que cultiven su natural instinto empresario (Comaroff y
Comaroff 2012, p. 84).

73 Adidés Pueblos Mégicos; en 2020 gobierno ya no destinara recursos (Nota 3 de julio de 2019). SDP
Noticias. México. Recuperado de https://www.sdpnoticias.com/nacional/gobierno-magicos-pueblos-
adios-2020-1.html (Consultado por altima vez el 03 de mayo 2020).

74  Catamarca es la segunda provincia con mayor pobreza en el NOA (Nota 2 de enero de 2020). Motor
Econdmico. Buenos Aires. Recuperado de http://www.motoreconomico.com.ar/cruda-realidad/catamarca-
es-la-segunda-provincia-con-mayor-pobreza-en-el-noa (Consultado por ultima vez el 03 de mayo 2020).



150 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

En Pueblos con Encanto, la propuesta del desarrollo local se afinca, entonces, en la “prome-
sa del turista por venir”, al tiempo que se quiere convertir a las comunidades locales en grupos
de emprendedores empresarios, capaces de competir en este “modelo de negocios turisticos”
auspiciado por el Estado a través de microcréditos. Se quitan de foco las responsabilidades del
Estado frente a problemas como la generacién de fuentes de empleo en lugares del pais donde
la vida misma esta siendo acechada por otros proyectos incentivados por el mismo Estado.
Proyectos extractivistas de mineria a gran escala, con uso de sustancias tdxicas, interesados
en la explotacion de oro, plata, cobre, litio, representan las verdaderas expectativas de creci-
miento econémico de una provincia empobrecida como Catamarca. Esos son los verdaderos
encantos de estos pueblos empobrecidos por siglos de ausencia estatal y que hoy cautivan las
aspiraciones de gobernantes y empresarios foraneos. Mientras tanto, los proyectos turisticos
entretienen a los poblados y comunidades, al tiempo que la desigualdad crece a pasos agi-
gantados. ;Podra el mercado turistico patrimonial sanar las heridas coloniales infligidas por
siglos de explotacion, violencia y despojo? Asi retrataba el socidlogo y activista catamarquefio
Horacio Machado una radiografia colonial de la Catamarca mineralizada actual:

La tierra del sol y del poncho, la de los mil distintos tonos de verde, convertida ahora en la de las
voladuras, los diques de cola y las represiones... En la Catamarca minera-lizada, hay récord de expor-
taciones y de “regalias”. Hay becas y hay planes. Hay muchas 4x4. Hay festivales y espectaculos. Hay
estadio y hay Dakar... hay asistencialismo y hay clientelismo. Hay récord de desempleo, crisis hidrica
y energética. Hay corrupcion y criminalizacién de la protesta... Ricos y pobres siguen “viviendo” del
Estado... el clientelismo mayorista alimenta el enriquecimiento privado a costa del patrimonio publi-
co... el clientelismo minorista disimula el despojo con dadivas y construye la gobernanza a fuerza de
dependencia... la «<responsabilidad social» de las mineras hacen el resto: esponsorea las vidas, compra
los restos de dignidad y nos afianza como un pueblo de mendigos... Catamarca minera-lizada... una
provincia saqueada. Una poblacidn cautiva y un territorio ocupado. El poder minero convertido en
“politica de estado”. La imagen corporativa reflejada en diarios, radios y revistas. La fantasia del pro-
greso minero hecho realidad en informes pagados y sermones comprados. Las sentencias de los jueces
hechas a medida. Los intereses de las mineras decretados como el «bien comtn». Las fuerzas publicas
custodiando la apropiacion privada y las armas de los policias apuntando a sus hermanos...

Catamarca mineral-izada. La de los votos cautivos, las conciencias contaminadas y los plebiscitos pro-
hibidos... la de la indiferencia social. La de la intolerancia politica a la legitima protesta y la de la infi-
nita tolerancia a los atropellos... Catamarca minera-lizada, la de la acumulacién y el crecimiento... el
crecimiento de la injusticia y la violencia contra los cuerpos y los territorios... ‘sDesarrollo minero?”,
no, gracias (Machado Araoz 2013, NO A LA MINA).

LA POTENCIA CRITICA DEL DESENCANTAMIENTO

En esta oportunidad, proponemos un cuestionamiento fundado en la conceptualizacion
de Walter Benjamin (2007) referida al “desencantamiento del mundo” o “proceso de seculari-
zacion”, explicitada en su critica a la filosofia del progreso y al entusiasmo de la modernidad.
Benjamin buscaba ampliar su mirada critica de estos procesos de secularizacion, ya planteada
en los textos clasicos de la critica al capital,” pero desde una perspectiva no economicista

75  Para Karl Marx y para intérpretes marxistas como Georg Lukacs, y Max Weber, el desencantamiento
del mundo se explicaba en la forma en que el desarrollo del sistema de mercado capitalista tiende a impulsar

una légica individualista y pragmatica en la que los valores tradicionales —especialmente religiosos— que



Una critica desencantada de los procesos de turistificacion y extractivismo en Argentina 151

centrada en la experiencia humana que da cuenta de esta crisis de falta de valores del capita-
lismo en la modernidad y que el filésofo advierte claramente en el arte: campo cultural cuyas
tendencias sugieren este desencantamiento del mundo. La transformacién de un modo de
produccion y recepcion artistica auratica en uno no-auratico, basada en la reproduccion y en
la exhibicidn, es una de las expresiones en el arte afin a esta secularizacion de la experiencia
moderna capitalista reproducidas en el orden cultural, dice Benjamin (2005), y que tienden a
fetichizar las relaciones sociales a través de procesos de alienacion que ya fueron denunciados
por Marx. De este modo, la critica “desencantada” que planteamos supone, entonces, asumir
que el problema no radica en el hecho de que la cultura se vaya transformando cada vez mas
en mercaderia, tal como lo plantearon los esposos Comaroff (2012, p. 51):

Lo que sucede es que el intercambio de mercancias y la materia misma que constituye la diferencia se
afectan mutuamente con intensidad creciente: asi como la cultura se transforma en mercancia, la mer-
cancia se vuelve mas explicitamente cultural y, en consecuencia, es aprehendida cada vez mas como la
fuente genérica de la sociabilidad.

Esa es larazon por la cual hoy las politicas turisticas y patrimoniales se refieren a “produc-
tos culturales”. Estos programas turisticos culturales creados por el marketing desarrollista
utilizan los lenguajes de la cultura y la diferencia como principio de inteligibilidad del mundo
contemporaneo (Restrepo 2019). Al mismo tiempo, esto implica una pérdida de capacidad
tedrica de estos conceptos (cultura y diferencia) “debido al desacople de sus contextos histori-
co-politicos de producciéon” (Truillot 2011, p. 71).

Volviendo a la critica de Benjamin a la filosofia del progreso, ésta asume la forma de un
cuestionamiento a la concepcion lineal y homogénea del tiempo implicita en su critica a la
ideologia del historicismo. A través del recurso al pasado, no sdlo propone redimir a los opri-
midos de las generaciones pasadas, sino extraer del pasado una fuerza emancipadora con po-
tencial reflexivo para el presente. Esto implica pasar de sujeto/a pasivo/a como observador/a
del pasado a la transformacién de un/a sujeto/a que interviene activamente en un proceso de
construccion continua de los hechos histdricos en el presente. Apelar al potencial emancipa-
dor de la historia como parte del aqui y ahora es parte del valor politico de la intervencion
histdrica para Benjamin. Por eso, la modernidad y sus procesos de secularizacion, o desencan-
tamientos, no so6lo son catastrofes, también representan potenciales de emancipacién humana
(Molano 2014) y, en este caso, una potente herramienta teérica para pensar los procesos de
despojos contemporaneos y sus efectos violentos en nuestros cuerpos-territorios.

EL PROGRAMA PUEBLOS CON ENCANTO EN LA PROVINCIA DE
CATAMARCA

UNA FoTO
La imagen de la fotografia (figura 1) muestra a la exgobernadora de la provincia de Cata-

marca, Lucia Corpacci, delante de un -aparentemente- improvisado y austero escenario en
el medio de la calle principal del pequeno y olvidado pueblo de Fuerte Quemado, en el de-

cohesionaban la sociedad, al menos hasta el Renacimiento, entraron en un proceso de franca crisis. Estos
valores, seguin los autores, garantizaban una visiéon de mundo armoénica y completa, que permitia estabilizar
la vida personal y social de los sujetos (Molano 2014).



152 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

partamento Santa Maria (figura 2). En las primeras filas, se observa a las autoridades locales
sentadas en sus respectivas sillas blancas de plastico, mientras que en el fondo sobresale una
wiphala junto a algunos vecinos y vecinas que prestan atencién al acto. La rodean empleados
de Vialidad Provincial, vestidos de verde y con la leyenda “provincia de Catamarca” en sus
espaldas y, por supuesto, la prensa captando el momento. Frente a un atril de madera y un
micréfono de pie, y de cara a una pequeiia multitud de vecinos, la exgobernadora inaugura la
obra de pavimentacion de la Ruta 40 en el tramo Las Mojarras-Quilmes. Durante el evento,
aprovecha, junto al intendente local, Juan Pablo Sdnchez, para dar a conocer las novedades
respecto a un nuevo programa denominado “Pueblos con Encanto”, a implementarse, entre
algunas localidades del interior provincial, en Fuerte Quemado. Segun se explica, el progra-
ma fue disefiado por la Secretaria de Turismo de la provincia en conjunto con la Secretaria de
Planeamiento y la Coordinacién General de Comunas. La novedad es que, para poder llevar a
cabo el proyecto, se obtuvo un préstamo de 13 millones de ddlares provenientes de la Corpo-
raciéon Andina de Fomento (CAF).

Figura 1. Imagen del acto inaugural de la obra de repavimentacién de la Ruta Nacional N°
40, tramo Las Mojarras-Quilmes, provincia de Catamarca. Fuente: Valle Calchaqui Diario
Digital Regional (31 de mayo de 2018).



Una critica desencantada de los procesos de turistificacién y extractivismo en Argentina 153

Figura 2. Mapas con ubicaciones de la provincia de Catamarca en el territorio argentino y el
departamento Santa Maria en el noroeste catamarquefio.

Volviendo a la fotografia, un detalle muy importante es la vista central del cartel que se-
naliza, justo en este lugar, la Ruta N° 40, con su insignia de la bandera argentina y un céndor
que sobrevuela en la imagen. Arriba, en letras grandes y llamativas, el letrero reza “Catamar-
ca”. Se trata de la emblemdtica Ruta Nacional N° 40, importante no sélo por su nombre —en
honor al gran Libertador General don José de San Martin-, sino porque en sus 5.194 km de
extension recorre casi toda la Argentina, desde Cabo Virgenes, Santa Cruz, hasta el limite con
Bolivia en la ciudad de La Quiaca, en la provincia de Jujuy. Es la ruta turistica por excelencia
en el noroeste argentino. Es la mas larga del pais y corre paralela a la cordillera de los Andes,
atravesando varias regiones turisticas e incluso varios parques nacionales. Decididamente,
este escenario ha sido perfectamente disefiado y planificado hace mucho tiempo atras. Por lo
tanto, la pavimentacion de este tramo de la ruta nacional forma parte de un paquete de accio-
nes tendientes a “desarrollar desde el turismo” a estos pueblos encantadores, pero carentes de
infraestructura. El mensaje del gobierno es simple y directo:

...el gobierno provincial tomé un préstamo para desarrollar el turismo en nuestra provincia, lo que
significa que localidades como estas, tan bonitas, que tienen una identidad propia, que cuando el tu-
rista viene no se lo olvida, recuerda la capillita, la casita de adobe, tienen un nombre, se llaman Pueblos
con Encanto, ahora, al encanto hay que mantenerlo entre todos, que a estas fachadas tan hermosas no
las cambien por fachadas que parecen modernas pero que no hacen a la identidad del pueblo. Por eso
con ese dinero se ayudara a los duefios de las casas a conservar y mantener las fachadas, en definitiva,
para que conserven la identidad. Estos fondos son también para poner en valor, por ejemplo, La Venta-
nita, para que realmente sea un circuito turistico importante, reacondicionar el museo, etc. (...) Santa
Maria va a ir siendo lo que queremos que sea si todos trabajamos juntos, todos los dias, defendiendo lo
nuestro”’°. (Discurso de Lucia Corpacci, Fuerte Quemado, 31 de mayo 2018).

76  Fuerte Quemado, Pueblo con Encanto (Nota 31 de mayo de 2018). Diario digital Valle Calchaqui. Recu-



154 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

El programa Pueblos con Encanto’” forma parte del Macro Programa de Nuevos Productos
Turisticos, concebido dentro del Plan Estratégico de Turismo Sustentable de la Provincia de
Catamarca (en adelante, PETS), lanzado por el gobierno provincial en el aiio 2014. A través de
él, se busca la promocion de la actividad turistica de diferentes localidades catamarquenas por
medio del desarrollo de infraestructura y diferentes productos turisticos. En la actualidad, el
Macro Programa de Nuevos Productos Turisticos se encuentra en etapa de implementacion
con trabajos de relevamiento, por un lado, y procesos de licitaciéon de diferentes proyectos,
por el otro. Por ejemplo, durante los meses de agosto y septiembre de 2019, se realizaron las
aperturas de sobres de los respectivos llamados a licitacidn para las obras de la Puesta en Valor
del Camino Real, que tendra lugar en la localidad de San José de Piedra Blanca, en el depar-
tamento Fray Mamerto Esquit, y del Centro de Interpretaciéon Loma Rica de Shiquimil, ubi-
cado en San José, departamento Santa Maria. En ambos casos, los presupuestos para dichas
obras superan los siete millones y medio de pesos y forman parte de diferentes subprogramas
como el de Escenografia Urbana y el ya mencionado Pueblos con Encanto.

Para financiar el PETS, el estado provincial solicit6 en el afio 2017 un crédito de 13 mi-
llones de délares a la Corporacion Andina de Fomento (CAF) del Banco de Desarrollo de
América Latina, con el Gobierno Nacional como garante, a través del decreto 415/17. De estos
recursos, el gobierno destin6 parte de los fondos internacionales para llevar adelante las acti-
vidades y obras planificadas para el programa Pueblos con Encanto lanzado publicamente en
2019. En el caso de Catamarca, la intencion es implementarlo en diferentes localidades del in-
terior provincial, tanto en la zona de los Valles Calchaquies como en la Puna, en el norte de la
provincia, y también en el centro y el oeste catamarquefio.”® Una de las localidades escogidas
parallevarlo a cabo es Fuerte Quemado, una comunidad de aproximadamente 500 habitantes
ubicada al este del departamento Santa Marfia, en el limite con la provincia de Tucuman.

En 2018, el municipio santamariano y la Secretaria de Estado de Turismo de la provincia
conformaron una comision de trabajo, a través de una Unidad Ejecutora del Programa (UEP)
integrada por representantes de la cartera de turismo de la provincia, de la Secretaria de Tu-
rismo municipal, de Vialidad Nacional (organismo encargado de la pavimentacién de la ruta
nacional n°® 40, arteria principal de comunicacién en la localidad) y por el delegado municipal
de Fuerte Quemado. La UEP es la encargada de llevar adelante el registro de los espacios a
intervenir, dialogar con los habitantes de la zona, en sintesis, recopilar toda la informacién
necesaria para la puesta en valor de los espacios emblematicos de la localidad.

La planificacion turistica establecida para la puesta en marcha del programa Pueblos con
Encanto apunta, principalmente, al reacondicionamiento del casco histérico del lugar y la
puesta en valor de sitios arqueoldgicos y turisticos, como la iglesia del pueblo, el exmuseo, “la
Ventanita”, viviendas que datan del afio 1850, etc. A través de este proyecto, se planificaron

perado en https://vallecalchaqui.com/contenido/116971/fuerte-quemado-pueblo-con-encanto (Consultado
por ultima vez el 03 de mayo 2020).

77  Este programa aparece reseiiado en el Plan Estratégico de Turismo Sustentable de la Provincia de Ca-
tamarca del afio 2013 bajo el nombre “Lugares con Encanto”. Posteriormente, en los documentos analizados
aparecerda como “Pueblos con Encanto”.

78  Segun el PETS (2013), algunas localidades catamarquefias consideradas “elegibles” para el programa
“Lugares con Encanto” son: Rincén, Londres, Fuerte Quemado, Morteritos, El Durazno, Saujil y Corral Que-
mado, en el oeste provincial; Icaiio y Alijildn, en el este; Antofalla, en la zona de Puna; y San José de Piedra
Blanca, en el centro.



Una critica desencantada de los procesos de turistificacion y extractivismo en Argentina 155

diferentes refacciones a las viviendas de los/las habitantes que se encuentran a la vera de la
ruta n° 40 atravesando el pueblo, junto con la construccion de portales de ingreso en el norte y
el sur de lalocalidad, y la concrecidn, por ejemplo, de un paseo artesanal que contara con una
galeria de comidas regionales, equipada con cocina-comedor riistica, un patio de comidas con
horno de barro y un salén para reuniones, conferencias y diferentes actividades. Ademas, se
prevé la implementacion de alumbrado LED de estilo colonial en los domicilios particulares
y la colocacién de carteleria junto a todo tipo de sefializacion necesaria, en todos los tramos,
para indicar los lugares arqueoldgicos, culturales y religiosos.

Durante octubre de 2018, la UEP inici6 los trabajos de relevamiento de las fachadas a
intervenir en la comunidad y mantuvo reuniones con vecinos de Fuerte Quemado, con la
finalidad de presentar lo proyectado por el equipo de trabajo. Resulta interesante retomar
aqui el proyecto escrito donde se hace referencia a que uno de sus objetivos es el de mejorar
el “aspecto actual del poblado de Fuerte Quemado para otorgarle o devolverle su caracte-
ristica indo hispana”, ya que “Fuerte Quemado es un destino fascinante y encantador pero
subdesarrollado”.”

En un primer momento, para la elaboracion del proyecto y para su posterior implemen-
tacion, no se tuvo en cuenta la opinion de la comunidad, quedando reservada esta tarea a los
“profesionales expertos” que integran la UEP. Sin embargo, en una segunda etapa, y a partir
de una seleccion de los actores sociales mas reconocidos del pueblo, se decidid su participa-
cion activa, principalmente, en actividades de promocién y difusion del proyecto en diferen-
tes eventos dentro y fuera de la provincia. Al respecto, la UEP tuvo contacto con las/los veci-
nos, una vez iniciadas las tareas de relevamiento, en encuentros donde se apunt6 a explicar y
exponer lo que ya se tenia planificado llevar a cabo.

Recién a mediados de septiembre de 2019, se efectud la presentacion oficial del programa
Pueblo con Encanto a la comunidad de Fuerte Quemado (figura 3), tal y como referimos
mas arriba. Para este evento, se hicieron presentes los integrantes de la UEP, junto con el
intendente de Santa Maria y funcionarios de la Secretaria de Turismo de la provincia. Con-
tinuando con la modalidad de los encuentros anteriores, la reunién se caracterizé por seguir
un ritmo expositivo por parte de la UEP. Se presento el proyecto tal y como se planificé desde
el equipo de trabajo y, una vez finalizada la exposicion, se permitié la opinién de los vecinos
de la localidad. De acuerdo a lo relatado por integrantes de la comunidad que participaron
del evento,® algunas personas realizaron diferentes planteos con la intencién de que fueran
tenidos en cuenta, como, por ejemplo, la utilizacién de flora autéctona en lugar de palmeras
para los circuitos previstos.

Con esa reunidn, finaliz6 la etapa de socializacion del proyecto. Posteriormente, segin
informd la misma UEP, se continuaria con el proceso de licitacion de la obra para pasar a un
tercer momento de inicio de éstas con un tiempo estimado de seis a ocho meses de ejecucion.
Esto, junto a la implementacion de otros proyectos, como el de Turismo Rural Comunitario,
presentados recientemente en la Feria Internacional de Turismo de América Latina.® Para

79  Extraido del proyecto “Fuerte Quemado. Estirpe Indo-hispana” (2018), a cargo de la Secretaria de Tu-
rismo de la Municipalidad de Santa Maria.

80  Testimonios obtenidos a través de comunicaciones personales con vecinos y vecinas de la comunidad
de Fuerte Quemado, septiembre 2019.

81  Elevento fue difundido ampliamente en los medios de comunicacién de la provincia. Santa Maria pre-
sentd Fuerte Quemado: Turismo rural comunitario y Pueblo con Encanto (7 de octubre de 2019). Municipios



156 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

dicho programa, el municipio santamariano se encuentra trabajando actualmente en la arti-
culacién con vecinos, a fin de lograr su participacion aportando plazas de alojamiento y ex-
periencias de la vida cotidiana para ser compartidas con los turistas que lleguen para conocer
como es un dia habitual en Fuerte Quemado.

La produccién de elementos étnicos se torna prioritaria para un mercado turistico que en-
cuentra en ellos los despojos de un pasado que retorna en el presente como bienes culturales
posibles de ser consumidos en diferentes tiempos y espacios (Pastrana 2019). La etnicidad
no solo es un trabajo colectivo que ha implicado un creciente proceso de autoreconocimien-
to étnico publico y de comunalizacién indigena en la provincia de Catamarca, y en todo el
noroeste argentino durante los ultimos treinta afios, sino que también ha ido adquiriendo
caracteristicas de empresa, tal como sucede en la modernidad tardia en muchos lugares del
mundo. La etnicidad “se va convirtiendo en una mercancia imbricada en la economia de la
vida cotidiana como nunca antes lo estuvo” (Comaroff y Comaroff 2012, p. 9). De este modo,
como ya se dijo, el programa Pueblos con Encanto nos pone frente a un modelo corporativo
empresarial de asociativismo con fines turisticos por el cual se intenta introducir a pobla-
dos y comunidades sociales en nuevas formas de relacionalidad capitalista, promoviendo su
reconversion en “empresas competitivas” para el mercado turistico nacional, a través de mi-
crocréditos y la creacion de marcas y destinos “con identidad”. Las comunidades se convier-
tenen las propias impulsoras y gerenciadoras de negocios relacionados con la identidad. “Asi
la identidad en cuanto diferencia labra nichos especificos de produccion de valor” (Comaroff
y Comaroff 2012, p.14).

PUEBLOS MAGICOS EN MEXICO

En 2001, durante la presidencia de Vicente Fox, el gobierno de México inicié la imple-
mentacion de una serie de programas turisticos como Ruta de los Dioses, Tesoros Coloniales
y Mundo Maya. De este grupo de programas destacé el proyecto Pueblos Magicos por su
mayor éxito e impacto mediatico a nivel nacional. Esta propuesta turistica tenia el objetivo
de responder al Plan Nacional de Cultura (2001-2006), el cual guiaba la politica sexenal del
gobierno en turno.

El programa Pueblos Mégicos tenia en su origen la meta de lograr la revaloracion de un
conjunto de poblaciones que pudieran representar alternativas de turismo cultural para vi-
sitantes nacionales y extranjeros. Es importante mencionar que después del petréleo y la
entrada de las remesas provenientes de Estados Unidos, una de las actividades econdmicas
principales para la entrada de divisas en México es el turismo en las altimas dos décadas. Asi,
este programa se proponia la vinculacion entre turismo y cultura a través de la promocién de
los distintos patrimonios por los que es reconocido el pais. De esta manera, se potenciaria la
posibilidad de traducir las numerosas declaraciones patrimoniales otorgadas por la UNESCO

de Argentina. Recuperado de https://www.municipiosdeargentina.com/noticias/2019/10/07/32514-santa-
maria-presento-fuerte-quemado-turismo-rural-comunitario-y-pueblo-con-encanto (Consultado por ultima
vez el 3 de mayo 2020). Catamarca presentard su amplia oferta en la Feria Internacional del Turismo (1 de
octubre de 2019). El Esquiti.com. Recuperado de https://www.elesquiu.com/sociedad/2019/10/1/catamarca-
presentara-su-amplia-oferta-en-la-feria-internacional-del-turismo-336479.html (Consultado por ultima vez
el 03 de mayo 2020).



Una critica desencantada de los procesos de turistificacion y extractivismo en Argentina 157

ala diversidad bioldgica y las multiples zonas arqueoldgicas del pais, entre otros bienes detec-
tados, como detonadores del tan anhelado derrame econémico.

Siguiendo el documento oficial del Plan Nacional de Cultura de aquel sexenio, se con-
sideraba que este paquete de programas permitiria la promocion y la consolidacion de un
mercado global, que a la vez pudiera atender los problemas de pobreza y exclusion en México.
La apuesta era generar un crecimiento econémico de abajo hacia arriba, desde una dptica de
sustentabilidad segtin la cual se pudiera lograr el mejoramiento urbano, el cuidado de facha-
das, la activacién econdmica, el desarrollo de las localidades, el fomento cultural, la promo-
cion de la diversidad cultural y las relaciones interculturales, la conservacion del patrimonio
y la creacion de empleos, entre otros multiples beneficios econdmicos y culturales. De manera
concreta, el programa funciond a través de declaratorias que se otorgaron siempre y cuando
se cumplieran una serie de requisitos selectivos. Cabe mencionar que este programa tuvo la
participacion y ratificacion de los tres niveles de gobierno: municipal, estatal y federal, por lo
que los procesos de gestion para los nombramientos pueden ser tediosos y exigentes (hasta
tres anos).

La experiencia de los Pueblos Magicos en México revela el interés del gobierno por for-
talecer la identidad nacional a través de un modelo turistico con enfoque patrimonialista,
constituyendo asi una politica cultural que reconoce la riqueza cultural e historica como de-
tonante de activacién econdmica. A dieciocho afios de distancia del inicio de este programa,
cabe preguntarse cudles han sido algunos de los efectos. En principio, puede aseverarse que
se han generado tensiones entre la iniciativa privada y su participacion protagdnica, ya que su
incidencia ha tenido mayor peso que la poblacion participante, puesto que la defensa de sus
intereses ha sido fundamental en todo el proceso de implementacion y beneficios de este tipo
de producto turistico. Dicha problematica se ha traducido en un cuestionamiento respecto
a cudles son las atribuciones o derechos reales que tiene la poblacién sobre la supuesta pro-
piedad / tutela del patrimonio cultural y frente al evidente predominio de las decisiones del
capital privado prevalente.

En este proceso, el denominado “patrimonio cultural de las localidades” también ha sido
espectacularizado para activar la atraccién de los turistas. Tal politica se ha confeccionado
como una estrategia implementada por intereses estatales y grupos dominantes pertenecien-
tes a élites intelectuales, culturales, politicas y econémicas que no sélo han seleccionado lo
patrimonial, sino que han comercializado tal patrimonio con el pretexto de transformar la
imagen urbana, rehabilitar museos, galerias, recuperar conventos, iglesias. También activd
nuevos procesos de patrimonializacion para, supuestamente, “preservar” todo tipo de patri-
monio cultural, bioldgico, arquitectonico, inmaterial, etc.

A pesar de la proyeccion que durante tres sexenios presidenciales se buscé darle al progra-
ma Pueblos Mégicos, este proyecto turistico ha tenido diversas criticas, las cuales han coloca-
do en discusion posturas contrapuestas respecto a su viabilidad y pertinencia. Es importante
subrayar que hasta 2019 se cuentan con 121 localidades declaradas Pueblos Magicos, pero a
pesar de la gran cantidad de lugares con tal insignia, esto no necesariamente ha significado
mejoras, cambios o beneficios para el grueso de la poblacion. Para ejemplificar lo argumen-
tado, nos gustaria comentar algunas situaciones concretas, a través de la breve descripcion
de algunas dindmicas de desposesion durante varios afios en estos lugares. Por un lado, han
surgido problematicas de urbanizacion, gentrificacién y desplazamiento de la poblacion luga-
refia por extranjeros con poder adquisitivo. Aqui es posible poner como ejemplo la situacién
de San Miguel de Allende en Guanajuato, Huasca de Ocampo en Hidalgo, Real de Catorce en



158 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

San Luis Potosi o San Felipe Bacalar en Quintana Roo (Delgadillo 2007). El precio del éxito
turistico de estos pueblos ha sido la paulatina suplantacion de la poblacién por extranjeros
con mayores ingresos econdmicos, especialmente en los centros histéricos, donde se concen-
tran los servicios turisticos. Es importante senalar que a tales centros también han arribado
decenas de hoteles, restaurantes y negocios que han transformado no sélo el paisaje, sino las
relaciones cotidianas.

En otros pueblos, como Tequila en el estado de Jalisco (Herndndez 2009), Xilitla en San
Luis Potosi, Malinalco en Estado de México o Zimapan en Hidalgo, se han presentado graves
problemas con la carencia de agua y un serio impacto ambiental, ya que la cantidad de per-
sonas que visitan estos lugares ha generado un mal uso de recursos y afectacion ecoldgica.

En otros lugares como Coatepec, Veracruz, se han suplantado los modos tradicionales de
compra-venta de productos, como en el caso de los vendedores y vendedoras, mercados y
tianguis® tradicionales que datan desde la época prehispanica, asi como las pequeiias tiendas
locales removidas incluso con el uso de la fuerza publica. Esto porque los requerimientos que
exige tal proyecto turistico no permiten el comercio informal, aunque ello implique muchas
veces a personas de comunidades indigenas, a las cuales se les quita la posibilidad de vender
de manera directa sus productos, que durante afios ofrecian en esos lugares, por causa de las
exigencias y estandares del programa turistico.

Otra cuestion que consideramos necesario destacar se refiere a los procesos de museifica-
cion activados por estos programas, ya que varios lugares padecen una especie de “fenémeno
de vitrinizacién” donde la gente ya no puede interactuar de manera comun en ciertos lugares
a los que, por afan de conservarlos, protegerlos y exhibirlos, se despoja de toda clase de ac-
tividad social. La ambicién conservacionista obstaculiza las dinamicas socioculturales. Por
ejemplo, en el caso de Tequila, Jalisco, ciertos espacios a los cuales se acudia para lavar y so-
cializar fueron cerrados para ser exhibidos al publico visitante (Herndndez 2009; Ortiz 2013).

Por otro lado, una de las crisis que ha vivido México en los tltimos afios ha sido conse-
cuencia de los problemas usualmente identificados publicamente como de “inseguridad”, y
responden, en general, a violencias originadas en politicas del Estado y en su propia pérdida
de poder para ejercer el monopolio de la fuerza (Robledo 2017).* En este sentido, pueblos
como Tlaquepaque en Jalisco o Ciudad Mier en Tamaulipas han sido sumamente golpeados
por crimenes de extrema crueldad. En especial Ciudad Mier, donde cientos de personas tu-
vieron que dejar sus hogares. Tal circunstancia ha sido una de las razones para cuestionar las
actividades turisticas como una especie de “método salvacién” para ciertas poblaciones po-
seedoras de patrimonios, las cuales ademas son asoladas por violencias de extrema crueldad,
de las cuales el Estado no termina de asumir sus responsabilidades.

Aunado alo que ya hemos explicado de manera muy somera, también se puede mencionar
el caso de la precarizacion laboral de los lugarefios en trabajos informales (lavacoches, mu-

82  Tianguis es un término del ndhuatl.

83  En este nuevo contexto (desde los afios 90 del siglo pasado), la produccién y el trafico de drogas au-
mentaron de manera acelerada, fortalecidos por la entrada de exmilitares aliados con los carteles de la droga
y con las bandas criminales, las cuales aprovecharon una infraestructura de inteligencia militar mucho mds
desarrollada: «Empezaron a manifestarse formas de violencias asociadas a la presencia y a la actuacion de
nuevos actores, entre los que se incluyen la violencia criminal de la calle, los motines y los disturbios, la “lim-
pieza social” y los ajusticiamientos, la arbitrariedad de la policia, las actividades paramilitares... [entre otras
modalidades]» (Alba y Krujit, citados en Robledo 2017, p. 59).



Una critica desencantada de los procesos de turistificacion y extractivismo en Argentina 159

camas, limpieza, etc.), ya que muchas veces los altos puestos en hoteles, restaurantes y otros
negocios son dados a personas ajenas a la localidad, teniendo como excusa la falta de forma-
cion profesional y el cumplimiento de las exigencias requeridas por la iniciativa privada. Es
evidente, ademas, que los efectos de los Pueblos Magicos tienen diferentes lecturas segun
la perspectiva abordada. Sin embargo, nos interesa evidenciar que, en efecto, la vinculacion
entre el poder estatal y el capital privado han generado procesos de patrimonializacion y
legitimacion de una politica nacionalista tutelar y que, hasta ahora, ha beneficiado a ciertos
grupos de poder econémico, politico e intelectual. De esta manera, muchas veces este tipo de
proyectos turisticos han fomentado, desde las instituciones, el mantenimiento de un sistema
de restriccién en cuanto a la participacion ciudadana y la exclusion de pequenos actores y
comunidades a los que, sin embargo, se usa como referentes en su propaganda de marketing
turistico.

me  pEseEAILA
Honduras EBLOSnCON ENCANTO

U desline lfons Ao vids!

) , PUEBLQS
M4GICQS

Figura 3. Isologos e imagenes promocionales oficiales de la marca
Pueblos con Encanto en México, Honduras y Colombia.

Asi, la promesa del mejoramiento de calidad de vida en los pueblos y las comunidades
no ha sido necesariamente el triunfo del programa de Pueblos Mdgicos. Por el contrario, se
ha procedido a la centralizacién de los beneficios, sin atender la profundizacion de las des-
igualdades, a través de la creacion de nuevas economias informales, la marginacién social y
la practicamente nula movilidad en el escalafén de bienestar de la poblacién. En este caso, es
posible afirmar que el papel del mecenazgo y los intereses del capital privado ejecutan una
especie de privatizacion cultural, la cual genera la proletarizacion de la poblacion lugarefia sin
que sea necesariamente beneficiada de las actividades turisticas.

El modelo mexicano de turismo cultural, a través del programa de Pueblos Mdgicos, ha de-
mostrado ser un “paradigma estatal-empresarial de desposesion” a nombre de la cultura y el
desarrollo turistico. Este paradigma ha tenido eco en otros paises donde se han implementado
programas similares, sin que la experiencia mexicana sea analizada, comparada y sopesada
criticamente. No obstante esto, el modelo de Pueblos Méagicos en México sigue siendo visto



160 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

como un paradigma turistico patrimonial de exportacion (figura 3), lo cual lo convierte en
un modelo de alta peligrosidad.

PUEBLOS CON ENCANTO EN EL MARCO DE LAS POLITICAS DE GOBIER-
NO Y DESARROLLO EN CATAMARCA SIGLO XXI

Desde finales de los aos 80 del siglo XX, se llevaron adelante una serie de politicas eco-
noémicas de corte neoliberal conocidas bajo el nombre de “Consenso de Washington”, por un
lado, orientadas a subsanar los efectos de la crisis econémica originada en los afos setenta
en los paises del Norte y la consecuente reduccion de sus tasas de beneficio y, por otro, como
requisito de las bancas financieras internacionales —el Fondo Monetario Internacional (FMI)
y el Banco Mundial (BM)- para con los paises del Sur ante el crecimiento de sus deudas exter-
nas (OMAL 2012). Estas medidas significaron, en paises subdesarrollados, el establecimiento
de una agenda estatal de intervencion, caracterizada por ajustes y privatizaciones facilitado-
ras de la instalacion de grandes corporaciones transnacionales abocadas a la extraccion de
recursos criticos y estratégicos, asi como también la produccién y el despliegue de disposi-
tivos normativos que propiciaron la puesta en marcha y ejecucién de esos emprendimientos
extractivos (Machado 2009; Colectivo Voces en Alerta 2011; Svampa 2011, 2019).

En Argentina, la implementacién de estas politicas econdmicas conllevo tanto la reforma
y sancién de diferentes leyes como la produccién de documentos institucionales a escala na-
cional y provincial, marcando las directrices de planificacion para el disefio de las politicas
publicas, y entre ellas las actividades productivas a priorizar, para promover el tan ansiado
“desarrollo econémico”. En la provincia de Catamarca, estas directivas decantaron en el dise-
o del Plan Estratégico Consensuado (PEC) (1997), financiado por el Banco Interamericano
de Desarrollo (BID) a través del Programa Nacional de “Saneamiento Financiero y Desarrollo
Econémico de las Provincias Argentinas (Provincias I)”, mediante el cual se privilegiaron
ciertos sectores productivos por sobre otros, como el sector agropecuario, el sector industrial
y comercial, el sector minero y el turistico. De esta manera, se constituy6 lo que Svampa
(2011) ha denominado “Estado Meta-Regulador”, es decir, un Estado que, a través de la cons-
truccion de un marco juridico acorde, garantizé los derechos de las grandes corporaciones y
prestd conformidad a la normativa creada en espacios transnacionales (como el Banco Mun-
dial, el FMI, el BID).

Entre los “Lineamientos para el Desarrollo Provincial” resefiados en el PEC (1997), se des-
tacd, en primer lugar, la necesidad de llevar adelante “acciones planificadas y coordinadas
en el marco del NOA y de la MACROREGION (Catamarca - La Rioja - Norte chileno), pri-
vilegiando la integracién al MERCOSUR” (PEC 1997, p. 44). En torno a esta prerrogativa, se
establecié como un eje estratégico del plan “configurar un sistema intra y extra territorial
mas articulado y mejorar la dotacion y calidad de la infraestructura de servicios”, en el que se
puntualizaba la necesidad de perfeccionar el sistema de conexiones —transporte y comunica-
ciones- de la regién, con miras a garantizar la accesibilidad y el abastecimiento de recursos
productivos y energéticos, coincidiendo con los objetivos y lineamientos fundacionales de lo
que, en afos posteriores, seria la Iniciativa para la Integracion de la Infraestructura Regional
Suramericana (IIRSA), diseniada estratégicamente por el BID e impulsada por el GEF —-Global
Enviroment Facility- del Banco Mundial desde los aios 90 (Seitz 2013).



Una critica desencantada de los procesos de turistificacion y extractivismo en Argentina 161

Un analisis pormenorizado del contenido de este PEC, realizado por Galimberti (2008,
2010), sefiala el caracter otorgado por la provincia de Catamarca al patrimonio cultural como
“recurso” y la necesidad de llevar a cabo politicas patrimoniales de puesta en valor, preserva-
cion y difusion de este patrimonio orientadas, por un lado, a generar atractivos turisticos para
dinamizar la economia local en base a esta actividad, y por otro, a propiciar el fortalecimiento
de la cohesion social interna sobre la base de una afirmada identidad cultural provincial y
regional (Galimberti 2010). De esta manera, en Catamarca, las politicas patrimoniales se ar-
ticularon fuertemente a las turisticas. Y a pesar de que la estructura organica institucional de
la provincia contemplara la existencia de entes especificos abocados al control y la proteccion
del patrimonio cultural, como la Direcciéon de Antropologia o la Direccion de Patrimonio
Cultural, la Secretaria de Turismo ha sido tradicionalmente el area encargada de llevar ade-
lante la mayoria de los proyectos de puesta en valor patrimoniales. En afios recientes, y a par-
tir de 2019, se conform¢ el Ministerio de Cultura y Turismo, por lo que ambas secretarias su-
puestamente funcionarian de manera conjunta, como sucede en otras provincias argentinas.

Para comprender estas transformaciones en el plano turistico-patrimonial-estatal, hay que
sefalar que a comienzos del siglo XX, aconteci6 lo se ha dado en llamar el “consenso de las
commodities” (Svampa 2013), caracterizado por el establecimiento de un nuevo orden econé-
mico-politico e ideoldgico centrado en la internacionalizacion de los precios de las materias
primas y bienes de consumo con miras a cubrir las demandas de los paises centrales (Svampa
2013). Este proceso complejo supuso transformaciones en las economias de los paises perifé-
ricos, los cuales debieron reorientar su produccion hacia actividades extractivas o con escaso
valor agregado, con el objetivo de aumentar sus exportaciones y atraer inversiones extran-
jeras (Gudynas 2011). En muchos casos, esto ocasiond procesos de acumulacion capitalista
que, en su reproducciéon maximizada, buscan desposeer a vastas poblaciones (Harvey 2004).
Correlatos a nivel local de estos procesos son la pérdida de diversificacion productiva y, por
otro lado, la intensificacion del modelo de apropiacion y despojo de tierras y territorios, para
expandir las fronteras neoextractivistas hacia zonas anteriormente consideradas “improduc-
tivas” (Svampa 2013). En el establecimiento de este nuevo orden, el turismo fue una actividad
que revistio gran atencion en la esfera internacional y en la estatal.

Tras la crisis econdmica e institucional del 2001, Argentina sufrié un cambio en su perfil
turistico: con la devaluacién del peso se hizo necesario, por un lado, llevar adelante la aper-
tura del pais al turismo internacional, debido a la situacién cambiaria favorable del ddlar vy,
por otro, promover el turismo interno, con el fin de reactivar el consumo y las economias
regionales. Este cambio vino acompanado con la promulgacién —en 2005- de la Ley Nacional
N° 25.997 de Turismo y la elaboracion del primer PETS del afio 2004; en un intento de los
gobiernos —posteriores a la crisis— por reconstruir la legitimidad del aparato estatal y conciliar
los intereses del sector publico y el privado (Trivi 2016). Mediante esta normativa, el turismo
fue declarado de interés nacional y catalogado como una de las actividades esenciales para el
desarrollo del pais, siendo entendido el turismo receptivo como “una actividad de exporta-
cion no tradicional para la generacion de divisas, y resultando la actividad privada una aliada
estratégica del Estado” (Ley Nacional N° 25.997 de Turismo, articulo 1°).

En este Plan Federal Estratégico de Turismo Sustentable (PFETS), como en muchos otros
planes estratégicos elaborados por los distintos ministerios, resulta relevante la incorporacion
de ciertos mecanismos en la planificacion estatal, como la participacion de la sociedad civil
y la actualizacion continua, los cuales ponen el acento en la construccién colectiva de las



162 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

politicas publicas y consecuentemente constituyen un instrumento significativo de consenso,
renovando de esta forma la agenda del “desarrollo sustentable” (Trivi 2016).

En el marco de las directivas planteadas por el PFETS, el Plan Estratégico de Turismo Sus-
tentable de Catamarca 2014-2024 (PETS) presentado en el afio 2013 afirmaba:

El Turismo es considerado uno de los sectores econdmicos mas dindmicos en la actualidad. La prac-
tica de esta actividad contribuye directamente al desarrollo sustentable del destino y de su region,
generando empleos directos e indirectos, riquezas y contribuyendo a la puesta en valor del patrimonio
cultural y natural de la regién (Secretaria de Estado de Turismo 2013, p. 4).

Este Plan provincial centrado en el sector turistico, en particular, planteaba la utilizacion
de un modelo fundado en la concentracion de inversiones en distintos “Polos de Desarrollo”®*
con el objetivo de consolidar una cartera de destinos turisticos que permita aumentar la es-
tadia de turistas en éstos e incrementar el gasto turistico y la generacién de empleo local. Al
mismo tiempo, se podrian generar actividades y servicios turisticos en destinos emergentes
proximos, los cuales se irfan consolidando con el tiempo. Los autores del Plan denominaron
a este modelo “Mancha de Aceite” (Secretaria de Estado de Turismo, 2013, p. 403), concepto
tomado del marketing empresarial que remite a una estrategia propia de una empresa, marca
o producto, que se introduce lenta, pero profundamente en el mercado, logrando impregnar
primero a minorias que luego van siendo imitadas por el resto del mercado. En este esquema
o modelo de expansion del mercado turistico, cobra relevancia la relacién turismo-territorio-
patrimonio como aspecto vertebrador de las politicas de desarrollo:

La Secretaria de Estado de Turismo de la Provincia de Catamarca es una dependencia directa de la
gobernacién y su mision principal es el desarrollo de una politica de consolidacion institucional del
turismo en la Provincia para el aprovechamiento del territorio catamarquefo y su patrimonio (Secre-
tarfa de Estado de Turismo 2013, p. 47).

Como parte de los antecedentes mencionados en este PETS 2014-2014 de Catamarca, se
senalaba la normativa vigente que permite llevar adelante las politicas publicas vinculadas
a la actividad turistica en torno al usufructo del territorio provincial. Una de ellas, es la Ley
Provincial N° 5267 de Promocioén de la Actividad Turistica, sancionada en el afio 2009 y re-
glamentada en el 2011, la cual promueve la creacién de atractivos y circuitos turisticos, entre
ellos la “construccién de parques de flora y fauna autdctona”. En sintonia con este ultimo
objetivo, en el mismo documento, se destaca la importancia de la Ley Provincial N° 5070 de
Creacion del Sistema Integrado de Areas Naturales Protegidas del afio 2002, que faculta al

...organismo de contralor de declarar Area Natural Protegida tanto a territorios de dominio ptiblico
o privado, pudiendo realizarse en dichos territorios todas las acciones de preservacion, restriccién o
prohibicion de aquellas actividades que alteren los elementos naturales, y de la misma manera, podra
regularse “el nivel de aprovechamiento” de los mismos (Secretaria de Estado de Turismo 2013, p-p.
56-57).

Por su parte, en cuanto a los “vestigios y restos y/o yacimientos arqueoldgicos y antropo-
légicos” que integran el patrimonio cultural de la provincia, se sefiala la relevancia de la Ley

84 En el PETS de Catamarca se proponen cinco Polos de Desarrollo (Puna, Este, Oeste, Centro y San
Fernando del Valle de Catamarca), seis Macro programas de Desarrollo Turistico (de Infraestructuras Gene-
rales, de Servicios Generales, de Nuevos Productos Turisticos, de Mejora de Productos Turisticos Actuales,
de Apoyo a la Actividad Turistica y de Organizacién Turistica) y dos Programas Especiales (Turismo Ar-
queolédgico y Artesanias de Catamarca).



Una critica desencantada de los procesos de turistificacién y extractivismo en Argentina 163

Provincial N° 4.218, la cual declara que éstos son “propiedad exclusiva del Estado Provincial”
y, por lo tanto, “se habilita al Estado a expropiar[los]” (Secretaria de Estado de Turismo 2013,
p. 62). Los vinculos establecidos argumentalmente en este entramado normativo, entre los
bienes definidos como patrimoniales, la creacién de areas protegidas y la actividad turistica,
sugieren la existencia de un mecanismo aceitado de intervencion territorial que habilita al
Estado a la realizacion de diversas actividades productivas que estan en concordancia con las
formas de explotacion global vigentes.

Sobre lo dicho, las politicas turistico-patrimoniales delineadas en el PETS de Catamarca
(2014-2024) no sélo cobran significancia en cuanto al aprovechamiento de los recursos y terri-
torios en términos econdmicos, sino que también adquieren importancia al otorgar al capital
un papel clave en la reconfiguracion territorial. Esto es perceptible, por un lado, en la zonifi-
cacion del territorio provincial, a través del establecimiento de “polos de desarrollo” turistico
y una cartera de programas generales y especificos para cada una de ellas de acuerdo a sus
recursos de potencial turistico. Es el caso, por ejemplo, del programa Pueblos con Encanto en
Fuerte Quemado y otras localidades del interior provincial, y el programa nacional Pueblos
Auténticos, aplicado en la comunidad de Antofalla. Por otro lado, se visibiliza a través de la
circulacion de capitales y la generacién de lineas crediticias otorgadas a determinadas entida-
des financieras nacionales e internacionales para llevar adelante estos programas:

Un Polo de Desarrollo es un territorio que se disefia integralmente y en el que, a partir de la definicién
inicial de su Conceptualizacion, se procede a su Estructuracidn turistica, actuando sobre las Infraes-
tructuras y Servicios Publicos, las inversiones publicas en Infraestructuras Turisticas y el fomento de
las inversiones privadas en Infraestructuras Turisticas y de otros sectores relacionados (Secretaria de
Estado de Turismo 2013, p. 404).

Especificamente, el programa Pueblos con Encanto se inscribe dentro del Macro Programa
de Nuevos Productos Turisticos, orientado a generar nuevos destinos turisticos en funcion del
alto valor potencial medido en términos de sus “atributos simbdlicos, patrimonio tangible,
leyendas, resefa histdrica, hechos trascendentes, cotidianidad”, que puedan ser representati-
vos de la provincia y estén disponibles para goce del turista (Secretaria de Estado de Turismo
2013, p. 410). Respecto al financiamiento para su ejecucion, el programa se encuentra enmar-
cado, como ya se dijo, dentro de un crédito obtenido por el gobierno provincial a través de
la CAF y del BID. Este crédito fue aprobado por la Legislatura catamarqueia a mediados de
2017 como fuente de financiamiento del Plan Estratégico de Turismo Sustentable con la fina-
lidad de llevar adelante diferentes obras de infraestructura y puesta en valor en localidades
del interior y el Valle Central. Teniendo al gobierno nacional como garante del préstamo, el
organismo financiero internacional se asegura, de esta manera, el cumplimiento de las metas
y los objetivos por parte de la provincia en el marco del acuerdo firmado. En tal sentido, las
politicas turistico-patrimoniales resultan herramientas eficaces en la generacién de depen-
dencias financieras entre los gobiernos locales y las entidades financieras internacionales.

Pero el potencial del turismo no so6lo se halla en generar ingresos a través, primero, de la
generacion de créditos (formas de endeudamiento) para los agentes turisticos y las poblacio-
nes locales, sino en su capacidad para re-crear una nueva imagen de la provincia a través de
la construccion de lo “autentico”, “lo tradicional” y “lo identitario” de cada lugar, para el con-
sumidor turistico. Aqui es importante resaltar dos aspectos respecto a la produccion y repro-
duccién de las subjetividades vinculadas a esos territorios y a la actividad turistica. Por una
parte, el programa Pueblos con Encanto, como la mayoria de los que se encuentran dentro del



164 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Macro Programa de Nuevos Productos Turisticos del PETS de Catamarca, se focaliza en loca-
lidades rurales, como espacios sociales opuestos a la ciudad, con el turismo como el principal
elemento dinamizador de desarrollos econémicos locales. Esto promueve, desde el propio Es-
tado, la discriminacion de otras economias locales y regionales que efectivamente colaboran
en la reproduccion de la vida en los territorios a través de la produccién de alimentos y formas
de relacionamiento social (y no social) dentro de esquemas comunitarios variados y dentro de
légicas productivas no desarrollistas.

De este modo, las comunidades que habitan espacios clasificados como rurales son con-
cebidas y reclasificadas como excedentes de lo urbano; el supuesto margen del desarrollo,
atado a practicas tradicionales y la produccién primaria. Esta avanzada ontoldgica del turis-
mo patrimonial, bajo sus formas de turismo étnico, rural, y sustentable, crea los elementos
de la concepcidn acerca del paisaje social rural otorgandole un sentido ahora renovado en su
calidad de “encantador” y “auténtico”, dentro de la oferta turistica por la que se prometen ex-
periencias unicas para los turistas. En tal caso, estos programas de turismo rural ofrecen una
vision esencializada y estdtica de la forma de vida rural en esos territorios, despojandolos del
entramado de conflictos, desigualdades y relaciones de poder que en ellos operan (Trivi 2016).
Como lo denuncié Cristobal Gnecco (2017, p.130), la exigencia de autenticidad y exotismo es
también una “nostalgia imperialista” tipica en la construccion del patrimonio rodeado del
aura atractiva del humanismo, un potente dispositivo de gubernamentalidad estatal.

La idea de la busqueda de “lo auténtico” como representativo de un lugar, que en términos
del programa Pueblos con Encanto se ha expresado como “iconos turisticos de la Provincia”
(Secretaria de Estado de Turismo 2013, p. 410), es decir, como elemento ponderado institucio-
nalmente para el fortalecimiento de la cohesion social del pueblo catamarqueno, hace tam-
bién de estos programas y el patrimonio cultural herramientas esenciales en el control de los
procesos de identificaciéon y memoria colectiva (Diaz 2019). Por ello, en el Plan Estratégico de
Turismo Sustentable 2014-2024, se ha dado especial atencién a la generacion de dispositivos
de “sensibilizacion” a través de la ejecucion de talleres participativos orientados a persuadir a
los distintos agentes locales acerca de los potenciales recursos turisticos, y entre ellos del valor
de sus patrimonios culturales y naturales, tangibles e intangibles. Ejemplo de esto son los
diferentes encuentros que la UEP mantuvo con algunos vecinos de Fuerte Quemado, desde
fines de 2018, para dar a conocer los avances del programa Pueblos con Encanto. En estos ta-
lleres y encuentros, el objetivo es lograr que los habitantes se apropien del programa, se enor-
gullezcan de su lugar y “tomen conciencia de la necesidad de preservacion de su patrimonio”.

REFLEXIONES ABIERTAS

Para comprender la manera en que el programa Pueblos con Encanto se inserta en la agen-
da gubernamental de la provincia de Catamarca como programa turistico-patrimonial, es
necesario tener en cuenta el rol que desempenan las politicas patrimoniales vinculadas al
turismo en la gestion de los territorios donde se encuentran esos (asi producidos) “recursos”,
cuya promocion y explotacion es la clave para promover el tan ansiado desarrollo econémico;
sin olvidar el fuerte caracter persuasivo otorgado al patrimonio como elemento que genera
comportamientos, actitudes y aptitudes dentro de estrategias de gobierno, que disciplinan
y normalizan subjetividades colectivas (Diaz 2019). Asi, de esta forma, el presente trabajo
plantea algunas reflexiones acerca de estas supuestamente novedosas propuestas de desarro-
llo turistico patrimonial, buscando también aportar a las discusiones en torno a las politicas



Una critica desencantada de los procesos de turistificacién y extractivismo en Argentina 165

patrimoniales patrocinadas por el estado nacional y los gobiernos provinciales, y sus munici-
pios, en la forma de estos “programas de exportacion”.

Como dijimos anteriormente, consideramos que es necesario, tal como lo muestra el caso
presentado, remarcar el vinculo existente entre la implementacion de programas turisticos y
de patrimonializacion con el desarrollo de obras de infraestructura en la region, en su mayo-
ria impulsados por organismos internacionales desde finales de los afios 90 y exacerbados a
partir del siglo XXI. Esta mirada integral de las politicas turistico-patrimoniales desde una
perspectiva critica que vincula estos programas y procesos de patrimonializacién dentro de
esquemas neoextractivistas desarrollistas de exportacién permite develar la continuidad que
tienen estas nuevas ofertas del desarrollo con procesos de despojos de larga data en la provincia
y otros procesos econdmicos en marcha también extendidos regionalmente en Sudamérica.
La propuesta etnografica busca revelar las conexiones geograficas, politicas y econdmicas que
unen la acumulacién por desposesion representadas en los programas Pueblos con Encanto
y Pueblos Magicos en Argentina y México, y sus presupuestos ontologicos patrimoniales y
neoextractivistas. El estudio etnografico de estos programas nos permite rastrear historica-
mente las espacialidades concretas de estos procesos de despojos contemporaneos ofreciendo
comparaciones relacionales que buscan las conexiones en diferentes escalas globales y locales,
“reconociendo los procesos de constitucion, conexion y desconexion —cargados de poder-
que permiten identificar deslizamientos, aperturas, contradicciones y posibles alianzas entre
articulaciones diferenciales especializadas (localizadas) del despojo” (Hard 2016).

Algunas caracteristicas a destacar de estos programas de exportacion turisticos patrimo-
niales son: a) que responden a planificaciones turistico-patrimoniales estratégicas que fun-
cionan como dispositivos de gubernamentalidad claves para el avance neoextractivista, pro-
moviendo la jerarquizacion y la burocratizacion de los 6rdenes de gobierno y complejizando
las relaciones en el ejercicio de poder; b) que son planificaciones disefiadas por consultoras
privadas fuertemente apoyadas en logicas de marketing turistico empresarial, y que se orien-
tan a reproducir una logica de emprendedor ciudadano a través del crédito de capitales para
el desarrollo de proyectos dependientes de estos esquemas de desposesion; ¢) que se alinean
con nuevas tendencias de la “gobernanza turistico-patrimonial”, representada en el modelo
de los itinerarios culturales disefiados y promovidos por Comité Cientifico Internacional de
Itinerarios Culturales del Consejo Internacional de Monumentos y Sitios (CIIC-ICOMOS)
y UNESCO, cuyas logicas de interconexion y flujos de comercios turisticos culturales inter-
nacionales se relacionan estrechamente a dindmicas politicas y econoémicas integracionistas
desarrollistas exportadoras, tanto en Europa como en Sudamérica (Jofré 2019).

La creacion de los Pueblos Magicos, una marca de exportacion util para la produccion de
paquetes turisticos que integran diferentes escalas de los ordenamientos estatales (nacionales,
provinciales, municipales, etc.), no puede ser reducida sélo a la lectura de las politicas guber-
namentales neoliberales de México; ellas responden a una estructuracion global que viene
siendo ensayada por la propia UNESCO a nivel regional e intercontinental, a través de la
creacion de itinerarios culturales transnacionales como patrimonios mundiales, tal es el caso
del Qhapaq Nan - Sistema Vial Andino.

En el modelo interconectado de los nuevos patrimonios turisticos, los Pueblos con En-
canto no sdlo necesitan del encanto de sus patrimonios culturales, historias, gastronomia
tradicional, etc. Es necesario que estos “patrimonios vivos encantadores” formen parte de un
itinerario cultural que sea “ofertado” como una ruta patrimonial turistica accesible a través de
centros urbanos préoximos que tengan a disposicion determinada infraestructura. La produc-



166 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

cion de estos patrimonios culturales, bajo el modelo de itinerarios y rutas patrimoniales, son
constitutivos de las légicas de produccién de un nuevo capitalismo internacional financiero,
que prioriza el libre transito o circulacion, la accesibilidad y el confort por sobre las significa-
ciones culturales y locales de aquellos elementos devenidos en patrimonios, lo que también se
ve retratado en el modelo de los Pueblos con Encanto. Particularmente, esto se observa en su
implementacion local, destinada a la creacion de los pueblos y las comunidades como nuevos
espacios de produccidn capitalista, y ahora mejor posicionados para soportar la construccion
de infraestructura necesaria para la ampliacion de las fronteras neoextractivistas de otras
actividades, atin mas rentables en la logica productivista estatal-empresarial.

Estos programas de Pueblos con Encanto y Pueblos Magicos apuntan a un trabajo de en-
cantamiento o empatia, supuestamente de orden cultural, patrimonial e identitario, consis-
tente en la construccion de un lazo afectivo con una “marca”, o producto, un nombre (forma-
objeto) conocido, y con la idea de una asociacién “emotiva y experiencial”. Un poblado, una
localidad e inclusive una comunidad indigena, con atributos mas o menos tradicionales o
considerados auténticos, pueden ser “magicamente” transformados en una “marca exporta-
ble” por su singularidad en un mercado turistico que produce / demanda nuevos productos
comercializables, en este caso, “experiencias” en un mundo desencantado lleno de pobreza,
marginacion y desigualdad. Asi, estos programas de turismo cultural experiencial operan
como mecanismos de encantamiento de la modernidad por medio de retéricas tales como
las del desarrollo sustentable, etnodesarrollo y otras categorias afines al proyecto moderno
civilizatorio. Encantarse es literalmente dejarse “convencer”, “querer creer”, a través de una
magica experiencia de “viaje”, de “traslado hacia la exoticidad cultural/natural” que atn vive
relictualmente en recénditos poblados y lugares. Es un itinerario diselado para encantar. Por
lo tanto, desencantarse supone “no dejarse convencer”, bajarse del tren que nos lleva a través
del trayecto del progreso histdrico lineal para “re-conocer o conocer de otros modos” -lo que
supone un trabajo ontoldgico-epistemologico y, por eso, politico— las maneras en que opera
en nosotros y nosotras la modernidad y sus artefactos conceptuales, estratégicamente pensa-
dos y escenificados para encantar. Estos se reproducen en disefios culturales patrimoniales
exportables, registrados y vendidos como experiencias exitosas de la modernidad-coloniali-
dad neoextractivista en Latinoamérica.

AGRADECIMIENTOS

Este articulo surge de los relacionamientos y activismos en la investigacién promovidos
desde la Red de Informacién y Debate en Arqueologia y Patrimonio (RIDAP). Agradecemos
a todes les colegas de la red y miembros de pueblos y comunidades indigenas que colaboraron
en las discusiones previas que dieron lugar a este trabajo. En particular, deseamos agradecer
las conversaciones y puntos de vista compartidos con Marcos Pastrana de la Unién de los
Pueblos Diaguitas del noroeste argentino.



Una critica desencantada de los procesos de turistificacion y extractivismo en Argentina 167

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Benjamin, Walter

2005 Libro de los pasajes. Akal, Madrid.

2007 Obras I/1. Abada, Madrid.

Bertoncello, Rodolfo (Editor)

2008 Turismo y geografia. Lugares y patrimonio natural cultural de la Argentina.

CICCUS, Buenos Aires.
Comaroff, John y Jean Comaroff

2012 Etnicidad S.A. Katz, Buenos Aires.

Delgadillo, Victor

2009 Patrimonio urbano y turismo cultural en la Ciudad de México. Andamios
6(12):69-94.

Diaz, Marcela

2019 El patrimonio mundial como dispositivo biopolitico. Ponencia presentada

en el XX Congreso Nacional de Arqueologia Argentina, Cérdoba.

Galimberti, Maria Soledad

2008 Una cartografia de las representaciones ptblicas del pasado prehispanico
en San Fernando del Valle de Catamarca. Tesis de grado, Universidad Nacional de Catamarca,
Catamarca.

2010 El patrimonio arqueoldgico y el pasado aborigen. Usos y significados del
patrimonio en Catamarca. En El regreso de los muertos y las promesas del oro: patrimonio
arqueoldgico en conflicto, editado por Carina Jofré, pp 69-89. Encuentro, Cérdoba.

Gnecco, Cristobal

2017 Antidecdlogo. Diez ensayos (casi) arqueoldgicos. Universidad del Cauca-JAS
Arqueologia-Ediciones del Signo, Popayan-Madrid-Buenos Aires.

Gudynas, Eduardo

2011 Mas alla del nuevo extractivismo: transiciones sostenibles y alternativas al
desarrollo. En El desarrollo en cuestion. Reflexiones desde América Latina, editado por Fer-
nanda Wanderley, pp 379- 410. CIDES-UMSA, La Paz.

Hart, Gillian

2016 Desnaturalizar el despojo: una etnografia critica en la era del resurgimiento
del imperialismo. Revista Colombiana de Antropologia Vol. 52 (2): 139-173.

Harvey, David

2004 El nuevo desafio imperialismo. CLACSO, Buenos Aires.
Hernandez, Jesus de Jesus
2009 Tequila: centro magico, pueblo tradicional. ;Patrimonializacion o privati-

zacion? Andamios 6(12):41-67.

Jofré, Carina

2019 Patrimonios, neoextractivismos y politicas de integracion regional. Ponen-
cia presentada en el seminario Las rutas patrimoniales en tiempos de globalizacién: didlogos
y debates, Lima: IFEA.

Machado, Horacio

2013 Catamarca minera-lizada... radiografia colonial. No a la mina. Recuperado
de https://noalamina.org/argentina/catamarca/item/11524-catamarca-minera-lizada-radio-
grafia-colonial (Consultado por ultima vez el 05 de mayo 2020)



168 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

2009 Auge minero y dominacién neocolonial en América Latina. Ecologia poli-
tica de las transformaciones socioterritoriales neoliberales. Ponencia presentada en el XXVII
Congreso de la Asociacion Latinoamericana de Sociologia, Buenos Aires.

Colectivo Voces en Alerta

2011 15 mitos y realidades de la mineria transnacional en la Argentina, editado
por Machado, Horacio, Maristella Svampa, Enrique Viale, Marcelo Giraud, Lucrecia Wag-
ner, Mirta Antonelli, Norma Giarracca y Miguel Teubal, El Colectivo, Herramienta. Buenos
Aires.

Molano, Mario Alejandro

2014 Walter Benjamin: historia, experiencia y modernidad. Ideas y Valores
154:165-190.

Ortiz, Maai

2013 Pueblos magicos: andlisis de la dindmica cultural y econémica. En Eco-

nomia y cultura, editado por Marissa Reyes y Jorge Linares, pp 341-368. UNAM-UACM,
México.

Pastrana, Javier

2019 Neoextractivismo cultural: el caso del proyecto Pueblos con Encanto en
Fuerte Quemado (Santa Maria-Catamarca). Ponencia presentada en el XX Congreso Nacio-
nal de Arqueologia Argentina, Cérdoba.

Restrepo, Eduardo

2019 Artilugios de la cultura: apuntes para una teoria postcultural. En Cultura:
centralidad, artilugios, etnografia, de Stuart Hall, Eduardo Restrepo y Carlos Luis del Cairo,
pp 67-106. Asociacién Colombiana de Antroppologia, Bogota.

Robledo, Carolina

2017 Drama social y politica del duelo. Las desapariciones de la guerra contra las
drogas en Tijuana. El Colegio del México, México.

Seitz, Ana Mirka

2013 Cambios globales e institucionales en politica exterior: el caso del IIRSA,
UNASUR vy la Patagonia Argentina. Revista Aportes para la Integracion Latinoamericana
29:94-108.

Svampa, Maristella

2011 Modelos de desarrollo, cuestiéon ambiental y giro eco-territorial. En La na-
turaleza colonizada. Ecologia politica y mineria en América Latina, editado por Héctor Ali-
monda, pp 181- 215. CLACSO, Buenos Aires.

2013 Consenso de los commodities y lenguajes de valoracién en América Latina.
Nueva Sociedad 244:30-46.
2019 Las fronteras del neoextractivismo en América Latina. Conflictos socioam-

bientales, giro ecoterritorial, y nuevas dependencias. University Press, Bielefeld.

Trivi, Nicolas

2016 Turismo, politicas de desarrollo y territorio en la Argentina neodesarrollis-
ta. Revista del Departamento de Geografia 4(7):68-91..

Trouillot, Michel-Rolph

2011 Transformaciones globales. La antropologia y el mundo moderno. Universi-
dad del Cauca-Universidad de los Andes, Popayan-Bogota.



Una critica desencantada de los procesos de turistificacién y extractivismo en Argentina 169

OTROS DOCUMENTOS CONSULTADOS:

Decreto Provincial N° 77/1981. Jujuy, Argentina.

Gobierno de la Provincia de Catamarca (1997). Plan Estratégico Consensuado de la Pro-
vincia de Catamarca. Documento 3. Recuperado de http://www.planificacion.catamarca.gob.
ar/wp-content/uploads/2018/12/pec.pdf (Consultado por tltima vez el 03 de mayo de 2020).

Gobierno de la Provincia de Catamarca (2008). Plan Estratégico Territorial de la Provincia
de Catamarca. Informe de Avance - Afio 2008. Recuperado de http://www.catamarca.gov.ar/
Ip/pet_I_2008.pdf (Consultado por tltima vez el 03 de mayo de 2020).

Poder Ejecutivo Nacional (2017). Plan Estratégico de Turismo Sustentable de la Provincia
de Catamarca. Aprobacién del Modelo de Contrato de Garantia a suscribirse entre la Reptiblica
Argentina y la Corporacién Andina de Fomento a fin de cooperar en la ejecucién del Programa
de Infraestructura del Plan Estratégico de Turismo Sustentable de la Provincia de Catamar-
ca. (Decreto N° 415/17) Recuperado de http://argentinambiental.com/legislacion/nacional/
decreto-41517-plan-estrategico-turismo-sustentable-la-provincia-catamarca/  (Consultado
por ultima vez el 03 de mayo de 2020).

Secretaria de Estado de Turismo (2013). Plan Estratégico de Turismo de Catamarca. Cons-
truyendo juntos una provincia turistica. 2014-2024. Recuperado de http://www.turismo.ca-
tamarca.gob.ar/wp-content/uploads/2014/11/Plan-Estrategico-de-Turismo-Sustentable-de-
Catamarca-2014-2024.pdf (Consultado por ultima vez el 03 de mayo de 2020).

Secretaria de Turismo de la Municipalidad de Santa Maria (2018). Fuerte Quemado. Estirpe
Indo-hispana. Santa Maria: Municipalidad de Santa Maria.

Secretarfa de Turismo de la Nacién (2005). Plan Federal Estratégico de Turismo Sustentable
2005 2016. Buenos Aires: SecTur.

SECTUR (Secretaria de Turismo) (2006). Reglas de Operacion Pueblos Mdgicos. México
DF: SECTUR. Recuperado de http://www.sectur.gob.mx (Consultado por tltima vez el 03 de
mayo de 2020).






LA ULTIMA FRONTERA: COLONIALISMOS, EXTRACTIVISMOS Y
PATRIMONIO CULTURAL EN LA AMAZONIA PERUANA

CARITO TAVERA, HENRY TANTALEAN

INTRODUCCION

Por lo general, cuando se habla del patrimonio cultural peruano, la comunidad nacional e
internacional encuentra sus principales referentes en los espacios geograficos de la costa y de
la sierra, dejando de lado el area amazonica. Paraddjicamente, la Amazonia peruana cubre el
62% del territorio nacional y cuenta con un total de 332.975 habitantes de comunidades nati-
vas amazonicas (Instituto Nacional de Estadistica e Informatica, 2011). A pesar de dicha ex-
tension y poblacion, el imaginario colectivo nacional e internacional los soslaya. Sin embargo,
aunque por el momento no se han hallado nuevos asentamientos arqueologicos de caracter
monumental, la selva peruana posee una importante y rica historia de ocupacién humana. Si
existe alguna referencia a la arqueologia del drea amazodnica, se trata del sitio arqueoldgico de
Kuélap.®

Creemos que dicha situacion se debe, en gran parte, a la manera en la que se han echado
a andar los engranajes de la construccion de la historia peruana y la posterior patrimoniali-
zacién de sus sitios arqueoldgicos (Jofré 2017, p.150). La todavia exigua patrimonializacion
de los sitios arqueoldgicos amazdnicos se deberia a una escasa y muy reciente inversion (en
investigacion, puesta en valor y participacién comunal del destino de los bienes culturales
comunes) en dicha area, pensada como marginal® por el Estado peruano.

Sin embargo, resulta interesante y hasta paraddjico que, si bien la Amazonia estuvo mar-
ginalizada en cuanto a la planificacion de sus “recursos” culturales arqueoldgicos, otra era la
dindmica con recursos tales como la madera, el petrdleo, el caucho, el café¥, las tierras culti-
vables y el propio capital humano. Como veremos, las problematicas actuales que enfrenta la

85 Sin embargo, existen sitios tan embleméticos como Machu Picchu, enclavado en la ceja de selva del
Cuzco que, por su relacion con el Imperio incaico, resulta mas vinculado a la zona serrana. Otros sitios de
igual importancia cientifica e histérica son Choquequirao y el Gran Pajatén, por dar algunos ejemplos.

86  Esta situacion se ha visto reafirmada con declaraciones de caracter histérico como las vertidas por el
expresidente Alan Garcia Pérez al sefialar a los pobladores originarios de la Amazonia como “ciudadanos de
segunda clase”. Asimismo, los pueblos indigenas disienten de las propuestas de desarrollo propuestas por el
Estado, sefialando que el modelo planteado “[...] no es sostenible y atenta contra la Amazonia que es patri-
monio de todos.” (Salazar 2009, en Regan 2010, p. 20).

87  Afines delsiglo XIX, en la Selva Central, en la region de Chanchamayo, la mayor explotacion de recur-
sos se vinculo a la creacion de haciendas cafetaleras y la fundacion de empresas como la “Colonia del Perené”,
propiedad de la “Peruvian Corporation Ltd.” (Espinosa 2016). Alli, “Se calcula que en 1913 alrededor de 500



172 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

poblacién de esta area del Perd son producto (o resultado histdrico) de las distintas politicas
econdmico-sociales implementadas a lo largo de su historia peruana. Asi, lo que se puede
apreciar es que la Amazonia siempre se ha concebido como un area factible de ser explotada,
con fines extractivistas,® por intereses empresariales nacionales e internacionales. En un mo-
mento en el que se (re)quiere expandir el mercado turistico, visto éste como el nuevo motor de
nuestra economia nacional, nuevamente los intereses de capitales econémicos fijan sus ojos
en la Amazonia. De hecho, lo que veremos hacia finales del articulo es que se ha iniciado un
proceso (empresarial) mediante el cual los sitios arqueoldgicos seran esa tltima frontera por
sobrepasar en la explotacion de los “recursos” amazdnicos.

No obstante, para llegar a entender de mejor manera cémo se ha ido ingresando paulati-
namente en los paisajes naturales y sociales de esta drea a lo largo de su historia, en este arti-
culo se presenta brevemente los grandes momentos a los que han hecho frente los indigenas
amazoénicos “peruanos”, durante siglos de agresion y violencia en el proceso liderado por las
elites extranjeras y nacionales en su practica de dominacion y explotacion (véase Neyra 2018a,
2018b). Este proceso, inaugurado en 1542 a manos del adelantado espafol Francisco de Ore-
llana, puso a la luz la “existencia” de la Amazonia del Nuevo Mundo, la anhelada “Tierra de
la Canela” o el deseado “El Dorado” (T.C.B. 1918). Es este imaginario occidental colonialista
el que se ha visto paulatinamente matizado a lo largo de la historia. Desde el periodo Colo-
nial pasando a la Republica de nuestros dias, se ha percibido a la Amazonia como un espacio
para la extraccion y la depredacion de recursos econdmicos: naturales, minerales, humanos,
culturales, territoriales, etc.

De esta manera, la ideologia que trasciende en el tiempo es ver este espacio como un lu-
gar salvaje, virgen, por conquistar, desierto y, sobre todo, fuente de generacién de riqueza
cuya directriz esta dictaminada por los intereses politicos y econémicos. A pesar de que la
Amazonia ha sido vista como esta frontera natural y social para el mundo occidental, de la
cual la obtencién de recursos econémicos fue lo primordial, a comienzos de este nuevo siglo
podemos contemplar como el Estado peruano y las élites politicas y econdmicas implementan
una nueva estrategia extractivista en el marco de una nueva politica patrimonial a nivel na-
cional. Esta supuesta frontera es transgredida ya no s6lo para extraer sus recursos naturales,
sino también mediante la generacién de politicas culturales, las cuales afectan directamente
el territorio y los espacios ancestrales con el objetivo de transformarlos en recursos turisticos
en aras del desarrollo econémico.

Por ello, este articulo abordard, en primer lugar, el proceso de construccion de la otre-
dad del poblador amazénico y, en segundo lugar, su relacién con los, ahora, sitios turistico-
arqueoldgicos existentes en su territorio ancestral. Ello, en el marco de los actuales proyectos
de inversion y desarrollo implementados para la Amazonia. Entre esos proyectos, nos enfo-
camos en el caso especifico del Corredor Turistico del Valle del Utcubamba de la region de

ashaninkas trabajaban [en condiciones similares a la esclavitud] en las plantaciones, y en 1938 el nimero ya
superaba los 2000” (Brown y Fernandez, 1991, pp. 56-57, en Espinoza 2016, p. 141).

88  En este articulo seguimos la definicion de Eduardo Gudynas (2014, p. 139) para quien “Los extracti-
vismos corresponden a un caso particular de apropiacion de recursos naturales. En el presente articulo se
los define como una extraccién de grandes volumenes o intensiva de dichos recursos, que son esencialmente
destinados a la exportacién como materias primas, o como productos de escaso procesamiento (la defini-
cion en Gudynas, 2013). Esun conjunto que incluye, entre otros, a emprendimientos megamineros, petro-
leros, monocultivos de exportacion y ciertas actividades pesqueras o forestales.”



La ultima frontera: colonialismos, extractivismos y patrimonio cultural en la Amazonia Peruana 173

Amazonas, donde se encuentra el emblematico sitio de Kuélap, el cual es un buen indicador
de cdmo se ha avanzado en esa direccion (figura 1). Por tanto, el objetivo principal de este
articulo es mostrar el escenario y los principales actores de este nuevo panorama desde una
perspectiva histérica que permita hacer evidente el impacto de las politicas econdmicas y
culturales sobre los pueblos originarios de esta regiéon de la Amazonia peruana. Para poder
entender como es que se ha forjado esta perspectiva y concepcion de la selva como un lugar
a colonizar, una “frontera interna” (sensu Varese 2006, p. 235), que debia ser conquistada, es
importante considerar una serie de hitos histéricos por los cuales atravesaron la selva y sus
comunidades nativas.

Localizacién del sitio arqueolégico de Kuelap Leyenda

En relacion al territorio peruano @ Chiclayo
® Kuelap

® Lima
® Trujillo

Ecuador

Kuelap

Trujillo

Google Earth

Figura 1. Localizacién de Kuélap en relacion al territorio peruano y al drea de su selva.
Fuente: Mapa de Google Earth modificado por los autores.



174 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

GRANDES PERIODOS DEL PROCESO DE DOMINACION Y EXPLOTACION
DE LA AMAZONIA PERUANA

EL cOLONIALISMO ESPAROL: DESCUBRIMIENTO Y “CIVILIZACION” (SIGLOS XVI - XVIII)

La primera relacion de la sociedad occidental con la amazdnica, denominada “descubri-
miento”, fue la de atropello. Vale decir, los grupos amazonicos se convirtieron en obstaculos
en el camino a la expansion de los imperios occidentales. Este periodo se inicié en 1542 con
la expedicion emprendida por Gonzalo Pizarro y terminada por Orellana. Esta fue la primera
gran empresa occidental que se internd en el Amazonas. Con un contingente de casi cinco mil
indigenas y unos cuantos mas de espaiioles en busca de la tierra de “El Dorado”, su principal
objetivo era encontrar la riqueza prometida en las narraciones de los nativos.

Sin embargo, esta y otras expediciones no encontraron la cantidad de oro prometida por
las leyendas. Por el contrario, encontraron las primeras resistencias por parte de los grupos
amazonicos. Grandes referentes de esta resistencia fueron los levantamientos sucedidos en el
pueblo de Bracamoros (Espinoza 1994). La beligerancia de las poblaciones amazénicas, asi
como lo agreste del territorio hizo que la Amazonia se convirtiera metaféricamente en una
“frontera verde” ante el mundo occidental. Debido a esa dificultad para avanzar por tierra,
las vias de paso fueron los rios, algo que marcaria la manera de relacionarse entre colonos y
nativos hasta bien entrado el siglo XX.

Un poco mas adelante, aunque con un interés primario focalizado en la evangelizar, la or-
den de los Jesuitas —en lo que ahora es territorio ecuatoriano- y los Franciscanos, en la parte
de la Selva Central del Perua vinculada a Ucayali, comenzaron su proyecto de “civilizar” a los
pueblos nativos. Para cumplir con su objetivo, los misioneros fundaron pueblos y los articu-
laron mediante una red econdémica que permitié extraer recursos, pero, sobre todo, iniciar el
proceso de “domesticacion” de los nativos. Se aplicaron métodos occidentales para la explo-
tacion de la tierra y se empez6 a evangelizar y educar a los indigenas en la cultura occidental.
El lider de la mision se encargé de liderar las nuevas comunidades fundadas. Luego de la
expulsion de los Jesuitas en 1786, muchos los pueblos fueron dejados a su suerte y terminaron
siendo abandonados por los nativos y mestizos, ya que no continuaron con las dinamicas
econdmicas y politicas instauradas por las 6rdenes religiosas (San Romén 2015).

EL ENDOCOLONIALISMO REPUBLICANO: LA CONSTRUCCION DEL OTRO AMAZONICO (SIGLO XIX)

A medida que el imperio espaiol entraba en una fase de crisis politica y econémica, acre-
centada por la competencia con otros imperios, como Inglaterra, la busqueda de nuevas fuen-
tes de riquezas alentaba la explotacion de nuevas zonas. Con ese objetivo, en el marco de cam-
panas cientificas, se financiaron misiones de reconocimiento del territorio y sus recursos por
parte de las instituciones imperiales. De este modo, como muchos lugares del Nuevo Mundo,
a comienzos del siglo XIX, una pléyade de exploradores e historiadores naturales comenza-
ron a viajar a lo largo de las dreas poco conocidas por Occidente. Entre ellas, los Andes y las
selvas sudamericanas cautivaron a muchos de ellos por su riqueza bioldgica y antropoldgica.
Si bien desde la misma época colonial expediciones europeas atravesaron tales regiones, seria
a mediados del siglo XVIII cuando realmente se generaron importantes corpus de datos cien-
tificos que pudieron ser utilizados para conocer con qué recursos naturales se podia contar



La ultima frontera: colonialismos, extractivismos y patrimonio cultural en la Amazonia Peruana 175

en una época de creciente mercantilizacién de la economia global (La Condamine 1744, 1993
[1745]; Hernandez Asensio 2008).

Como vimos, tras los primeros intentos de colonizacion de la selva por parte de las 6rdenes
religiosas, el impacto de Occidente y de los mestizos, especialmente de las ciudades capitales,
se habia limitado a las riberas de los rios y a los pocos pueblos que persistieron, articulados
a una red econémica minima. Pero, desde la Independencia del Pert proclamada en 1821,
comenzaron a promulgarse una serie de decretos y leyes que tenian como objetivo establecer
las relaciones entre las comunidades indigenas y el Estado. Entre ellas, una de las mas dafinas
para los pueblos indigenas fue la de Simén Bolivar de 1824, por la cual se disolvia y trans-
formaba la propiedad colectiva de las comunidades indigenas. Como sefiala Richard Chase
Smith (2002, p. 15), “[...] en un espiritu liberal Bolivar declaré la division de las tierras comu-
nales en parcelas individuales y su distribucion a cada cabeza de familia indigena asi como la
venta en subasta publica de las tierras sobrantes.”

Asimismo, como remarca Stefano Varese (2006, p. 234), la venta de las tierras de las co-
munidades indigenas tuvo un efecto secundario: los desposeidos de la sierra tenian entonces
que buscar nuevas tierras y convertirse, por tanto, en colonos que fueron adentrandose hacia
la selva alta.

EL GRAN EXTRACTIVISMO: LA ERA DEL CAUCHO (FINALES DEL SIGLO XIX HASTA 1914)

Si bien la extraccion del caucho se realizaba desde mediados del siglo XIX, no seria hasta
finales de ese siglo cuando se iniciara la denominada “era del caucho”, lo cual se deberia
también a la situaciéon econdmica, pero, sobre todo, politica, generada durante la Guerra del
Pacifico (1876-1883). Seria a partir de la época postconflicto y la crisis econémica, tras la
derrota con Chile, que un interés por la extraccion de recursos de la selva se harfa explosivo.

Ademds, con el auge del valor del caucho en el mercado internacional, la selva se convirtié
en un lugar importante para la explotacion de dicha materia prima. Asi, los colonos nueva-
mente se internaron en los bosques, aunque ellos no fueron los tnicos explotados: los pobla-
dores amazdnicos fueron la principal mano de obra en tal industria (Casement 2014 [1910];
Chirif 2017).

Los balances sobre la demografia de la selva, los reclutamientos y las masacres sucedidos
para la extraccion del caucho suponen un triste hito en la historia de la selva. Las leyes eran
impuestas por los mismos caucheros® y se puede notar una total falta de interés por las auto-
ridades politicas en el control de la explotacion del caucho. Especialmente, las casas inglesas
se beneficiaron de dicha importacién de caucho. Mediante las rutas fluviales, especialmente
entre Brasil y Perd, se conformé una importante red para poder exportar el caucho hacia
Europa.

Sin embargo, con el descenso de los precios del caucho, especialmente porque comenzé a
explotarse en otras zonas bajo el control inglés, disminuyé su produccion en la zona amazo-
nica peruana. Al finalizar la Primera Guerra Mundial, la importancia del caucho comenzé
a desvanecerse. Otros recursos mas exdticos y especificos tuvieron una efimera importancia

89 Nombres como el de Julio César Arana, en la zona del Putumayo, y Carlos Fermin Fitzcarrald, Carlos
Scharff o Nicolds Sudrez, en la region de la selva centro y sur de la Amazonia, son claves para comprender el
impacto que esta actividad extractiva produjo en las poblaciones amazénicas (Espinosa 2016).



176 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

como productos de exportacion. Los indigenas vieron que, nuevamente, podian regresar a su
paz y formas tradicionales, aunque con la impronta de la civilizacion en sus vidas y paisajes.

GRANDES PROYECTOS PARA LA AMAZONIA PERUANA: LA ARTICULACION DE LA SELVA A LA ECONOMIA
NACIONAL

En 1943, la inauguracion de la carretera Lima-Pucallpa (la denominada “Carretera Margi-
nal de la Selva”)® supuso una nueva forma de articular los espacios amazonicos en el territo-
rio peruano. De esta manera, Pucallpa se convirtié en otro nodo acompaiando a la, ya bien
asentada, ciudad de Iquitos, en la gran ruta que uniria la costa con la selva.

Sin embargo, uno de los principales actores responsables del impulso de la explotacion de
los recursos amazonicos fue el presidente del Pert Fernando Belatinde Terry, quien, en su pri-
mer mandato (1963-1968), sostuvo su doctrina de “La conquista del Pert por los peruanos”.”"
Lamentablemente, con esa vision de conquistar y colonizar la Amazonia, durante ese gobier-
no se cometieron crimenes de lesa humanidad, llegando incluso al bombardeo con napalm
de pueblos indigenas no contactados, en aras de esa vision de “desarrollo amazénico” (Dou-
rojeanni 2017).

Como sefiala Marc Dourojeanni (2017):

“[la Amazonia] era para Belatinde, una tierra inhdspita y vacia pero pletérica de recursos que debian
ser explotados para beneficio de los peruanos del resto del Pert. Por eso, su estrategia declarada in-
clufa la conquista, la ocupacién y la colonizacién como medios para hacer realidad la explotaciéon de
esa region. Complementaba su ideario amazoénico con medidas para aumentar su poblacion mediante
la migracioén y para “incorporar a los nativos a la civilizacion”.

Pero también, debido a un importante crecimiento demografico, la consolidacion de la
universidad y sindicatos de trabajadores, las décadas de 1960 y 1970 también experimentaron
una serie de movimientos sociales y el surgimiento de las primeras agrupaciones de indige-
nas amazonicos (Chirif et al., 1991). A consecuencia de todas esas reivindicaciones sociales,
comenzaron a surgir las primeras leyes sobre el reconocimiento de la propiedad de los terri-
torios de los indigenas.

EL SEGUNDO GRAN EXTRACTIVISMO: LA EXPLOTACION DEL PETROLEO DE LA SEGUNDA MITAD DEL SIGLO XX

Tras la mencionada “era del caucho”, un segundo gran extractivismo facilmente
identificable ocurrié con el descubrimiento de los yacimientos petroliferos en la Amazonia.
Si bien otros recursos, como la madera y diferentes especies animales y botanicas, fueron de
importancia para las empresas explotadoras y exportadoras (Varese 2006, p. 230), solamente
la extraccion del petroleo supuso un importante movimiento econdémico y demografico hacia
dicha zona. Como un importante hito en este segundo extractivismo, podriamos sefialar la
perforacién del primer pozo petrolifero en plena Amazonia en 1971 (San Romdn 2015, p. 202).
Un breve matiz en dicho proceso extractivo se dio durante el gobierno del general Velasco Al-

90  Deacuerdo a Marc Dourojeanni (2011, p. 48), la construccion dela “[...] Carretera Marginal de la Selva,
por falta de planeamiento y orden, provocé una deforestacién innecesaria y sin precedentes en la historia
nacional, brindando asi mismo condiciones propicias al narcotrafico y al narcoterrorismo”.

91  Fernando Belatinde hizo publica esta doctrina a través del libro que lleva el mismo titulo en el afio 1959.



La ultima frontera: colonialismos, extractivismos y patrimonio cultural en la Amazonia Peruana 177

varado, quien a nombre del Estado peruano nacionalizé los complejos petroliferos existentes
en el territorio peruano. Sin embargo, la explotacion del petroéleo continud, aunque en manos
del Estado.

Tras los gobiernos militares de Velasco Alvarado y Morales Bermudez, la década de 1980
es reconocida como una época de profunda crisis econémica y politica, especialmente por
la inflacién econdémica y por el inicio de un proceso de violencia de origen politico que durd
veinte afos (Comisién de la Verdad y Reconciliacidn, 2003). En general, se puede decir que los
grupos amazonicos vivieron grandes estragos y la economia nacional no emprendié ningin
gran proyecto de infraestructura o explotacion de recursos amazénicos de gran envergadura.
Asimismo, se reconoce que las comunidades nativas estuvieron poco o nada defendidas por
el Estado peruano y, sobre todo, se vieron en medio de un fuego cruzado durante el desarrollo
del conflicto armado interno. Tal como lo sefiala la Comision de la Verdad y la Reconciliacién
del Peru (CVR):

La causa inmediata y fundamental del desencadenamiento del conflicto armado interno fue la de-
cision del Partido Comunista del Perti Sendero Luminoso (PCP-SL) de iniciar una “guerra popular”
contra el Estado peruano, utilizando de manera sistematica y masiva métodos de extrema violencia
y terror sin respetar las normas basicas de la guerra y los derechos humanos. (CVR 2008[2003], p. 2)
“Siendo asi que [...] la mayor parte de victimas de las acciones senderistas92 se contaron entre cam-
pesinos o pequefias autoridades locales.” (Comision de la Verdad y Reconciliacion Pert 2008, p. 2)

Para 1984, otro grupo subversivo, el Movimiento Revolucionario Tupac Amaru, estruc-
turado a modo de guerrilla latinoamericana, se sumo al conflicto (Comision de la Verdad y
Reconciliacion Pert 2008, p. 3).

NEOEXTRACTIVISMO®® Y NEOLIBERALISMO EN LA AMAZONIA PERUANA (1990-ACTUALIDAD)

Después de la critica década de 1980, con un pais golpeado constantemente por el conflicto
armado interno y una aguda inflacién econémica, el gobierno de Alberto Fujimori transfor-
mo6 la economia politica aplicando un programa agresivo de reformas del aparato legal, politi-
co y econdmico del Estado peruano. La férmula econémica que se propuso y desarroll6 desde
el gobierno de Fujimori fue la del neoliberalismo, el cual fue continuado por sus sucesores
(Neyra 2016, 2018b, p. 166-168). De esta manera, los antiguos controles del mercado nacional
ejercidos por el gobierno peruano se transformaron por decreto en un nuevo escenario de
liberalizacion de la economia bajo las leyes del mercado. Adicionalmente, una importante
lucha contra el PCP-SL también se dio simultdneamente, movilizando las Fuerzas Armadas,
la Policia Nacional, los Comités de Autodefensa y grupos paramilitares a varios puntos del
Peru, entre ellos la Amazonia. Por su parte, el PCP-SL, principalmente hizo estragos en las

92 EI PCP-SL fue responsable del 53.68% de los muertos y desaparecidos reportados a la CVR, lo que lo
convierte en el principal perpetrador de violaciones a los derechos humanos, mientras que el MRTA resultd
responsable del 1.8%. En cuanto a los Agentes del Estado ~-FFAA y Policia-, los comités de autodefensa y
los grupos paramilitares son responsables del 37, 26% de los muertos y desaparecidos. De ese porcentaje las
Fuerzas Armadas son responsables del 28.73% (Comision de la Verdad y Reconciliacién 2008, p. 3).

93  Eneste texto seguimos las definiciones de “Neoextractivismo” planteadas por Gudynas (2009) y Svam-
pa (2013).



178 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

comunidades nativas, separando, desplazando y aniquilando a muchos de sus miembros,’
conllevando grandes desplazamientos migratorios hacia la sierra y costa.

El fuego cruzado generado entre los diferentes agentes del Estado y los grupos subversi-
vos, ademas del naciente narcotréafico, generaron un ambiente penoso para las poblaciones
nativas y los colonos. El narcotrafico ha sumergido a estas poblaciones en actividades como
el camuflaje y el contrabando de clorhidrato de cocaina. Esta “industria” tiene sus bases en
las plantaciones de coca® destinadas al narcotréfico. Para el afio 2017, se han registrado un
total de 49.900 hectareas de plantaciones de coca en el todo el territorio peruano, cultivadas
principalmente para fines ilicitos.

EL TURISMO AMAZONICO Y EL CASO DE KUELAP
EL TURISMO AMAZONICO

Como vimos, a partir de la década de 1990 y de la mano de las nuevas reformas econémicas
implantadas en el pais, se establecieron estrategias para explorar el potencial econdémico del
turismo siguiendo el modelo econdémico hegemonico. Durante su primer gobierno, tras el
golpe de Estado y el shock econdmico neoliberal (Contreras y Zuloaga 2014), como parte de su
programa politico-econdmico,’® Alberto Fujimori cre6 la Comision de Promocién del Peru-
PROMPERU por medio del Decreto Supremo n° 010-93-PCM. La finalidad de dicha comisién
es “[...] formular la politica informativa y centralizar la toma de decisiones para la difusiéon
de la Imagen y la Realidad del Pert, asi como para orientar la estrategia de Promocién de las
Inversiones, el Turismo y las Exportaciones” (Comisién de Promocién del Perut-PROMPERU
2006, p. 3). Posteriormente, el 23 de julio del 2002, mediante la Ley n° 27790 el Congreso de
la Republica del Peru cred el Ministerio de Comercio Exterior y Turismo del Pert (MINCE-
TUR), el cual absorbié a PROMPERU como una unidad ejecutora de su cartera.

La selva peruana no fue marginal a aquella perspectiva econdémica y, como sefiala Marc J.
Dourojeanni (2011, p. 221), “El boom del turismo en la naturaleza se produjo especialmente
en los afios 90’s en la Selva Sur”. El autor sefiala que, para 1993, sélo en el Manu y sus alrede-
dores existian seis empresas que ofrecian servicios turisticos a este destino; sin embargo, para
el afio 2003, su numero ascendio a diecisiete.

Actualmente, la denominada “industria sin chimeneas” es una importante fuente de in-
greso para la economia nacional. Es imposible negar el incremento de puestos laborales di-
rectos e indirectos” generado por el aumento de turistas acontecido en la ultima década. De

94  Uno de los grupos indigenas mas golpeados por el conflicto armado interno en el Pert fueron los as-
haninkas, quienes fueron masacrados y desplazados de sus tierras.

95  El Estado peruano ha implementado, con apoyo de distintas agencias internacionales, una fuerte cam-
pafa represiva para la erradicacién de los sembrios de coca (Decreto Ley n® 22095 de 1978), muy a pesar de
que ésta fuera declarada como patrimonio inmaterial de la nacién. Estas campanas han buscado reemplazar
la coca por productos de cardcter agroexportador como el café, el cacao, entre otros.

96  Demarcado por el Banco Mundial.

97  Algunas de las ciudades selvaticas que destacan por este rubro econémico son Iquitos, Pucallpa, Yu-
rimaguas y Tarapoto. Junto con el turismo se ve necesario el establecimiento del servicio de hoteles, campa-
mentos, transporte fluvial masivo, nuevos espacios y actividades de esparcimiento.



La ultima frontera: colonialismos, extractivismos y patrimonio cultural en la Amazonia Peruana 179

acuerdo con el MINCETUR, el Pert reporto, para el afio 2017, un total de 3.779.876 turistas
internacionales, en comparacion a 1.516.799 registrados en el 2013.

Para lograr dichos objetivos, el Perti, como pais de la region latinoamericana, se anticipd
a desarrollar experiencias y proyectos turisticos en la selva, siendo pionero en este ambito. A
ello se han sumado, en las ultimas décadas desde espacios como Promperd, intensas campa-
fnas de difusién que buscan incorporar y consolidar la selva dentro de los circuitos turisticos.
El turismo en la naturaleza o ecoturismo: “[...] es una expresion de la bonanza econémica de
la sociedad mundial y nacional que estd en plena expansion desde hace més de tres décadas”
(Dourojeanni 2011, p. 218). Destinos como los parques nacionales de Tambopata, de Bahuaja
Sonene y del Manu han aumentado sus visitas, producto de estas campaiias, y en la actualidad
se han integrado al circuito turistico del Valle Sagrado de los Incas y reciben turistas prove-
nientes de la “capital imperial”.

Los resultados previamente sefialados responden a una serie de proyectos de ley iniciados
desde 1970 por parte del Estado peruano que han derivado en la posibilidad legal de estable-
cer concesiones de turismo y de conservacion, asi como concesiones privadas. Si bien estas
cifras suenan alentadoras y, de acuerdo a los especialistas, los beneficios del ecoturismo son
mayores que sus impactos, no es posible dejar de lado una realidad que busca hacerse oir cada
vez mas fuerte: la necesidad de la participacion activa en la toma de decisiones y beneficio de
las comunidades locales sobre los recursos naturales y culturales existentes en su territorio.

Desde diferentes carteras ministeriales, como el Ministerio de Comercio Exterior y Turis-
mo (MINCETUR) y el joven Ministerio de Cultura, se han estructurado politicas neoliberales
en torno al manejo del patrimonio, las cuales, para muchos, marginalizan a la poblacién y
su posibilidad de representatividad ante el futuro de los bienes comunes circundantes. En la
actualidad, es posible apreciar una preferencia por parte del MINCETUR en buscar establecer
proyectos turisticos que involucren a grandes lineas de hoteles, aerolineas y empresas turis-
ticas, dirigidas de forma preferente a un publico de cuatro o cinco estrellas. Es importante
acotar que en el “Plan Bicentenario: El Pert hacia el 2021” se establece un marco orientador
para el desarrollo de las Politicas Publicas de Apoyo al Turismo que “[...] promueve estrate-
gias para la consolidacion de la politica de inclusion, mediante el desarrollo de iniciativas y
programas que buscan el involucramiento y participacion directa de las comunidades loca-
les” (MINCETUR 2016, p. 71). Sin embargo, de acuerdo a Rommel Plasencia (2008, p. 4), las
practicas cotidianas en el interior de estas carteras ministeriales apuntan a dejar en manos de
empresas privadas la responsabilidad del manejo del turismo en el Perd, a diferencia de lo que
ocurre en Colombia, México o Brasil.

En lo que respecta a la préctica arqueoldgica, ésta ha tenido diferentes matices respecto de
la gestion del patrimonio arqueoldgico: desde trabajos vinculados con el impacto ambiental
generado por la industria petroquimica, pasando por la patrimonializacién de los sitios ar-
queolodgicos, hasta la puesta en valor de sitios arqueoldgicos para el turismo y la promocién
de sus hallazgos.

Asi, por ejemplo, actualmente se esta impulsando el “Corredor Turistico Nororiental”, el
cual busca articular y vincular la carga turistica que reciben ciudades como Trujillo, Lam-
bayeque y Chiclayo, en la costa norte, con la Amazonia. Es importante mencionar que este
corredor turistico forma parte de los proyectos desarrollados por la Iniciativa para la Inte-
gracion de la Infraestructura Regional Suramericana (IIRSA) dentro de su denominado “Eje
Amazonas” (Ministerio de Vivienda, Construccién y Saneamiento 2013). La IIRSA es un
“mecanismo de coordinacion de acciones intergubernamentales de los doce paises surameri-



180 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

canos, con el objetivo de construir una agenda comun para impulsar proyectos de integracion
de infraestructura de transportes, energia y comunicaciones”.*® Asimismo,

La Iniciativa contempla mecanismos de coordinacion directa entre los gobiernos, las instituciones
financieras multilaterales de la regién (Banco Interamericano de Desarrollo -BID-, Corporacion
Andina de Fomento ~CAF- y Fondo Financiero para el Desarrollo de la Cuenca del Plata -FON-
PLATA-), el sector privado y la sociedad civil, de forma tal de lograr los objetivos multisectoriales
propuestos.” (ITRSA 2004, p. 8).

De este modo, el corredor turistico nororiental se trata de una iniciativa alineada con los
intereses econdmicos nacionales e internacionales de ingreso a nuevas areas por “desarrollar”,
una estrategia que ya ha sido criticada por su impacto en los grupos humanos indigenas,
recursos naturales y sitios arqueoldgicos (Jofré 2017). En el mencionado corredor, Kuélap re-
sulta el principal atractivo arqueoldgico ofertado dentro de dicha ruta turistica. Sin embargo,
las acciones y medidas tomadas para la activacién y la promocion de turismo en el entorno del
asentamiento arqueoldgico han presentado variados matices.

EL cAso DE KUELAP

El yacimiento arqueoldgico de Kuélap fue “descubierto” en 1843 por un juez de la ciudad
de Chachapoyas, Don Juan Criséstomo Nieto, quien realizé un reporte de las ruinas al asistir
a una diligencia, siendo esta la primera descripcién con la que se cuenta de este sitio arqueold-
gico. En su relato, puede apreciarse lo colosal de las estructuras y lo bien conservado del sitio,
ya que menciona la presencia de momias en el interior de algunos recintos circulares y que, de
acuerdo a sus descripciones, los moradores de los alrededores no se acercaban por el temor a
los “gentiles” (Kauffman y Ligabue 2003, p. 141-144).

Quienes posteriormente, en la segunda mitad del siglo XIX, visitarfan Kuélap fueron Vidal
Senéze, Antonio Raimondi, Arthur Wertherman, Alphons Stiibel y Wilhelm Reiss, Char-
les Wiener, Ernst Middendorf y Adolph Bandelier (Church y Guenguerich 2017, p. 26). Asi-
mismo, en la primera mitad del siglo XX, sobresalen los trabajos de Philippe Kieffer, Louis
Langlois y Henry y Paule Reichlen, asi como el analisis de su arquitectura por parte de Hans
Horkheimer a finales de la década de 1950. En las ultimas décadas, otros investigadores tales
como Federico Kauffman, Arturo Ruiz y Alfredo Narvaez han realizado sendas investigacio-
nes sobre este sitio.

El sitio arqueolégico de Kuélap se encuentra ubicado en la cordillera nororiental de los
Andes. Geopoliticamente, responde a la region de Amazonas, provincia de Luya (figura 2). Su
entorno natural es un extenso bosque tropical montano, siendo uno de los nichos ecoldgicos
mas diversos de nuestro territorio, y donde es posible registrar 84 de las 103 zonas de vida
registradas en el pais. El asentamiento fue construido sobre el cerro Barreta en el corazon de
la ceja de selva, rodeado de un bosque de neblina a una altura de 3.000 m.s.n.m., con el rio
Utcubamba tallando un caindn en las faldas del promontorio donde se ubicé el sitio (figura 3).

98  http://www.iirsa.org/Page/Detail?menultemId=28 (Consultado por tltima vez el 05 de mayo 2020)



La ultima frontera: colonialismos, extractivismos y patrimonio cultural en la Amazonia Peruana 181

{ La Ruta Moche y el Corredor Turistico Nor Oriental

Leyenda
Complejo Arqueologico El Brujo

® HuacaRajada

® Huacas de Mache

® Kuelap

® Museo Tumbas Reales de Sipan

® Piramides de Tcume

Figura 2. Mapa de detalle de la Ruta Moche, el Corredor Turistico Nororiental y Kuélap
como principal punto de visita. Fuente: Mapa de Google Earth modificado por los autores.

Las edificaciones de Kuélap alcanzan una extension de seis hectareas y fueron construidas
con bloques de piedra calcarea y, en algunos sectores, sus paredes pueden alcanzar hasta los
diecinueve metros de altura. Se ha registrado un total de cuatrocientas estructuras arquitec-
tonicas de forma cilindrica en el interior del asentamiento y tres son los edificios mas emble-
maticos: El Tintero, El Torreén y El Castillo (Kauffmann Doig y Ligabue 2003, p.136).

El “ex6tico” paisaje en el que se enclava este sitio arqueologico, a los ojos de la civilizacion
occidental, ha envuelto a Kuélap en un misticismo cultural, atrayendo a estudiosos de todas
partes del globo. El asentamiento de Kuélap, “El Machu Picchu del Norte”, es el sitio arqueold-
gico emblema de la “cultura arqueoldgica” Chachapoyas, la cual florecio entre el 800 y el 1470
d.C. en la actual provincia de Amazonas. De acuerdo a lo propuesto por Federico Kauffman
Doig, la sociedad Chachapoyas se instald en el bosque de selva alta tras un proceso de “se-
rranizacion” de las tierras. Su organizacién politica, que era comprendida como monolitica



182 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

(Espinoza 1967), hoy es un modelo cuestionado y se propone una organizacién a partir de
politicas relativamente independientes distribuidas a modo de archipiélagos, tipificadas en
algunos casos como jefaturas auténomas o curacazgos (Church y von Hagen 2008, Guenge-
rich 2015, Koschmieder 2017).

KUELAP Y LOS PLANES TURISTICOS

La implementacion del denominado “Circuito Turistico Nororiental” (a partir de ahora
CTN) va de la mano con la division del pais en macrorregiones, las cuales comparten carac-
teristicas geograficas, econdmicas y sociales. Como tal, este corredor comprende los depar-
tamentos de La Libertad, Lambayeque, Cajamarca y Amazonas. Su configuracién responde
a la propuesta de diversificar la oferta turistica nacional que, en la actualidad, se encuentra
concentrada en la Macro Regién Sur. Asimismo, busca consolidar el sector turismo como el
segundo mejor productor de divisas en el pais, detras de la mineria.

Sibien el CTN engloba las regiones previamente mencionadas, nos centraremos en el pro-
ceso acontecido en los ultimos veinte afos en la provincia de Luya, Amazonas, espacio direc-
tamente modificado debido a los intereses turisticos, publicos y privados, relacionados al sitio
arqueoldgico de Kuélap. Asi, en el afio 2001 se iniciaron las proyecciones para la construccion
de un helipuerto y un teleférico en el sitio de la Fortaleza de Kuélap (Plasencia 2008, p. 3). Sin
embargo, el contexto sociopolitico impidié que el entonces ministro de Industria y Turismo,
Raul Diez Canseco Terry, pudiera dar ejecucion al proyecto. Dicha situacion fue revertida el
30 de mayo del 2014 con una concesiéon a nombre del Consorcio Telecabinas Kuélap®® por un
valor de inversion aproximado de veintiin millones de délares norteamericanos. Dicho con-
sorcio manejard el servicio de transporte durante los préoximos veinte afios con el objetivo de
recuperar la inversion realizada para su construccion (figura 4).

De forma paralela, durante los afios previos a la concesion del teleférico, el Estado perua-
no trabajé para acondicionar y mejorar las condiciones del “producto turistico Kuélap”. De
acuerdo al Informe Final del “Estudio Preparatorio para el Proyecto de Desarrollo del Turis-
mo en la Parte Norte de la Repuiblica del Perii” (2012) realizado por la Agencia de Coopera-
cién Internacional del Japon (JICA), en el caso especifico del Programa de Inversion Puablica
“Establecimiento de las Bases para el Desarrollo Rural a Través del Turismo en el Corredor
Turistico del Valle de Utcubamba, Sector Pedro Ruiz-Leymebamba, Regiéon Amazonas”, la
institucion pone en evidencia la necesidad de cubrir la falta de servicios basicos existentes en
la zona de impacto en aras del desarrollo de un turismo rural que beneficie directamente a
los pobladores locales y permita mejorar la calidad de vida de la poblaciéon rural. Asimismo,
propugnaba la habilitacién de la infraestructura necesaria para la puesta en valor de sitios
arqueoldgicos'® y naturales por medio de Proyectos de Inversion Publica (PIP). Todo ello sin
dejar de lado la investigacion y conservacion de los sitios arqueoldgicos.

99  El consorcio estd conformado por la empresa francesa Pomagalski S.A. y la empresa peruana Inge-
nieros Civiles y Contratistas Generales S.A. La “buena pro” fue dada por Proinversion, instancia del Estado
Peruano y bajo la modalidad de una Asociacién Publico Privada (APP).

100  Se buscé hacer labores de investigacion, conservacion y puesta en valor de los sitios arqueologicos
El Silic y El Imperio en la provincia de Luya, asi como del tramo del Qhapaq Nan que parte de la ciudad de
Chachapoyas y va a Tambo Inca de Levanto. En cuanto a los recursos naturales, se tomd especial interés en

realizar la puesta en valor de la catarata de Yumbilla y la caverna de Quiocta.



La ultima frontera: colonialismos, extractivismos y patrimonio cultural en la Amazonia Peruana 183

IMPACTO ECONGMICO DEL PRIMER A | b (R
SISTEMA DE TELECABINAS EN PERD LoMalca
745060

Kuelap g arl e

Obra pionera en el Perii

El sistema de telecabinas de Kuélap
impulsard el turismo de La regién Amazonas,
creando nuevos puestos de trabajo ;
generando desarrollo para La poblacion. : i Generacién de empleos e
impulso para el emprendimien!
Sececrin condicenes pora ncrementor
o L nivel deingresos d todos os ogentes
¢Cudl sera el oontile e ey o ]
recorrido de las
telecabinas?

Y @ o a0 0000 | cesonre o L S N

“ﬂﬂn en| iu:

Comparacién de tiempos de legada
1900

Teempo
Caminando — > 3 horas y 30 min.
Ditancia >4
53km

en vehiculo oG 1horay30 min, @

3Thm

Capacitaciones y asesoria
Mincetur, o wusd;&nhmr lﬁ:mwwdrnm e o
ot

oot e s ot g, et vt

Hmm

Figura 4. Infografia del recorrido del teleférico de Kuélap. Fuente: MINCETUR.

Telecabi rdy
ina ﬁ ——> @umlu ‘Transporte modemo, répidoy seguro.

Asimismo, entre las acciones propuestas estan la implementacion y construccion de para-
deros turisticos, un centro cultural regional, el mejoramiento de carreteras'® y la ampliacion
y mejora de la gestion integral de los residuos sélidos.' A ello se suma de forma recurrente
la necesidad de capacitacion de la poblacion local'® como forma de integrarlos en las activi-
dades turisticas.

El proyecto de inversiéon publica “Mejoramiento de los servicios turisticos puiblicos Zona
Arqueoldgica Monumental de Kuélap, distrito de Tingo, provincia de Luya, Amazonas” fue
realizado bajo la modalidad de asociacién publico-privada, invirtiéndose un total de 81,4 mi-
llones de soles. Comprende instalacion de telecabinas para un teleférico, desarrollo de inves-
tigacién, conservacion del sitio, mejora de los senderos internos, sefialética y gestion turistica
(MINCETUR 2016, p. 41). La entrega e inauguracion del teleférico de Kuélap se hizo el 2 de
marzo del 2017 y transportd un aproximado de dos mil turistas en sus primeros cinco dias
(figura 5).1¢

101  Dos son las carreteras propuestas: Chachapoyas-Aeropuerto y Caclic-Luya-Lamud.

102 La importancia reside en la experiencia previa que se tiene del distrito de Machu Picchu Pueblo en
Cusco, donde entre el 2015-2017 sumaron un total de 11.000 toneladas de residuos s6lidos debido a que se
trata del principal destino turistico de nuestro pais (ver https://andina.pe/agencia/noticia-machu-picchu-
residuos-solidos-superaron-las-11000-toneladas-entre-2015-y-2017-700153.aspx, publicado el 23/2/2018).
(Consultado por tltima vez el 01 de mayo 2020)

103 Se puede observar en el interior de los PIP la incidencia de actividades nombradas como “Capacitacion
y Promocién” o “Capacitacion de guias”.

104  Ver en: http://www.telecabinaskuelap.com/es/noticias/detalle/8. (Consultado por ultima vez el 01 de
mayo 2020)



184 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Figura 5. Vista del paisaje que rodea a Kuélap desde una de las cabinas del Teleféri-
co. Fuente: Wikimedia Commons.

Si bien los PIP desarrollados por COPESCO (Unidad Ejecutora de MINCETUR) y JICA
(Agencia de Cooperacion Internacional de Japon) poseen componentes para el desarrollo de
investigaciones arqueoldgicas en sitios cercanos al corredor turistico de Kuélap, resalta la re-
ducida produccién académica existente sobre las sociedades que habitaron la ceja de selva en
comparacion a las pesquisas arqueoldgicas que se han dado en la costa y sierra, siendo el llano
amazoénico el espacio geografico menos estudiado. Como sefialan Warren Church y Anna
Guengerich (2017, p.5):

Actualmente, la region se esta convirtiendo en objeto de desarrollo turistico, a pesar de la falta de co-
nocimiento cientifico sobre las poblaciones que crearon estas obras maestras de artesania e ingenieria.
En marzo de 2017, el primer sistema teleférico en Perti —construido con financiamiento nacional e
internacional- se abrié al publico y trajo una oleada de turistas [...] lo cual abrira la region al turismo
de gran escala.

Declaraciones como las vertidas por estos especialistas son cada vez mds recurrentes en la
arqueologia peruana y nos preguntamos como serd posible dar a conocer un destino cultural
del cual atin no se ha logrado reconstruir de forma amplia la historia de las poblaciones que
lo habitaron.

A la problematica previa se suma la falta de programas estatales que viabilicen la sociali-
zacion de la escasa produccion cientifica/académica, no sélo con el publico no especializado a



La ultima frontera: colonialismos, extractivismos y patrimonio cultural en la Amazonia Peruana 185

nivel nacional, sino con la comunidad local. Es posible observar que “Las narrativas presenta-
das a los turistas en sitios como Kuélap, se derivan principalmente de la cronica de Garcilaso
dela Vega, [...]” (Church y Guengerich 2017, p. 6), en contraposicion a lo que ha ocurrido con
el fenémeno mochica que ha logrado copar espacios con informacién actualizada dentro de
los textos escolares proporcionados cada afio por el Estado peruano al inicio del ciclo escolar.

De esta forma, las fronteras cientificas se hacen presentes y se alzan para mostrar lo ama-
zbnico, en este caso, la formacién social Chachapoyas

[...] como [un] lugar apartado, una regién no fronteriza sino mas bien tan periférica, que carece de
un rol significativo dentro de la evolucion de la civilizacién andina (Church y von Hagen 2008, pp.
921-922; Guengerich 2015). Son pocos los textos sintéticos que incluyen a Chachapoyas dentro de los
resimenes de las sociedades prehispanicas andinas (Church y Guengerich 2017, p. 6).

A este descontento académico se suman las contradicciones existentes entre la poblacion
local y las autoridades estatales. Asi, por ejemplo, el alcalde de Tingo Nuevo declar6 que el te-
leférico de Kuélap: “Sin duda, creara oportunidades de trabajo, desde la etapa de construccion,
creando condiciones para que nuestra poblacion se desarrolle”.®> A pesar de estas promesas,
es evidente la existencia de descontentos sociales entre la poblacion de la regién de Luya. El
mas recurrente de estos descontentos es la ausencia de comunicacion entre los pueblos aleda-
nos'* a Kuélap, al estar aislado por la ausencia de una carretera de conexion entre ellos. Para
el 19 de noviembre del 2018, la construccion de la carretea Cacli-Luya-Lamud se encontraba
paralizada, a pesar de contar con el presupuesto estatal asignado. Y, como sefiala Elmer To-
rrejon (2018): “[...] primero llegd un Teleférico muy moderno y costoso, antes que carreteras;
es decir, carreteras que cumplan todas las especificaciones de viabilidad técnica y social”.!””

A lo dicho se suma la carga negativa que ha dejado pérdidas econdmicas en los pueblos
de Maria, Longuita y Choctamal, producto de la construcciéon de las telecabinas. Durante
los afios previos a ésta, el camino de ascenso a la Fortaleza de Kuélap pasaba por estos pue-
blos, tomando alrededor de una hora por un camino de trocha, lo cual permitia el ingreso
de turistas en estas comunidades. No obstante, con la colocacién del paradero del teleférico
en el pueblo del Tingo se ha iniciado un proceso migratorio desde los pueblos aledafios en
direccién a Tingo.

105 Palabras del alcalde de Tingo Nuevo, pronunciadas el dia 30 de mayo del 2014 (Ver: https://canaln.pe/
actualidad/teleferico-kuelap-autoridades-y-empresarios-aseguran-que-promovera-turismo-peru-n138031).
(Consultado por ultima vez el 01 de mayo 2020)

106 Nogalcucho, Kuélap anexo, Longuita, Choctamal, Maria, Quizango, Cocabamba, Yomblon, Pizuquia,
El Tingo, entre otros.

107 Ver: https://elmertorrejonpizarro.blogspot.com/search?updated-max=2018-12-10T09:17:00-
08:00&max-results=7. (Consultado por tltima vez el 01 de mayo 2020)



186 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Figura 6. Andén de salida de las cabinas del teleférico de Kuélap. Fuente: Wikimedia
Commons.

Los pueblos de Maria, Longuita o Choctamal tienen en la actualidad una carga negativa
debido ala construccion de las telecabinas, generdandose pérdidas econdmicas en las poblacio-
nes de dichos pueblos a lo cual se suma la migracién de los habitantes en direccién al pueblo
de Tingo, donde se halla el paradero de las telecabinas (Torrejon 2017, p. 2). Esta movilidad
poblacional podria conllevar a un crecimiento desordenado de Tingo, superandose la capaci-
dad y el abastecimiento de los servicios bésicos, el procesamiento de residuos sélidos y aguas
servidas. De acuerdo a Torrejon, se haria necesaria la exigencia por parte de sociedad civil de
desarrollar un plan turistico “[...] viable, aceptable y sostenible y esta es una exigencia para las
autoridades nacionales y regionales respectivamente”'*® (Torrejon 2017, p. 4). Por otra parte,
segtn la pagina web de Radio Estela (una emisora local), el 25 de agosto del 2015 se exigia que:

Los pueblos de Maria, Longuita y Choctamal no pueden quedar excluidos por este proyecto [turisti-
co]; por el contrario es necesario tener un plan de Contingencia a nivel social, econémico, turistico
y vial para que se integren dentro de los beneficios socioecondémicos, para ello se tiene que [...] in-
cluirlos dentro de paquetes turisticos, bonos econémicos comunitarios obtenidos del teleférico y otro

beneficios de integracion”.!”

108  Ver: https://www.servindi.org/actualidad-opinion/10/07/2017/los-verdaderos-problemas-en-kuelap.
(Consultado por tltima vez el 01 de mayo 2020)

109  Ver: https://www.esferaradio.net/opinion/elmer/teleferico-a-kuelap-una-solucion-para-el-desarrollo-



La ultima frontera: colonialismos, extractivismos y patrimonio cultural en la Amazonia Peruana 187

Cada uno de estos pronunciamientos se conecta con lo expresado por el artista Richard To-
rres, durante los primeros dias del ano 2019, respecto a que “[...] las comunidades campesinas
que viven en y alrededor de Kuélap [como] Nogalcucho, Kuélap anexo, Longuita, Choctamal,
Maria, Quizango, Cocabamba, Yomblon, Pizuquia, El Tingo, etc. son pueblos que han sido
olvidados a su suerte por la construccion de un teleférico que los ha aislado, dejando sus ca-

rreteras y sus caminos en total peligro, olvido y pena”.!*’

COMENTARIOS FINALES

Los datos y hechos aqui presentados y las reflexiones que se desprenden de ellos nos per-
miten aproximarnos a la visiéon conquistadora y extractivista que se ha tenido y se tiene de
la Amazonia peruana por parte de los distintos grupos de poder politicos y econdémicos a lo
largo de la historia desde la Colonia hasta la actualidad. Asi, las tierras, la mano de obra, el
caucho, la madera, la mineria, el gas, el petréleo han sido y son algunos de los recursos ex-
traidos de la Amazonia en aras del desarrollo econémico. A esta larga lista, actualmente, se
suman los sitios arqueologicos y el legado cultural amazénico a modo de productos culturales,
siendo “[...] la historia, la antropologia y la arqueologia los que acompanan el discurso turis-
tico, otorgandole insumos de veracidad” (Plasencia 2007, p. 404).

Como hemos podido ver a lo largo de este breve recuento histérico sobre la Amazonia,
ésta fue construida en términos ideoldgicos y discursivos desde la Colonia como un espa-
cio desbordante de riquezas inagotables listas para ser tomadas. Mas adelante, los esfuerzos
republicanos por planificar y construir de forma dialogante un futuro para las poblaciones
amazoénicas resultaron inexistentes. Asi, muchos de los grandes “progresos” que experiment6
esta area del pais estuvieron y estan teflidos de sangre indigena. Un caso no tan lejano es el
muy lamentable “Baguazo”, en pleno siglo XXI (Reymundo y Néajar 2011; Guevara 2013; Gui-
bovich 2013; Neyra 2018b). La consolidacion y el crecimiento de algunas de las mas grandes
ciudades amazdnicas, como Iquitos y Madre de Dios, responden a esos booms econdémicos,
como los del caucho o la mineria.

Estos procesos reafirman las palabras de Warren Church y Anna Guengerich al sefialar
como periférico el interés sobre la historia de lo sucedido en esta parte de Pert. Si bien sitios
arqueoldgicos como Kuélap se encuentran entre los elementos representativos de la identidad
nacional peruana, las preguntas que surgen son: ;Es Kuélap un elemento extraido de la reali-
dad amazdnica? ;Puede existir un Kuélap sin la correlacion indigena asociada a su existencia?
;O queremos un Kuélap sin indigenas y sin la relaciéon con el modo de vida amazoénico? Asi-
mismo, nos preguntamos: ;Estan los indigenas amazonicos a la sombra de Kuélap? ;Cuadl es
la conexién entre los indigenas amazdnicos actuales y Kuélap? ;Coémo ven ellos este colosal
monumento? Estas preguntas nos guian a un sendero que hasta ahora la arqueologia peruana
ha evitado: la construccion de las historias de los indigenas amazénicos.

Alaluz de los procesos de implementacion turistica vividos en torno a Kuélap, se hace im-
perante reflexionar sobre las modalidades emprendidas desde el aparato estatal peruano. Las
protestas y quejas elevadas por la ciudadania hacen evidente un nivel de descontento con el
impacto que proyectos como el teleférico de Kuélap puede acarrear en economias tan débiles,

turistico/. (Consultado por tltima vez el 01 de mayo 2020)

110 Ver: https://www.reinadelaselva.pe/noticias/5238/original-protesta-de-artista-richard-torres-hace-
un-fuerte-llamado-a-las-autoridades-por-kuelap (Consultado por tltima vez el 01 de mayo 2020)



188 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

en las que, si bien es posible brindar puestos laborales directos o indirectos, el poblador local
pasa a ser la mano de obra al servicio de empresas nacionales o internacionales de mayor en-
vergadura. En ese modelo, el poblador local queda fuera del circulo de la toma de decisiones
sobre el tipo de turismo que se practicard y el impacto que éste tendra en el espacio que llama
hogar. Una vez mas, se quiere explotar y vender un producto amazénico, pero sin planificar y
construir las soluciones de forma integral respecto a las necesidades basicas de la poblacion
local y contemplar a largo plazo el adecuado aprovisionamiento de sustentos cientificos que
den soporte a este tipo de intervenciones.

Es innegable el papel fundamental que tienen las ciencias y la educaciéon como anclas en
este tipo de proyectos turisticos a largo plazo. Se espera que no apunten a resultados media-
ticos y de macroindicadores econémicos, sino que, por el contrario, busquen la mejora de
la calidad de vida de las nuevas generaciones, siendo esos nifios y nifias con quienes se debe
empezar a implementar programas sociales.

Definitivamente, hay mucho mas por desbrozar en el camino hacia la comprensién de la
construccion de nuestra manera de ver a la Amazonia y sus poblaciones. Sin embargo, sin
duda, un inicio es comenzar a ver y comprender a las comunidades de la Amazonia como
parte primordial de la nacidén peruana, con mas derechos que con deberes.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Casement, Roger

2014 Diario del Amazonas. Fundaciéon Manuel Bustamante de la Puente, Lima.
[1910].

Chirif, Alberto

2017 Después del caucho. Lluvia Editores, Lima.

Church, Warren y Adriana von Hagen

2008 Chachapoyas: cultural development at an Andean cloud forest crossroads.

En Handbook of South American archaeology, editado por Helaine Silverman y William Is-
bell, pp 903-926. Springer, Nueva York.

Church, Warren y Anne Guenguerich

2017 Introduccién: la (re)construccién de Chachapoyas a través de la historia e
historiografia. Boletin de Arqueologia PUCP 23:5-38.

Comision de la Verdad y la Reconciliacién Peru

2008 [2003] Informe Final de la Comision de la Verdad y Reconciliacion. Ins-
tituto de Democracia y Derechos Humanos, Lima. Recuperado de https://idehpucp.pucp.edu.
pe/lista_publicaciones/informe-final-de-la-comision-de-la-verdad-y-reconciliacion-version-
en-cinco-fasciculos/ (Consultado por tltima vez el 01 de mayo 2020).

Comisién de Promocion del Perat-PROMPERU

2006 Memoria 2001-2006. Recuperado de https://www.promperu.gob.pe/catalo-
go/Attach/8867.pdf (Consultado por tltima vez 01 de mayo 2020).

Contreras, Carlos y Marina Zuloaga

2014 Historia minima del Perti. Turner, Madrid.
Dourojeanni, Marc
2011 Amazonia probable y deseable. Ensayos sobre el presente y futuro de la Ama-

zonia. Universidad Inca Garcilaso de la Vega, Lima.



La ultima frontera: colonialismos, extractivismos y patrimonio cultural en la Amazonia Peruana 189

2017 Belatinde en la Amazonia. Centro Amazoénico de Antropologia y Aplica-
cién Practica, Lima. Recuperado de http://www.caaap.org.pe/website/2017/06/12/belaunde-
en-la-amazonia-por-marc-j-dourojeanni/ (Consultado por ultima vez 01 de mayo 2020).

Espinosa, Oscar

2016 Los ashaninkas y la violencia de las correrias durante y después de la época
del caucho. Boletin del IFEA 45(1):137-155.

Espinoza, Waldemar

1967 Los seforios étnicos de Chachapoyas y la alianza hispano-chacha. Revista
Histdrica 30:224-332.
1994 La fuerza de la verdad: historia de la peruanidad de Jaén de Bracamoros.

Banco Central de la Reserva, Lima.

Gudynas, Eduardo

2009 Diez tesis urgentes sobre el nuevo extractivismo. Contextos y demandas
bajo el progresismo sudamericano actual. En Extractivismo, politica y sociedad, de Jiirgen
Schuldt, Alberto Acosta, Alberto Barandiaran, Anthony Bebbington, Mauricio Folchi, Ale-
jandra Alayza y Eduardo Gudynas, pp 187-225. CAAP-CLAES, Quito.

2014 Sustentacion, aceptacion y legitimacion de los extractivismos: Multiples ex-
presiones pero un mismo basamento. Opera 14:137-159.

Guengerich, Anna

2015 Settlement organization and architecture in Late Intermediate Period Cha-
chapoyas, northeastern Peru. Latin American Antiquity 26(3):362-338.

Guevara, Roberto

2013 Bagua: de la resistencia a la utopia indigena. Punto & Grafia, Lima.
Guibovich del Carpio, Lorgio
2013 Asentamientos colonizadores y comunidades nativas de la Amazonia perua-

na. Universidad Nacional Federico Villareal, Lima.

Hernandez Asensio, Ratl

2008 El matemadtico impaciente. La Condamine, las pirdmides de Quito y la cien-
cia ilustrada (1740-1751). IFEA/IEP/Universidad Andina Simén Bolivar, Quito.

Instituto Nacional de Estadistica e Informatica

2011 Caracteristicas sociodemogrdficas de los grupos étnicos de la Amazonia pe-
ruana y del espacio geogrdfico en el que residen. INEL, Lima.

Jofré, Carina

2017 Una mirada critica de los procesos de patrimonializacion en el contexto
Mega-Minero. Tres casos emblematicos en la provincia de Provincia de San Juan, Rep. Argen-
tina. En Arqueologia comercial: dinero, alienacién y anestesia, editado por Roberto Pellini, pp
143-175. JAS Arqueologia, Madrid.

IIRSA

2004 Cartera de Proyectos 2004. www.iirsa.org (Consultado por ultima vez el 01
de mayo 2020)

Kauffmann, Federico y Giancarlo Ligabue

2003 Los chachapoya(s): moradores ancestrales de los Andes amazonicos perua-

nos. Universidad Alas Peruanas, Lima.



190 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Koschmieder, Klaus

2017 La organizacion sociopolitica de los chachapoya: implicancias de la eviden-
cia arqueologica de la Provincia de Luya (Departamento de Amazonas). Boletin de Arqueolo-
gia PUCP 23:95-125.

La Condamine, Charles Marie

1993 Viaje a la América Meridional por el Rio Amazonas. Abya-Yala, Quito.
[1745].

Mercado, Edgard y Roger Néjar

2011 Mas alld de la curva del diablo. Lecciones de Bagua. Congreso del Perd,
Lima.

MINCETUR

2016 Plan Estratégico Nacional de Turismo 2025. Ministerio de Comercio Exte-

rior y Turismo, Lima.

Ministerio de Vivienda, Construccién y Saneamiento

2013 Plan de acondicionamiento territorial de la Provincia de Chachapoyas. Mi-
nisterio de Vivienda, Construccion y Saneamiento, Lima.

Neyra, Raquel

2016 “Paquetazos ambientales” o el afianzamiento del neoliberalismo en el Per.
Economia Politica 51:10-14.
2018a Conflictos socioambientales en el Perti, extractivismo, colonialidad y violen-

cia: La colonialidad como elemento vector del extractivismo, trAndeS Working Paper Series 4,
Berlin: Lateinamerika-Institut, Freie Universitdt Berlin. https://www.programa-trandes.net/
Ressources/working_papers/WP-4-Neyra-Online.pdf (Consultado por tltima vez el 01 de
mayo 2020)

2018b Extractivismo y conflictos socioambientales en el Pert. En Ecologia politica
latinoamericana. Pensamiento critico y horizontes de emancipacion en clave sur, editado por
Héctor Alimonda, Catalina Toro y Facundo Martin, pp 159-175. CLACSO, Buenos Aires.

Plasencia, Rommel

2007 Turismo y re-creacion étnica en la selva peruana. Investigaciones Sociales
18:402-420.

2008 Consumir el patrimonio. Kuélap (Pert) y la sociedad local. Gazeta de An-
tropologia 24(1).

Regan, James

2010 Los awajun y wampis contra el Estado: una reflexion sobre antropologia

politica. Investigaciones Sociales 14(24):19-35.

San Roman, Jesus

2015 Perfiles histéricos de la Amazonia peruana. Fundacién Bustamante de la
Fuente, Lima.

Smith, Richard

2002 Los bienes comunes y su gestion comunitaria: conceptos y practicas. En EI
cuidado de los bienes comunes: gobierno y manejo de los lagos y bosques en la Amazonia, edi-
tado por Richard Smith y Danny Pinedo, pp 13-30. Instituto del Bien Comtn-IEP, Lima.

Svampa, Maristella

2013 Consenso de los commodities y lenguajes de valoracion en América Latina.
Nueva Sociedad 244:30-46.



La ultima frontera: colonialismos, extractivismos y patrimonio cultural en la Amazonia Peruana 191

T.C.B.

1918 Review of “The quest of El Dorado. The most romantic episode in the his-
tory of South American conquest” by J. A. Zahm. Records of the American Catholic Historical
Society of Philadelphia 29(1):89-92.

Torrejon, Elmer

2017 Los verdaderos problemas en Kuelap. Recuperado de https://www.servin-
di.org/actualidad-opinion/10/07/2017/1os-verdaderos-problemas-en-kuelap. (Consultado por
ultima vez el 14 de mayo de 2020)

2018 El Teleférico llegd primero que las carreteras. Recuperado de https://el-
mertorrejonpizarro.blogspot.com/search?updated-max=2018-12-10T09:17:00-08:00&max-
results=7 (Consultado por ultima vez el 14 de mayo de 2020)

Varese, Stefano

2006 La sal de los cerros. Resistencia y utopia en la Amazonia peruana. Congreso
del Peru, Lima.

OTROS DOCUMENTOS CONSULTADOS

Decreto Ley 22.95 (1978).






LOS CAMINOS DE SERVIDUMBRE MEGAMINERA
Y NARRATIVAS DEL DESPOJO

EN LOS PROCESOS DE PATRIMONIALIZACIONES
NEOEXTRACTIVISTAS DEL QHAPAC NAN

CARINA JOFRE

Dedicado a Nivaldo Poblete, poblador y amante de Maliman,

amigo, maestro, sabedor.

Te fuiste sin despedirte, en una sala de hospital,

solo y aislado, dejaste el ultimo suspiro.

Estos pensamientos que aqui comparto se nutrieron también de tu resistencia y tu pasién por los territo-
rios que nos dan la vida.

Ahi estds todavia, en esos caminos que caminaste

y que también caminamos juntos.

LAS PATRIMONIALIZACIONES DE UNESCO EN TERRITORIOS
CIANURADOS

La inscripcion de Qhapaq Nan - Sistema Vial Andino en la Lista del Patrimonio de la Hu-
manidad de la UNESCO, como Itinerario Cultural Transnacional y Seriado'", efectuada en la
38 reunién del Comité del Patrimonio Mundial (Decision 38 COM 8B.43) del dia 21 de junio
en la ciudad de Doha, Estado de Qatar, encendi6 criticas de pueblos y comunidades indigenas,
y también de sectores académicos que habiamos visto —detras del vidrio y durante una déca-
da- los altibajos de este proyecto inconsulto con los pueblos y las comunidades a él anexados
en Sudamérica. De estas disidencias frente al proyecto Qhapac Nan nacié en 2015 la Red de
Informacién y Discusion sobre Arqueologia y Patrimonio (Ripad)"? de la comprension de
que la creacién de estos nuevos patrimonios mundiales transnacionalizados, convertidos en
itinerarios del consumo del turismo internacional, necesitaba de redes de observadores en
distintos puntos de la topografia transnacional del poder (Ferguson 2006). Y que esto debia
afectar necesariamente nuevos disefos de investigacion desde posiciones multisituadas que
pudieran conversar mutuamente para buscar las conexiones ocultas en estas nuevas patrimo-
nializaciones transnacionales.

111  La categoria de seriado permite a este “bien patrimonial” incorporar, posteriormente, otros tramos
nacionales y binacionales “que fortalezcan el Valor Universal Excepcional establecido” (Martinez Cano 2013,
p. 4). Esto significa que este nuevo artefacto patrimonial transnacional opera a través de procesos de patri-
monializacién que tienden a expandirse, no son fijos; una légica claramente emanada de la reproduccion
ampliada del capitalismo contemporaneo, esto es su reproduccion incesante en constante expansion (Harvey
2004).

112 Sitio web oficial de RIDAP http://ridap.org/ (Consultado por tltima vez el 18 de abril, 2020).



194 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

La provincia de San Juan, en la Republica Argentina —considerada en el siglo XXI como la
nueva capital de mineria argentina— ha sido el lugar desde donde fueron asimilados dolorosa-
mente algunos aprendizajes sobre las violentas dinamicas de las patrimonializaciones neoex-
tractivistas que aqui describo. Luego de dos décadas de instalacion del modelo neoextractivista
megaminero en San Juan, los resultados han sido devastadores, registrandose inauditas esca-
ladas de violencia que amenazan de muerte a la vida en estos territorios, como los derrames
toxicos (de solucién cianurada y metales pesados como mercurio) sobre cinco rios ocurridos
en Mina Veladero en 2015 y 2016, dentro de la Reserva de Biosfera San Guillermo (MAB-
UNESCO), hecho que agrava ain mas la situacion."” Se trata del mayor desastre medioam-
biental ocurrido a la fecha en la mineria moderna en Argentina, por el cual fueron procesados
—en distintas instancias, federales y provinciales— funcionarios de la empresa transnacional
canadiense Barrick Gold y funcionarios del Estado argentino. En 2020, se esperaba el llamado
al juicio en la justicia federal argentina, donde se juzgarian a funcionarios nacionales, siendo
querellante la Asamblea de Jachal No se Toca'; hecho también inédito en el pais y que de-
muestra la fuerza de la lucha colectiva popular en el norte sanjuanino.'?

En dicho contexto politico-social y de gravosa situacién medioambiental, los procesos y las
politicas de patrimonializacion del Qhapac Nan-Sistema Vial Andino de UNESCO no pueden
desentenderse de las responsabilidades que le caben a la politica patrimonial estatal e interna-
cional de resguardar, ante todo, la vida humana y la biodiversidad en estos territorios “sacrifi-
cados”. En 2014, fueron patrimonializados, dentro de este proyecto transnacional, los tramos
de caminos utilizados en el siglo XV por los incas en el lugar denominado ‘El Morro’ en la
Pampa de los Leones —dentro del Parque Nacional San Guillermo- y el tramo Colangiiil-An-
gualasto, ambos dentro de la Reserva de Biosfera San Guillermo. Los dos tramos de caminos
patrimonializados se ubican en la zona de afeccion directa de los derrames de cianuro ocurri-

113 Para ver testimonios de lo ocurrido se puede consultar la version taquigrafica de la Reunién de la
Comisién de Ambiente y Desarrollo Sustentable de la Cimara de Senadores de la Nacién, que sesion¢ el 23
de septiembre de 2015 en el Salon Foro de Abogados de San Juan, para recabar testimonios de lo sucedido.
Recuperado de http://www.senado.gov.ar/upload/16679.pdf (Consultado por tltima vez el 02 de mayo 2020).

114 La Asamblea Jachal No se Toca es un colectivo social conformado por vecinas y vecinos del depar-
tamento de Jachal en Norte de San Juan, nacié en 2013 contra la alarma de una inminente explotacién de
uranio por parte del Estado provincial en el 4rea protegida de la Ciénaga. En septiembre de 2015, la Asamblea
de Jachal se puso al frente de la masiva movilizacion social que articuld a todos los movimientos sociales del
pais en solidaridad por lo ocurrido en Mina Veladero. Ante la invisibilizacién de la contaminacion ambien-
tal, de las responsabilidades del Estado en complicidad con el empresariado minero, y de los fuertes reclamos
publicos de los pobladores pidiendo se realicen estudios concretos y creibles para la comunidad sobre los
efectos y alcances del derrame de cianuro en la salud de la poblacién y el ecosistema vivo, las asambleas de
vecinos /as se mantuvieron entre 2015-2017 alertas y activas, tanto en Jachal como en la ciudad de San Juan.
Esto llevé a montar, desde el 20 de Octubre de 2015, una estrategia de acampe permanente en la plaza de la
villa cabecera de Jachal que ha continuado hasta la actualidad. La carpa de la Asamblea Jachal No se Toca,
convocd a figuras histéricas de la lucha por los Derechos Humanos, tales como la figura protagénica de Nora
Cortifias fundadora de Madres de Plaza de Mayo, Adolfo Pérez Esquivel, Premio Nobel de la Paz, y figuras
publicas de la musica y la politica, entre otros/as.

115 A cuatro afios del derrame de la Mina Veladero cinco exfuncionarios nacionales irdn a juicio. Nota del
12 de septiembre de 2019, Telam. https://www.telam.com.ar/notas/201909/391842-a-cuatro-anos-del-derra-
me-de-la-mina-veladero-cinco-ex-funcionarios-nacionales-iran-a-juicio-oral.html (Consultado por ultima
vez el 02 de mayo 2020).



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 195

dos sobre el rio Potrerillos, uno de los rios de agua dulce que alimentan al rio Blanco-Jachal,
del cual se abastecen para siembra y ganaderia los pobladores de la Estancia de Chinguillos, y
los poblados de Malimén y Angualasto. ;Qué politica de patrimonializacion turistica puede
construirse luego de este desastre ambiental? ;De qué grado de hipocresia tiene que armarse
la institucionalidad estatal para seguir adelante con las promesas del desarrollo sustentable de
la retdrica patrimonial neoextractivista? ;De qué les han servido las declaraciones del patri-
monio de la Humanidad a estas poblaciones y a estos territorios?''®

UNESCO, las entidades internacionales de la conservacion medioambiental'”’ y los gesto-
res patrimoniales del Proyecto Multinacional “Qhapaq Nan - Camino Principal Andino”,"*
a nivel provincial y nacional, han intentado minimizar lo ocurrido, esperando que este “mal
recuerdo” sea prontamente olvidado. Por esta situacion, y por la falta de infraestructura y
capacidad de contencién de las probleméticas locales por parte del Estado, el Qhapac Nan
sigue siendo una patrimonializacién inconclusa sin cristalizacién mas que en el discurso de-
clarativo estatal. Con las expectativas puestas en que los turistas vuelvan a estos “territorios
cianurados”, para que el capitalismo “del turismo sustentable” haga lo que el Estado no ha
podido, “derramar sus bondades” para mejorar la calidad de vida de la poblacion.

Planteo que las patrimonializaciones neoextractivistas que caracterizan al Proyecto Mul-
tinacional Qhapac Nan, y muchos otros proyectos y politicas de patrimonializacién contem-
poraneos en nuestra region, constituyen formas especificas del despojo y violencia apoyadas
en una epistemologia racionalista de tipo cientifica, legal y eficiente (Machado Araoz 2019).
Instauran una nueva avanzada ontolégica de la colonialidad-modernidad capitalista y pa-
triarcal sirviendo, de este modo, ala expansion de las fronteras del desarrollo neoextractivista
exportador en Sudamérica. Estas nuevas formas de las patrimonializaciones se corresponden
con las configuraciones politico-econémicas de tipo regional y con la historicidad colonial

116  En un trabajo publicado en 2004, Luis Alfaro mostré cudl ha sido originalmente la mirada tedrica
desarrollista y ecosistémica implicada en la propuesta de ordenamiento territorial regional en el proyecto
Qhapaq Nan como una oportunidad para la conservacion de la biodiversidad mediante el establecimiento
de redes de areas naturales protegidas propuesto desde Pertd. En ese esquema cobran importancia, a nivel
internacional, la gestion de las Reservas de Biosferas. Para Alfaro, el Qhapac Nan tiene un valor patrimonial
para el futuro que le otorga “identidad” a las proyecciones de organizacion territorial, “si es que se trabaja por
una re-articulacion que lo convierta nuevamente en camino y en medio para un flujo vigoroso del desarrollo
regional” (2004, p.71).

117 La Oficina de las Naciones Unidas de Servicios para Proyectos (UNOPS, por sus siglas en inglés), con
la participacion del Programa de las Naciones Unidas para el Medio Ambiente (PNUMA), realiz6 un infor-
me —costeado en ddlares por el Gobierno de la Provincia de San Juan, a cargo, por ese entonces, de José Luis
Gioja- en el cual sostuvo que el derrame toxico no afectd a las poblaciones cercanas y que el sistema ecoldgico
de las aguas del rio estaba regenerandose. Contrariamente, por la misma fecha, en marzo de 2016, se conoci6
otro informe de investigaciones efectuadas por peritos de la Division Operaciones del Departamento de
Delitos Ambientales de la Policia Federal Argentina (PFA) que dio cuenta de la contaminacién en cinco rios
sanjuaninos. Ver: Barrick: un peritaje oficial probé que cinco rios de San Juan se contaminaron con cianu-
ro. https://www.lanacion.com.ar/politica/barrick-un-peritaje-oficial-probo-que-cinco-rios-de-san-juan-se-
contaminaron-con-cianuro-nid1873416 (Consultado por tltima vez el 18 de abril 2020).

118  Este ha sido el nombre oficial de la iniciativa multinacional del Estado peruano propuesta, a través
del Ministerio de Cultura, para la llevar a cabo la inscripcion del Qhapaq Nan - Sistema Vial Andino en la
Lista de Patrimonio Mundial, nominacién realizada en 2001. El proyecto multinacional se concerté en una
reunion realizada en Montevideo (Martinez Cano 2013).



196 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

de las formas de dominacién social y politica del ordenpatriarcal, cuyo poder es desplegado a
partir del ejercicio de la autoridad del padre depositada en las instituciones del Estado y, ahora
también, en el rol tutelar de los organismos internacionales como la UNESCO vy del orden
financiero internacional.

Las patrimonializaciones neoextractivistas en Argentina se descubren asi como parte de
las experiencias contemporaneas de la necropolitica para la destruccién humana Mbembé
(2003). Las politicas patrimoniales de conservacion se confabulan también con la muerte en
una necropolitica del despojo vinculada a procesos genocidas iniciados en el siglo XVI por
la colonia espaiola, y conecta también el tiempo largo del racismo ejercido por las prdcticas
sociales genocidas (Feiertein 2007) que siguen regulando la distribucién de la muerte y poten-
ciando el rol asesino de las politicas de Estado contemporaneas (Mbmbe 2003). La pedagogia
de la crueldad definida en el lenguaje feminista critico decolonial me permite, en este trabajo,
también subrayar la violencia ejercida por el trabajo patriarcal del neoextractivismo patrimo-
nial, en cuya historia se descubren también “actos de rapifia y consumicién del cuerpo que
constituyen el lenguaje mas preciso con que la cosificacion de la vida se expresa” (Segato 2018,
p. 13).

A través de la patrimonializacidn, los caminos antiguamente usados por los incas, desde
Pasto en Colombia hasta Mendoza en Argentina, se convirtieron paulatinamente en nuevos
caminos de servidumbre neoextractivista minera, su conversion al patrimonio de la huma-
nidad en el Qhapac Nan - Sistema Vial Andino constituye una avanzada ontoldgica y epis-
temoldgica que intenta anular las resistencias, sirviéndose de la “institucionalidad amiga”
construida por el frente estatal-patriarcal-extractivista para el sostenimiento de relaciones
de servidumbre entre el patrimonio y la megamineria, dos caminos de un mismo desarrollo.

La arquitectura institucional para la integracion regional sudamericana para el desarrollo
representada en el Qhapac Nan (Sanz 2012) instituye un nuevo escenario de violencia y despo-
jo en nuestros territorios y comunidades de vida. El grado de amplitud e intensidad observada
en la ingenieria megaescalar y multidimensional de estos nuevos artefactos patrimoniales
transnacionales y seriados en la regidn, y su estrecha imbricacién con el avance de las fron-
teras de las actividades neoextractivistas, demuestran que los efectos nocivos asociados a las
patrimonializaciones no pueden ser vistos como dafios colaterales de las industrias extrac-
tivististas, porque, como veremos en este trabajo, las patrimonializaciones son parte activa
-no pasiva- de la avanzada del frente estatal-empresarial neoextractivista.Y si bien puede
pensarse que las patrimonializaciones y sus politicas no pretenden la muerte de forma directa,
ellas conceden los fundamentos y construyen / ofrecen nuevas practicas sociales genocidas
(sensu Daniel Feierstein 2007). Como lo ha expresado Achille Mbmbé: “las tecnologias de
destruccidn se han vuelto més téctiles, mas anatémicas y sensibles, en un contexto en el que la
eleccion es entre la vida y la muerte” (Mbmbé 2003, p.34). En su practica silenciosa, cotidiana
y velada por la institucionalidad estatal, las patrimonializaciones neoextractivistas —en tanto
nuevas formas del despojo— no se limitan a la expropiacion de bienes, lugares, memorias y
subjetividades, sino que también, y sobre todo, involucran la interrupcién de relaciones socia-
les significativas para la reproduccion de la vida (Raiz-AL 2016, p. 39).

La definicion de las patrimonializaciones neoextractivistas ha sido ensayada en otras ex-
posiciones (Jofré 2019a); surge de un trabajo de investigacién etnogréfico-arqueolégico, fe-
minista critico e indisciplinado producido desde teorias fronterizas. Estos bordes ubicados en
las “zonas de sacrificio” del capitalismo contemporaneo constituyen una frontera ontoldgica
y epistémica desde la que habitamos el Sur Global (Lugones 2011). De ese modo, la toma de



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 197

conciencia critica de la investigacién devino de abajo hacia arriba, desde la toma de concien-
cia de que habitamos los bordes y que nuestra investigacion situada en el margen produce
teoria de frontera (Lugones 2011); o lo que Silvia Rivera Cusicanqui (2018) denomina teoria
enraizada, aquella que no niega su historia propia para producir nuevos saberes, asumiendo
que contar la historia propia es contar sobre la sangre que nos habita. Esta teoria de frontera
sobre las patrimonializaciones y sus efectos daninos también nace de los bordes fronterizos
de la arqueologia, es un indisciplinamiento, no se trata de una nueva propuesta academicista
0 moda tedrica, nace de la urgencia de comunicacién con la teoria de frontera (Haber 2017).

También el aporte fundamental de los feminismos criticos decoloniales y feminismos
antiextractivistas-antipatriarcales-antirracistas del Sur se sitiia en estas fronteras, donde el
pensamiento en rebeldia surge como rio desde el cuerpo afectado, dolido y doliente, en'y por
el territorio habitado también herido de muerte, hacia el territorio regional y global interco-
nectado. De ese modo, la marca de la colonialidad del género, el sexo y la raza en mi cuerpo
femenino y mestizo denuncia la dolencia por las heridas coloniales (Anzaldta 2016) recono-
cidas en la historia larga, y en la historia reciente, de los procesos de despojos silenciosos que
naturalizaron la violencia implicada en las desposesiones como un modo de relaciéon perma-
nente. Ese silencio duele, es dificil de poner en palabras.

En este trabajo, me referiré especificamente a una etnografia arqueoldgica realizada en
comunidades del Norte de Iglesia, a partir de 2006,"? en el marco de mis investigaciones
doctorales, que luego fueron continuadas en estudios posdoctorales con ayuda del Consejo
Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET). La etnografia arqueoldgica
(Hamilakis 2011; Gnecco 2017, 2020) elaborada se enmarca dentro de las etnografias multi-
situadas y criticas de la desposesion (Hart 2016; Marcus 2018,), dialégicas y colaborativas,
conscientes de la dimension ética y politica del trabajo etnografico, y comprometidas con las
luchas sociales antiextractivistas llevadas a cabo por los movimientos sociales e indigenas en
Argentina y en el Sur Global (Vasco 2007; Blaser 2009; de la Cadena 2010; Blaser y de la Cade-
na 2013; Briones 2015; Restrepo 2015; Segato 2018; Lenton et al. 2019; Gnecco 2020).

119  Estas investigaciones fueron realizadas con apoyo CONICET, a través de distintos proyectos de becas
doctorales obtenidas entre 2006-2011. Posteriormente, a través del proyecto de beca posdoctoral CONICET
(2012-2015) “Procesos de patrimonializacion de lugares de memoria indigena en contextos megamineros del
Norte de la provincia de San Juan™ y a través del proyecto de investigacion (2012-2016, Id 02/H264) “Territo-
rios en disputa: Procesos de patrimonializacién y contra-patrimonializacion de lugares de memoria indigena
en la provincia de San Juan (Rep. Argentina)”. Este ultimo fue acreditado y financiado por la Secretaria de
Ciencia y Tecnologia de la Universidad Nacional de Catamarca (Resolucién Rectoral 265/12). Durante el pe-
riodo 2016-2018, las investigaciones se realizaron a través del proyecto de CIC-CONICET (2016-2018) “On-
tologias de lo real: estudios acerca de la construccién de conocimientos y saberes en espacios fronterizos o
zonas de contacto intercultural (Prov. de San Juan, Rep. Argentina)”. Estas investigaciones se vieron también
potenciadas entre 2015-2016 por una estancia posdoctoral realizada en el Departamento de Antropologia
de la Universidad del Cauca, Popayan, Colombia, bajo la direccién de Cristébal Gnecco, para desarrollar el
plan de formacién e investigacion “Pueblos indigenas, memoria, patrimonio y procesos socioecondmicos
globales”, estancia lograda con ayuda del Programa de Financiamiento de Estancias Cortas en el Exterior
del CONICET, que incluy6 una colaboraciéon con la Universidad Auténoma Indigena Intercultural (UAIIN)
del Consejo Regional Indigena del Cauca (CRIC) para conocer y compartir experiencias de luchas contra los
neoextractivismos en Colombia y Argentina.



198 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

LAS PATRIMONIALIZACIONES NEOEXTRACTIVISTAS COMO NUEVAS
FORMAS DEL DESPQOJO

La propuesta tedrica de las patrimonializaciones neoextractivistas liga, entonces, los estu-
dios criticos del patrimonio, las praxis feministas antipatriarcales-antiextractivistas-antirra-
cistas y las teorizaciones de los activismos académicos producidos desde el campo de la ecolo-
gia politica (Alimonda 2011; Alimonda, Toro y Martin 2018), en particular, aquellos referidos
al estudio critico del neoextractivismo y de los procesos de despojo que éste conlleva en Abya
Yala. Desde este enfoque, el neoextractivismo es visto como un “modelo sociopolitico-terri-
torial plausible de ser analizado a escala nacional, regional o local” y, desde un punto de vista
tedrico mas amplio, como “una ventana privilegiada para dar cuenta de las dimensiones de la
crisis actual” (Svampa 2019, p. 17-18). Este nuevo modelo sociopolitico-territorial se basa en la
exportacion a gran escala de bienes primarios (commodities)'?, el crecimiento econdémico y la
expansion del consumo (Svampa 2012; 2019; Svampa y Viale 2014), y estd articulado discursi-
vamente con versiones del desarrollismo expresado globalmente, por ejemplo, en los objetivos
del Desarrollo Sostenible en la agenda 2030'* de UNESCO.

En la historia reciente, el origen del neoextractivismo en Sudamérica se conecta directa-
mente con las transformaciones producidas por las politicas neoliberales de la década de 1990,
pero también se asocia a la historia trazada por los ensayos desarrollistas iniciados en las
décadas de 1960-1970. En esa época, en el campo patrimonial, UNESCO comenz¢ a requerir
solidaridades disciplinarias en Sudamérica —entre ellas principalmente de la arqueologia-
para la produccion de una “geografia regional andina™?? comun a las politicas de integracion
regional que vertebraron, de ahi en mas, las visiones del desarrollo con los discursos de so-
berania expandidos a través del patrimonio. Por entonces, en Whashigton surgié el concepto
de patrimonio mundial y la propuesta de listarlos a nivel internacional,'* que luego seria in-

120  El concepto de commodities, en un sentido amplio, se entiende como productos indiferenciados cuyos
precios se fijan internacionalmente o como “productos de fabricacion, disponibilidad y demanda mundial,
que tienen un rango de precios internacionales y no requieren tecnologia avanzada para su fabricacion y pro-
cesamiento” (Svampa 2013, p. 32). Incluyen desde materias primas a granel hasta productos semielaborados
o industriales. Para el caso de América Latina, la demanda de commodities esta concentrada en productos
alimentarios, como el maiz, la soja y el trigo, asi como en hidrocarburos (gas y petréleo), metales y minerales
(cobre, oro, plata, estafio, bauxita, zinc, etc.).

121  Objetivos del Desarrollo Sostenible, Agenda 2030 UNESOG, sitio oficial. http://www.unescoetxea.
org/base/lan-arloak.php?id_atala=16&id_azpiatala=13155&hizk=es Consultado el 2 de enero 2020.

122 Enladécada 1970, se llevo a cabo el encuentro de investigadores y agentes internacionales del patrimo-
nio reunidos en torno al Proyecto Regional de Patrimonio Cultural, dependiente de la Unesco y del Programa
de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD) (Lumbreras 1989, citado en Ramos, 2018). La reunion
estuvo liderada por figuras destacadas de la arqueologia peruana, tales como Luis Guillermo Lumbreras,
quien posteriormente tendria un importante rol como asesor de Perti y Ecuador en el disefio arqueoldgico del
Proyecto Qhapac Nan (Rendén Puertas 2017). En ese entonces, se discutia el Proyecto Regional del Patrimo-
nio Cultural, el debate rond¢ en establecer criterios para la delimitacion del espacio en la arqueologia andina,
para lo cual el arquedlogo peruano organizd una propuesta preliminar expuesta en 1979 en el coloquio Cri-
ticas y Perspectivas de la Arqueologia Andina (Ramos 2018).

123 Segun Stott (2011), la idea de listar los sitios de la conservacion patrimonial natural y de la denomi-

nacién de patrimonio mundial fueron originalmente planteadas por el zodlogo y conservacionista estadou-



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 199

corporada en la Convencion del Patrimonio Mundial celebrada en Paris en 1972 (Stott 2011).
Desde una vision anclada en la experiencia de colonizacién de nuestros territorios, no pode-
mos olvidar que EEUU reforzaba en esos afios su doctrina de seguridad nacional sembrando
un panorama violento que aliment6 a las dictaduras latinoamerianas. Asi, el llamado a la
internacionalizacion de las practicas de conservacion de la naturaleza, declaradas en la lista
del patrimonio mundial, crecié paralelamente a las violaciones de los derechos humanos me-
diante el incentivo de las guerras y el terrorismo de Estado en Latinoamérica, en un contexto
de imposicion de las politicas de libre comercio de EEUU.

Décadas después, en época de apertura democratica y avanzada neoliberalista, el des-
pegue de los nuevos extractivismos sudamericanos se produjo —entre 2000-2003- cuando
las economias latinoamericanas fueron favorecidas por los altos precios internacionales de
los commodities, hecho que se vio reflejado en las balanzas comerciales y el superavit fiscal
(Svampa 2012, 2013, 2019). En esa coyuntura favorable hasta el 2013, los gobiernos de la region
tendieron a subrayar las ventajas comparativas del auge exportador de naturaleza (Lander
2018), negando o minimizando las nuevas desigualdades y asimetrias socioambientales que
traia aparejada la consolidacion de un modelo de desarrollo neoextractivista (Svampa 2019).
Como lo han planteado otras investigaciones, a diferencia del extractivismo convencional
o clasico —iniciado en el siglo XVI con la expansion ultramarina de Europa hacia nuestro
continente—, el neoextractivismo se caracteriza por la escala intensiva y expansiva en la cual
éste impacta territorialmente; esta vez, con los Estados Nacionales como reguladores de estos
nuevos extractivismos neocoloniales del siglo XXI y en una alianza multiescalar de poderes
dependientes del orden financiero internacional (Gudynas 2009; Acosta 2012; Svampa y Viale
2014; Svampa 2019).

Asi, el neoextractivismo contemporaneo enlaza procesos historicos de desposesion en
nuestros territorios, dado que es un modelo de desarrollo basado en:

la sobreexplotacion de bienes naturales, cada vez mas escasos, en gran parte no renovables, asi como
en la expansion de las fronteras de explotacion hacia territorios antes considerados como improduc-
tivos desde el punto de vista del capital. (...) Definido de este modo, el neoextractivismo designa algo
mas que las actividades consideradas tradicionalmente como extractivas, pues incluye desde la mega-
mineria a cielo abierto, la expansion de la frontera petrolera y energética, la construccion de grandes
represas hidroeléctricas y otras obras de infraestructura -hidrovias, puertos, corredores biocednicos,
entre otros-, hasta la expansion de diferentes formas de monocultivos o0 monoproduccién, a través
de la generalizacion del modelo de agronegocios, la sobreexplotacién pesquera o los monocultivos
forestales (Svampa 2019, p. 21-22).

Fue el gedgrafo britanico David Harvey (2003, 2004) quien planteé que las formas con-
temporaneas de produccién ampliada del capital funcionan a partir de procesos de acumu-
lacion por despojo o acumulacion por desposesion, provocando una exacerbacion vertiginosa
de la mercantilizacién y privatizacién de tierras, el acaparamiento de bienes comunes y la
expulsion violenta de poblaciones campesinas. Harvey sostiene que, a diferencia de los modos

nidense Harold J. Coolidge en su discurso sobre la Conservacién Internacional ofrecido en 1965 en la Casa
Blanca, en Washington. Coolidge fue un acérrimo defensor e impulsor de los Parques Nacionales, para los
cuales demandaba acuerdos internacionales a nivel de la Organizacién de las Naciones Unidas (ONU). En
1948, habia sido uno de los fundadores de la Unién Internacional para la Conservacion de Naturaleza y
Recursos Naturales (UICN), con sede en Suiza, actualmente el mas importante organismo de expertos con-
sultor de la UNESCO.



200 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

tradicionales de la acumulacién originaria y en una nueva fase del capitalismo, las fronteras
de los mercados se vieron ampliadas a zonas que antes no habian sido colonizadas por el ca-
pital. Al mismo tiempo, esta incansable avanzada capitalista cre6 las condiciones actuales de
la “crisis de sobreacumulacion del capital” debido a su necesidad de reproduccion constante
(Harvey 2004). Es este hecho el que produce nuevos espacios del despojo que Harvey denomi-
na “geografias de desigualdad”, espacios de fragmentacion y reproduccion de las diferencias
(sociales, étnicas, raciales, econdmicas, etc.) que son —por antonomasia- el efecto adverso y
danino de aquellas “geografias de acumulacion capitalista” originadas en la transformacién
del espacio en mercancia (Harvey 2014). La reproduccién exacerbada de patrimonios cultura-
les turisticos en el mundo es un buen ejemplo de estos nuevos espacios de acumulacion, donde
el capital se reproduce en esta busqueda incesante de valoracion.

En contextos neoextractivistas, la flexibilizacién del capital, su desregulacion territorial y
financiera, también ha sido trasladada a la flexibilizacién de las politicas patrimoniales y sus
legislaciones conservacionistas, nacionales e internacionales. Bajo la excusa de la proteccién
convervacionista de la diversidad cultural y bioldgica, el trabajo de expansion de las fronteras
de las actividades extractivas impulsadas estatalmente implic6 la modificacion del estatuto
mismo de las areas protegidas, parques nacionales, reservas de biosfera, territorios de comu-
nidades y resguardos indigenas, las cuales se fueron modificando a medida y requerimientos
de los intereses neoextractivistas en los territorios sacrificados (Jofré 2015, 2017, 2019a, 2020).
Estas amenazas del neoextractivismo también se fueron imbricando de forma mads evidente
con las estrategias de patrimonializacion de los sitios listados como Patrimonio de la Huma-
nidad por UNESCO, de entre los cuales mas del setenta por ciento estin amenazados por al-
gun tipo de actividad extractiva industrial (ver, por ejemplo, WWEF 2015), hecho que también
devela la primacia de los intereses de los paises integrantes del Comité del Patrimonio Mun-
dial sobre los recursos naturales explotables y los negocios derivados de ellos (Meskell 2018).

La salida al problema de superposicion de intereses extractivistas ha sido la concertacion
entre organismos de proteccion y conservacion natural y el empresariado transnacional mi-
nero, a partir del cual se fue construyendo un lenguaje comtin de valoraciéon neoextractivista
para compatibilizar el extractivismo industrial, desde las retéricas y discursos del desarrollo
sustentable y de la diversidad global, dentro de didlogos democraticos de la nueva gobernanza
mundial. Estas concertaciones neoextractivistas patrimoniales globales vienen siendo cons-
truidas discursivamente en sendos informes y documentos, entre ellos: “Mining and World
Heritage considerations” (Rossler, 2000); “Integrating Mining and Biodiversity Conservation.
Case studies from around the world” (Starke, Steiner y Mitchell 2004); la Guia de Buenas Prac-
ticas: Los Pueblos Indigenas y la Mineria (ICMM 2011) y el informe World Heritage Sites and
the extractive industries (Turner 2012).

CAMINOS DE SERVIDUMBRE MEGAMINERA DEL PROYECTO QHAPAC
NAN

El proyecto de patrimonializacion del Qhapac Nan sirve, en este trabajo, para mostrar
cdmo funcionaron estas patrimonializaciones neoextractivistas en el caso de la provincia de
San Juan, ubicada en el centro-oeste cordillerano argentino, cuyo gobierno de las tltimas dos
décadas se funda en la figura del Mineral-Estado.”** El proyecto de patrimonializacion de

124  Aqui utilizo el término ‘Mineral-Estado’ en el sentido especifico usado por Arancibia (2011) para el



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 201

los caminos incaicos que formaron parte de la red vial del antiguo Tawantisuyu fue iniciado
en 2001-2002, directamente entre Pert y el Centro del Patrimonio Mundial de UNESCO en
Paris (Sanz 2012; Rendén Ruedas 2017). Con la participacion de seis paises (Argentina, Chile,
Bolivia, Pert1, Ecuador y Colombia), fue inscripto finalmente en 2014 como Patrimonio de la
Humanidad, bajo la figura de Itinerario Cultural Transnacional de tipo Seriado.

En Argentina, el proyecto avanzd sobre siete provincias (Jujuy, Salta, Tucumdan, Catamar-
ca, La Rioja, San Juan y Mendoza) en las cuales existen atn restos materiales y memorias aso-
ciados a los caminos utilizados durante el siglo XV en la expansion incaica a estos territorios.
Un denominador comun de estos Estados federales es que estan ligados a los regimenes de
gobierno neoextractivistas con fuertes expectativas puestas en la explotacién megaminera'?
a través de la instalacion corporativa de grandes obras de construccion de infraestructura
para el desarrollo de explotaciones mineras a gran escala a cielo abierto con uso de sustancias
téxicas (Colectivo Voces en Alerta 2011).

De las siete provincias anexadas al proyecto de patrimonializacién arqueoldgica del Qha-
pac Nan, Jujuy, Salta, Catamarca y San Juan poseen un modelo neoextractivista consumado
por la instalacién de explotaciones mineras incentivadas por el Estado provincial y nacional,
y cuentan con un listado amplio de exploraciones y explotaciones mineras en curso, entre
las cuales se destacan —por su gran tamano e intensidad de su expansion territorial - Mina
Bajo La Alumbrera y Mina Veladero, en la provincia de Catamarca y San Juan respectiva-
mente. En cambio, en La Rioja'?* y Mendoza'? la resistencia social ha impedido durante los
ultimos veinte anos la plena implementacién del modelo de Mineral-Estado instalado en las
otras provincias del Noroeste argentino (NOA) y la regiéon de Cuyo. El caso de Tucuman es
particular porque, si bien posee la ley 7870 que prohibe la explotacién megaminera en su
territorio provincial y no posee explotaciones activas de mineria a gran escala, participa de
una unioén transitoria de empresas con Minera Alumbrera (formada por un consorcio minero

caso de San Juan —inspirado en la definicién de politélogo Michael Ross, quien propone el concepto de petro-
politica signada, entre otras cosas, por la “maldicién de los recursos no renovables™. También empleo el
término en el sentido amplio usado por Horacio Machado Araoz (2014) para referirse al nuevo ciclo de ‘mi-
neralizacion’ de la América Latina extendido a lo largo de la vasta diversidad bioldgica y climética de sus te-
rritorios, abarcando también los mas diversos paisajes ideoldgicos de los gobiernos vigentes. Para Machado,
la mineria transnacional produce lo que el autor denomina “mineralizacién de las subjetividades”, esto es la
expropiacion de la sensibilidad corporal en las poblaciones mineralizadas, “expropiadas de la mismisima ca-
pacidad de sentir sus propias emociones y sensaciones; poblaciones ‘educadas’ para desconocer sus dolencias
y afectividades; incapaces, por tanto, de percibir y de sentir el dolor social de la dominacién” (p. 67).

125 Deriva del término ‘megamineria’ impuesto en Argentina por las asambleas socioambientales nuclea-
das en la UAC (Unién de Asambleas y Comunidades) para designar la mineria a gran escala a cielo abierto
con usos de sustancias téxicas, tales como cianuro y mercurio, entre otros, en las sopas quimicas que utilizan
en grandes diques de cola para lixiviar grandes toneladas de roca triturada.

126 EnLaRioja, laley 8137 que prohibia las explotaciones megamineras en el territorio provincial fue dero-
gada en 2008, luego de una vendetta politica del exgobernador Beder Herrera, quien se sirvié del voto popular
parallegar al poder bajo la promesa de cumplir con la voluntad de no apoyar esta actividad contaminante. No
obstante, apenas asumi6 su mandato, derogé la mencionada ley.

127 Mendoza posee laley 7722 que prohibe la instalacion de explotaciones de megamineria en el territorio
provincial. Dicha ley ha sido férreamente defendida por la movilizacién social con masiva adhesion de dife-
rentes sectores; no obstante, el lobby minero sigue haciendo presion para su derogacion.



202 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

compuesto por las empresas transnacionales Glencore, Golcorp y Yamana Gold), dado que
posee los derechos de exploracion y explotacion de Yacimientos Mineros de Agua de Dionisio
(YMAD),'*® una sociedad integrada por la provincia de Catamarca, la Universidad Nacional
de Tucuman y el Estado nacional.

El concepto de servidumbre minera descripto por William Sacher —para la Amazonia sur
de Ecuador- nos ayuda a representar, de alguna manera, estas logicas del despojo en las que
operan las patrimonializaciones neoextractivistas actuales. Mediante la compra de tierras
bajo presion y engano, el uso de la figura de servidumbre minera permite a concesionarios
mineros ocupar y usar temporalmente los predios dentro y fuera de la concesion otorgada
por el Estado para utilidad publica. “Asi se legaliza la expropiacion de tierras de campesinos
colonos que no acuerdan vender sus fincas a las empresas y que se han resistido a abandonar
sus tierras” (Sacher et al. 2016, citado en Vallejo, Samora, Sacher 2019 p. 11).

De manera similar a la servidumbre minera habitual, los procesos de patrimonializacién
neoextractivistas en el proyecto Qhapac Nan funcionan como medio eficaz para legalizar
las desposesiones territoriales y reterritorializaciones capitalistas en pequefias comunidades
cercanas a los tramos de caminos patrimonializados por los gestores estatales y abriendo paso
al desarrollo (Sanz 2012) en lugares considerados, a este ese momento, improductivos para el
capital. De este modo, viejas sendas, huellas y caminos —en desuso y también utilizados en
muchos casos— en zonas cordilleranas argentinas fueron objetivados como nuevos espacios
de produccion capitalista turistico-patrimonial. Para ello, estos caminos “de servidumbre
minera” debieron ser primero patrimonializados, es decir, reclamados por los Estados y el
Comité del Patrimonio Mundial de UNESCO como patrimonios de la humanidad, en una
arquitectura piramidal de gobierno hiperinstitucionalizada y jerarquica.

El caso argentino no es una excepcion al modelo de patrimonializaciéon mundial del Qha-
pac Nan. Sobre este punto, es esclarecedora la observacién del antropdlogo y cineasta Sebds-
tien Jallade (2020), quien ha subrayado lo siguiente:

... los 13 afios de intensa patrimonializacién del Qhapaq Nan, entre 2003 y 2016, corresponden a un
aumento sin precedentes de las concesiones mineras tituladas en los Andes. Si se compara el mapa del
catastro de concesiones minera tituladas entre estas dos fechas se constata que este fendmeno ocurre en
todos los segmentos del camino inca entre Cajamarca y Jauja, parcialmente patrimonializados o no.
Ademds de la Pampa de Junin se puede citar el caso del segmento de San Lorenzo de Isco, en Hudnuco,
y el del sur de Conchucos, en Ancash. (...) desde hace muchos afios organismos como el Banco Mundial
subrayan el espinoso problema de la “superposicion de derechos” a nivel local (titulos de propiedad,
concesiones mineras, concesiones forestales etc.) (Jallade 2020, p.118)»

De este modo, las patrimonializacion de los caminos —empleados en épocas de anexion
incaica de estos territorios durante algin momento del siglo XV-, es decir, su transformacion
en bienes de utilidad ptiblica segtn el Estado, a través de su inclusion en el disefio del Qhapac
Nan, fue abriendo paso a la frontera ontoldgica-epistémica y politica de los modelos sociote-
rritoriales de gobernanza neoextractivista en las siete provincias argentinas anexadas al pro-
yecto originalmente impulsado por Pert y el Comité del Patrimonio de UNESCO, teniendo

128 Las regalias mineras de YMAD también se distribuyen en la mayoria de universidades nacionales
argentinas que forman parte Consejo Nacional Interuniversitario (CIN) (Colectivo Voces en Alerta 2011), ex-
ceptuando aquellas que han rechazado los fondos como parte de una resistencia activa al modelo neoextrac-
tivista minero, tales como la Universidad Nacional de Rio Cuarto en Cdrdoba, la Universidad de Nacional de

Cuyo en Mendoza y la Universidad de La Rioja en afios recientes.



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 203

como bandera la promesa del desarrollo sustentable y la motivacion nacionalista de la integra-
cion regional econémica de los paises andinos; consigna abanderada por la Unidn de Naciones
Suramericanas (UNASUR) y los paises de la Comunidad Andina de Naciones (CAN), dentro
del esquema de planificaciéon de ordenamiento territorial provisto por la GEF'® y el BID,
conocido como ITRSA-COSIPLAN"® (Seitz 2013, 2017).

El primer apoyo al proyecto Qhapac Nan provino de los presidentes que integran la CAN
y luego aproveché el impulso de los gobiernos progresistas reunidos en la UNASUR (entre
2003-2015). Como sostiene Maria Luis Rendén Puertas (2017), uno de los hitos en los prime-
ros pasos de negociaciones camino hacia la patrimonializacién mundial del Qhapac Nan fue
el apoyo obtenido dentro del programa BID-FOMIN, luego de las negociaciones entre esferas
diplomaticas y la Oficina de UNESCO en Lima. El apoyo econémico recibido del BID, enmar-
cado como de cooperacion técnica, considerd al proyecto como eje de integracion regional del
mundo Andino (BID, 2006, citado en Rendon Puertas 2017, p. 84). Mas tarde en 2012, la decla-
racion de las jefas y los jefes de Estado y de Gobierno de la UNASUR aval6 la presentacion de
la postulacion elevada en el aiio 2013.

Los gobiernos progresistas que conformaron las politicas de integracion de la UNASUR
implicaron una profundizaciéon de los extractivismos en la region (Gudynas 2011; Lander
2018; Svampa 2019), aunque también es cierto que estas proyecciones neoextractivistas supu-
sieron expresiones politicas orientadas por discursos de recuperacion del Estado a través de la
distribucion equitativa de la renta de las explotaciones-exportaciones de comodities'** (Gudy-

129 Fondo Mundial para el Medio Ambiente (FMAM) y GEF por sus siglas en inglés (Global Environment
Facility), fundada en 1991, con sede en Washington. Se trata de una asociacién de dieciocho entidades, agen-
cias de la ONU, bancos multilaterales de desarrollo, etc. que financian proyectos relacionados al desarrollo y
al medio ambiente.

130  Ana Mirka Seitz (2013) explica que la IIRSA originalmente nacié como parte de un conjunto de pro-
yectos primeramente impulsados por el GEF (Global Enviroment Facility) para el Banco Mundial desde los
afios 90, entre los cuales también se disefiaron las bases del Plan Puebla - Panamad y del Acuifero Guarani. La
UNASUR asumid las recetas ofrecidas por el FMI como “los desafios de defensa, energéticos y ambientales”
(idem). En tanto el mayor proyecto ordenamiento territorial creado para Sudamérica, la IIRSA es un proyecto
creado y planificado por el Banco Mundial y el BID como parte del proceso de transformacion de las institu-
ciones internacionales surgido en esa década (Seitz 2013). Luego del 2015, la implosién de los liderazgos de los
gobiernos progresistas en la region no aborto la IIRSA, la cual continué siendo un esquema a seguir para las
planificaciones del desarrollo de infraestructura en la region, y su organigrama estructural pas6 a depender
del Consejo Suramericano de Infraestructura y Planeamiento (COSIPLAN).

131  El contenido de la Declaracién esta disponible en la pagina oficial de IIRSA-COSIPLAN: http://www.
iirsa.org/admin_iirsa_web/Uploads/Documents/rp_limal2_03_ghapaq_nan.pdf (Consultado, 20 de enero
de 2020).

132 De manera contraria a las realidades politicas observadas en la region y de la indiscutible relacién de la
UNASUR con la profundizacion de politicas extractivistas, Victoria Sosa —responsable del Proyecto Qhapac
Nan en Argentina- ha sostenido recientemente que este proyecto de patrimonializacién mundial significé
una herramienta de lucha contra la megamineria en comunidades sociales del Famatina en la provincia de
La Rioja (Sosa 2020). Lo cierto es que esta idea fue instalada por los propios gestores patrimoniales locales
y las instituciones asociadas, en la falsa creencia de que el factor UNESCO representaria un freno al neoex-
tractivismo que amenaza histéricamente al Famatina. El arquedlogo riojano Claudio Revuelta, quien formé
parte de las primeras acciones de patrimonializacion en el proyecto Qhapac Nan en esa provincia, compartié
reflexiones criticas a esta situacion en reuniones realizadas por la RIDAP (Revuelta 2016, 2017).



204 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

nas 2011; Svampa y Viale 2014; Svampa 2019). En este sentido, es correcto asociar el Qhapac
Nan a las nuevas formas de la transnacionalizacién del capital en las tramas de la diversidad
global, pero en el marco de la configuracion politica de las reglas de la integracion y sus di-
seflos neoextractivistas, en los cuales también esta presente la expectativa de la recuperacion
del Estado —en algunos paises mas que en otros-. En estas patrimonializaciones neoextracti-
vistas, suceden entonces reactualizaciones y re-configuraciones de las formaciones historicas
nacionales de alteridad (Segato 2007) y sus productos categoriales, no su disolucién o cancela-
cion en estas nuevas tramas multiculturales de la diversidad global. Esto es lo que se advierte
en el regreso de lo andino en las politicas de integracion regional y en los procesos de patrimo-
nializacion que estas informan (Jofré 2022), las cuales también pueden incluir definiciones
de la interculturalidad en nombre de los derechos indigenas y los derechos de la madre tierra,
pero en términos de un despliegue funcional al status quo establecido por el consenso de las
comodities (Svampa 2012), acarreando graves conflictos sociales y afectaciones cosmologicas
en los cuerpos-territorios (de la Cadena 2009, 2010; Blaser y de la Cadena 2013).

LOS PROCESOS DE DESPOJO INCENTIVADOS POR LAS POLITICAS DE
PATRIMONIALIZACION EN EL NORTE DE SAN JUAN

LA PATRIMONIALIZACION DE LA RESERVA DE BIOSFERA SAN GUILLERMO Y SU CONCESION MINERA

Como mencioné en la introduccién, en la provincia de San Juan, la patrimonializacion del
Qhapac Nan - Sistema Vial Andino involucré a los pueblos y comunidades de Chinguillos,
Malimén, Angualasto, Colangiiil, y también a la localidad de Rodeo; esta ultima se ve afec-
tada por ser la villa cabecera del departamento de Iglesia, en el norte de la provincia. Estos
pueblos se asocian, por su cercania, a los tramos de caminos incaicos ubicados en la Reserva
de Biosfera San Guillermo, asediada por la instalacién de la megamina Veladero, y otros trece
proyectos extractivos de mineria a gran escala; estos son: Vicuia, La Ortiga, Los Amarillos,
Taguas, Batidero, Las Flechas, Lama, Del Carmen, Josemaria, Mogotes, Potrerillos, Despobla-
dos y Filo del Sol. Con Mina Veladero suman catorce proyectos en marcha en la Reserva de
Biosfera (MAB-UNESCO).!*

En el departamento Iglesia, el frente estatal-patriarcal-patrimonial-extractivista avanzo
mds enérgicamente a partir de la década de 1970, a través del desembarco de los discursos
internacionales conservacionistas del patrimonio natural y cultural. En el afio 1975 -aifio

133 Entre 2015 y 2017, la Auditoria General de la Nacién realiz6 una auditoria del funcionamiento de
la Reserva de Biosfera San Guillermo del periodo 2011-2017 (Para un resumen de la auditoria ver https://
www.youtube.com/watch?v=XNeza_rPvIg (Consultado por ultima vez el 02 de mayo 2020). El informe de
evaluacion sostiene que la Reserva de Biosfera de San Guillermo, creada en 1980, a la fecha no cuenta con
un monitoreo biolégico a través de proyectos de investigacién en la reserva, no posee planes de desarrollo
sustentables que beneficien a la poblacién aledana, tampoco posee planes de control y vigilancia, ni planes
ante contingencias, como las sucedidas entre 2015-2016 con los derrames toxicos en Mina Veladero. Unas de
las razones esgrimidas es que la Argentina no posee elementos legales que regulen la actividad de la figura
de Reserva de Biosfera. Si bien el informe es un importante antecedente que da cuenta de la grave situacién
en este territorio sacrificado por el neoextractivismo minero, su lenguaje expositivo demuestra la intencion de
dejar librado el resultado de la auditoria a un choque de opiniones encontradas que sélo responden a intereses
enfrentados, minimizando la gravedad de la contaminacion ambiental en el lugar.



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 205

de violencia exacerbada en todo el pais por el terror infundido por grupos para-policiales
de muerte como la Triple AAA,”* y en la antesala preparatoria al golpe militar de Estado
de 1976- por medio de la Ley Provincial n° 4.164, se declaré de utilidad publica y sujeta a
expropiacion la estancia San Guillermo, con una superficie aproximada de 981.460 ha (entre
los 2.100 metros hasta los 6.380 ms.n.m.), dando origen a la creacién de la Reserva Provincial
San Guillermo, con el objetivo de “generar conciencia acerca del delicado balance del hombre
con su entorno, y de cdmo se puede optimizar el uso de los recursos naturales para minimizar
los impactos de las actividades humanas logrando un verdadero desarrollo sustentable”.!** En
1980, se inscribié como Reserva de Biosfera dentro del Programa ‘El Hombre y la Biosfera’
(Man and Biosphere) de la UNESCO.

Dentro de la Reserva de Biosfera, se constituyeron dos areas protegidas de diferente juris-
diccidn, la Reserva Provincial y el Parque Nacional homénimos. Ya en épocas de la apertura
democratica del pais, en 1989 se desafectd el campo Las Taguas de 125.680 ha de la declara-
cion de utilidad publica ordenada por la ley 4.164. Alli se cre6 la Reserva Provincial a través
delaLey 5.949.Y casi una década después, en 1997, la provincia de San Juan —por medio de la
Ley Provincial 6.788- cedi6 a la Nacién la jurisdiccion de los terrenos, donde se cred el Parque
Nacional San Guillermo con una superficie aproximada de 170.000 ha. De este modo, la zona
nucleo de la Reserva quedo bajo la administracion del Parque Nacional San Guillermo. En
tanto, se fueron definiendo dos zonas externas, una de amortiguamiento y otra denominada
de usos multiples, a cargo de la administraciéon de la Reserva provincial San Guillermo. En
esta ultima zona, estan permitidas las actividades extractivas de la megamineria y actual-
mente existen (oficialmente) catorce proyectos de explotacion y exploracion minera (figura 1).

134 Alianza Anticomunista Argentina (AAA). La organizacion territorial del sistema represivo comenzé a
operar desde el afio 1975 a través de una serie de decretos sancionados por el gobierno de Isabel Martinez de
Perén (Decretos 261; 2770; 2771 y 2772). Estos se orientaban a coordinar y generar las condiciones necesarias
para el funcionamiento del control militar y de las fuerzas policiales contra el “accionar subersivo” a una
escala nacional. Dentro de esta l6gica represiva territorial, el pais fue dividido en cinco zonas operacionales,
cada una de ellas con subzonas a cargo de una jefatura de un Cuerpo del Ejército. La provincia de San Juan
formaba parte del Comando del Tercer Cuerpo de Ejército (en un 4rea que abarcaba Mendoza, San Luis,
Salta, Catamarca, La Rioja, Tucuman, Jujuy, Santiago del Estero y Cérdoba), que tenia su cabecera en Cor-
doba, a cargo de Luciano Benjamin Menéndez, con el nombre del Zona 3. A su vez, esta zona se subdividia y
la provincia de San Juan conformaba exclusivamente el Area 332 de la Subzona 33 (donde también estaban
incluidas San Luis y Mendoza). La autoridad a cargo de esta Area fue el jefe del RIM22, quien controlaba la
Policia Provincial y el Servicio Penitenciario Provincial, asi como también la Delegacién de Policia Federal y
la SIDE (Jofré et al. 2016).

135  Sitio web oficial de la Reserva de Biosfera San Guillermo. Disponible en http://www.reservasanguiller-
mo.com/reserva-de-biosfera-san-guillermo.html#;qué-es-una-reserva-de-bidsfera? (Consultado por ultima
vez, el 03 de enero 2020).



206 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Figura 1. Ubicacion de la Reserva de Biosfera y de los catorce proyectos mineros en funcio-
namiento dentro del area de usos multiples de la Reserva de Biosfera San Guilllermo (MAB-
UNESCO). Fuente: Sitio web oficial de la Reserva de Biosfera consultado hasta junio 2020.

LA CONSTRUCCION DE UNA INSTITUCIONALIDAD AMIGA EN LA PATRIMONIALIZACION MUNDIAL DEL QHAPAC
NAN EN EL NORTE DE SAN JUAN

El proceso de patrimonializacion del proyecto Qhapac Nan en San Juan inici6 formalmen-
te en 2004, cuando ingresé al Programa Nacional Itinerario Cultural Andino' creado ese
afio por la Secretaria de Cultura de la Nacion e integrado, a nivel internacional, a la iniciativa
de Perti formulada en el Proyecto Multinacional Qhapaq Nan - Camino Principal Andino.
A nivel provincial, la direccién general del proyecto recayé sobre el Ministerio de Cultura y
Turismo del Gobierno de San Juan, de la cual dependen la Secretaria de Cultura y la Direccién
de Patrimonio provincial, las dos entidades de incumbencia directa en temas patrimoniales,
segun lo establece la ley 571-F'* de patrimonio cultural y natural provincial.

136 Este programa fue creado por Resolucion de la Secretaria de Cultura de la Presidencia de la Nacion
n° 1979/04, que dejo sin efecto a la Resolucion n° 564/03, del mismo organismo, por la que se cre6 primero
el Proyecto de Revalorizacion, Estudio y Puesta en Valor del Camino del Inka. El programa incluy¢ la par-
ticipacién del Ministerio de Educacion, Ciencia y Tecnologia, la Secretaria de Provincias del Ministerio del
Interior, el Instituto Nacional de Asuntos Indigenas, el Instituto Geogréfico Militar, la Comisiéon Nacional
de Asuntos Espaciales, la Direccién de Asuntos Culturales del Ministerio de Relaciones Exteriores, Comercio
Internacional y Culto, la Comisién Nacional de Museos y de Monumentos y Lugares Historicos, la Subsecre-
taria de Obras Publicas del Ministerio de Planificacion Federal, Inversion Publica y Servicios, la Secretaria
de Ambiente y Desarrollo Sustentable del Ministerio de Salud, la Administracién de Parques Nacionales y
la Direccién de Cooperacién Internacional de la Secretaria de Turismo, y las Secretarias y Direcciones de
Mineria de las provincias anexadas al programa nacional y al proyecto multinacional.

137 Laley 571-F del afio 2014 es resultado de modificacion de laley 6801 del afio 1997, modificada a su vez
en 2008 por la Ley 7911, y por la ley 8.437 de 2014.



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 207

En la IT* Reunién Interprovincial del Programa Camino Principal Andino como Patrimo-
nio de la Humanidad, realizada en Tucumdn en 2004, la provincia de San Juan envié como
representantes del Consejo Provincial de Patrimonio Cultural y Natural al arquitecto Jorge
Martin y a la historiadora Teresa Michieli, quienes, ademas, dirigian por ese entonces un
proyecto de extension en la Universidad Nacional de San Juan titulado “Capacitacion para
Protecci6n del Patrimonio Integrante del Qhapac Nan - Camino Principal Andino (Camino
del Inca), tendiente a su declaratoria como Patrimonio de la Humanidad por UNESCO. De-
partamento Iglesia, San Juan”, por el cual iniciaron una primera serie de actividades de “edu-
cacion patrimonial” en el departamento Iglesia. Pero fue recién en 2006, durante la gestion
del arquitecto Juan Salvo al frente de la Direccién de Patrimonio, cuando se iniciaron accio-
nes orientadas a un trabajo mas abarcativo, entre los que se cuentan los primeros informes
etnograficos solicitados para aportar al proyecto Qhapac Nan'* y la ejecucion de reuniones
en las localidades de Rodeo, Angualasto y Colanguil, efectuadas recién entre 2008-2010. Esas
reuniones fueron patrocinadas por el Ministerio de Turismo y Cultura de la provincia, la Di-
reccion de Patrimonio de dependiente de ese ministerio y generalmente eran convocadas por
la Nacién a través del Instituto Nacional de Antropologia y Pensamiento Latinoamericano
(INAPL), el cual coordinaba los trabajos de unidades de gestion provincial (Rolandi y Rafaele
2012).

A nivel local, la propaganda del Qhapac Nan se fue asociando estatalmente, desde un
comienzo, a los emprendimientos de la mineria a gran escala, especialmente con Mina Ve-
ladero en San Juan, enmarcandose en la denominada responsabilidad social empresarial
(RSE)."*”” Segun las observaciones expertas de los/as arqueodlogos/as asesores del proyecto,
en San Guillermo se encuentra la concentracidn mds representativa en términos de preser-
vacién de materialidades identificadas desde las interpretaciones arqueoldgicas (Gambier y
Michieli 1992; Garcia 2017). Ademas, se argumenta que fueron los requisitos establecidos
por UNESCO para aprobar las nominaciones de estos tramos arqueoldgicos propuestos los
que definieron esa seleccidn. Pero también es cierto que la presencia de la estructura provista
por la Reserva de Biosfera, el Parque Provincial y Nacional de San Guillermo, sumado a la
estructura empresarial ofrecida por las empresas mineras, fue determinante para la nomi-
nacién de los tramos de caminos en la zona norte de San Juan. De este modo, el trabajo de
patrimonializacién del Qhapac Nan consistio en la edificacion de una ingenieria de vincula-
ciones institucionales estatales, civiles y privadas para la creacion de una “institucionalidad
amiga”. Asi se fue conformando un frente estatal-empresarial para la avanzada ontoldgica
patrimonial-extractivista-patriarcal.

138  El primer informe etnografico realizado en comunidades locales en el marco de los procesos de patri-
monializacién del Qhapac Nan fue llevado a cabo por la antropéloga lingiiista de la UNS]J, Hebe Gonzaélez.

139 Julieta Godfrid ha estudiado las politicas de RSE desplegadas por Barrick Gold en Mina Veladero en
San Juany de la empresa Glencore en Mina Bajo La Alumbrera en la Provincia de Catamarca. Segtin la inves-
tigadora, la responsabilidad social empresarial (RSE) se retrotraen a la década de 1950 y su difusion se debe a
la visibilizacion de una serie de escandalos corporativos que comprometian derechos humanos en materia de
medioambiente. “La RSE refiere a un conjunto de practicas voluntarias y autorreguladas que implementan las
corporaciones en la sociedad con el objeto de contrarrestar o asumir los impactos generados por sus activida-
des, ya sean econémicos, sociales, ambientales etc. El caracter voluntario de tales intervenciones implica que
estas van mads alld de las obligaciones juridicas de cada pais” (Shamir, 2004, citado en Godfrid 2018, p. 201).



208 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Las grandes corporaciones mineras, como el gigante canadiense Barrick Gold, significa-
ron posibilidades concretas de viabilizar ciertos costos de la propaganda publica y logisticas
de la investigacion patrimonial. De este modo, la empresa dedujo estas colaboraciones de sus
obligaciones impositivas en el marco de la RSE desplegada por ella; asi se constata en las pu-
blicaciones e informes publicos de la empresa donde se declara la gestion de la empresa en te-
mas —considerados estratégicos— como el patrimonio cultural y pueblos indigenas. Correlato
de esto es la estética “local” que construy6 la empresa en torno a la marca comunicacional de
Mina Veladero, en la cual se adoptd en sus primeros afios un disefio de un petroglifo indigena
popular en la zona (figura 3).

La presencia de la Secretaria de Mineria de la Provincia de San Juan dentro del Comité de
Asesores Regionales'* del Proyecto Qhapac Nan aclara este punto de la participacién empre-
sarial megaminera en el proyecto; hecho que, ademas, es usado estratégicamente y ocultado
cuando se realizan exposiciones de las actividades de promociéon educativa del proyecto en
informes publicos, especialmente en Argentina, por la resistencia social que el tema provoca.

F
o
=
<
F
o
i
<,
()
»

BARRICK

VELADERDO

Figura 3. A la izquierda: “Piedra de las Juntas de Colangiiil”, roca de siete toneladas grabada
en todas sus caras y ubicada en el lugar homénimo, en el derrotero de la leyenda de Osorio
(Foto de la autora). Derecha: isologo Mina Veladero, operada por Barrick Gold, utilizando la
figura del guanaco con el circulo y punto que sefiala la ubicacién de aguadas —segun inter-
pretacion local-. El dibujo de la empresa utiliza el mismo simbolo, pero lo modifica con una
espiral o caracol.

El Qhapac Nan no sélo sirvi6 a la empresa Barrick Gold para deducir impuestos de sus
ganancias a través de sus politicas de su RSE, la servidumbre minero neoextractivista del
proyecto de patrimonializacién mundial colabor¢ activamente con la empresa Barrick Gold
ofreciendo apoyo al proyecto estatal minero. Con la demostracion del apoyo altruista por la

140  Ver Sistema de Gestion del Qhapac Nan - Sistema Vial Andino. Una propuesta transnacional participa-
tiva y sostenible. Sistema de lineas estratégicas (2015).



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 209

defensa y la promocién del Qhapac Nan como patrimonio mundial, la megamineria lavé su
imagen y también deslind6 sus responsabilidades sobre la destruccion y afectaciéon de muchos
sitios de memoria indigena en las influencias del proyecto Mina Veladero y luego en Pascua-
Lama (Jofré, Galimberti y Biasatti 2010; Jofré 2015).

Barrick Gold también ayudo activamente en el licenciamiento del proyecto de patrimonia-
lizacién del Qhapac Nan. La empresa patrocind varios proyectos locales relacionadoscon él.
En primer lugar, financiaron la creacién de un Centro de Interpretacién Arqueoldgica monta-
do por la arquedloga Teresa Michieli —entonces directora del Investigaciones Arqueoldgicas y
Museo “Prof. Mariano Gambier” (IIAM) de la Universidad Nacional de San Juan- y ubicado
en el bay pass de ingreso al proyecto Mina Veladero en la localidad de Tudcum. Alli se promo-
cionaban videos de UNESCO sobre la patrimonizacién mundial del Qhapac Nan. En 2011, la
empresa financié un libro sobre el patrimonio cultural de San Juan realizado por la Direccién
de Patrimonio Provincial dependiente de la Secretaria de Cultura durante la gestion de Juan
Salvo; y en 2014 financi6 la publicacion del libro Qhapac Nan. Viaje por el magnifico camino
de los Incas de Beorchia Nigris.

Relacionado al Qhapac Nan y a colacion de la presentacion del libro de Beorchia Nigris,
la empresa dijo:

141

Desde Barrick estamos convencidos de que sus aportes a la cultura local y a la arqueologia de alta
montafa son contribuciones que no podemos dejar de alentar y apuntalar. Por eso es que lo incenti-
vamos a realizar este trabajo. Esperamos que la declaracién como Patrimonio de la Humanidad para
este camino y los aportes de este libro permitan llegar con mejoras en la calidad de vida de muchos de
los pueblos que aun perduran al costado de estas rutas cargadas de historia y misterio -muchos atn
no develados-, y ala vez impulsen nuevas investigaciones y planes de promocion, proteccion y conser-
vacion del que fue el Camino Principal Andino... (...) Podemos encontrar vestigios del Camino del
Inca en el camino a Veladero ya que pasaba por la zona del Conconta. Barrick realiza un monitoreo
permanente de ese sitio y de otros de interés historico y cultural” (Revista SOMOS BARRICK, Nove-
dades Argentina, Afio 2014, p.29).

La empresa también favoreci6 otros proyectos arqueoldgicos y proyecciones patrimoniales
-no directamente relacionados con el Qhapac Nan-, tales como el relevamiento de petrogli-
fos en sendas y quebradas de Conconta y Colangiiil, efectuado por investigadoras del IIAM
“Profesor Mariano Gambier” (Michieli, Varela y Riveros 2003), y también el cerramiento con
alambrado de la aldea arqueoldgica de Angualasto, proyecto inconcluso de la Direccién de
Patrimonio Cultural provincial (Jofré, Galimerti y Bisatti 2010).

141  Antonio Beorchia Nigris es un expedicionario profesional montaiista y aficionado a la arqueologia,
fundador del Centro de Investigaciones Arqueoldgicas de Alta Montaiia (CIADAM) y de la revista homoni-
ma. Durante muchos afos se desempeié como columnista del Diario de Cuyo, la voz autorizada de las elites
politico-econdmicas de la provincia de San Juan. La participacion de Beorchia Nigris en las expediciones al
Cerro el Toro fueron retratadas por el autor en varias publicaciones en colaboracién con arquedlogos como
Cristian Vitry (2016), uno de los responsables del proyecto Qhapac Nan en la provincia de Salta. Un hecho
particular y notorio referido a la peculiar figura de Antonio Beorchia Nigris y su relacién con el frente estatal-
empresarial y la avanzada patrimonial-patriarcal-extractivista desplegada en los pueblos y comunidades del
norte de San Juan es el desempefio de su hijo, Daniel Beorchia Nigris, como sacerdote a cargo de las parro-
quias catdlicas del departamento Iglesia. La Iglesia catolica ha sido un sector estratégico para la intervencion
empresarial minera a nivel local (para ampliar sobre este tema ver Godfrid 2018 y publicaciones de la Revista

Somos Barrick - Argentina).



210 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

A nivel internacional, la construcciéon de una institucionalidad amiga también ha sido fun-
damental en la estrategia de trabajo en el Proyecto Multinacional Qhapac Nan, siendo una de
sus caracteristicas principales los altos niveles de confidencialidad en los que se construyen
las politicas patrimoniales del proyecto a nivel de cancillerias de los Estados (Rendon Puertas
2017). Esta estructura hiperinstitucionalizada y jerarquica se observa claramente en el disefio
grafico de la estructura piramidal del Sistema de Gestion del proyecto multinacional (figura
4). Esto también explica la actitud corporativa de los/as investigadores, gestores y funcionarios
asociados al proyecto Qhapac Nan en nuestro pais, donde, sin dudas, ha habido una actitud de
cerramiento abroquelado frente las criticas y repudios al proyecto, como los sucedidos en la
provincia de Jujuy a partir de la experiencia negativa de la patrimonilizacion de la Quebrada
de Humahuaca (Angelo 2010).

Sistema de Gestion del Qhapag Ran

£ el ol

[LEPS T P )
L e e e L
bl Vv el L L it
vieE AR b R

e g A e Paregs va gl
A -

RSt el
L O
Ry
(W B R e o]

v e e
R SR ST S B
Fiprtad

bbb o - Sgsmas
[T T,
£ e e e

P .

1 [ st N
4 E ol Comanies
o e i i - ¥

R e

- n:_ =] 05 O o _ﬁ
at] alt] ett] o] ot g
RN, \=
e seesenmeecents )

sy i i b el b

Figura 4. Arquitectura institucional de la gestién del Qhapac Nan - Sistema Vial Andino
(UNESCO). Fuente: Sistema de gestion CONAPLU (2014).

Uno de los primeros repudios colectivos al proyecto se realizé en 2009, en el 1° Encuentro
Sobre Practica Arqueoldgica y Comunidades del Noroeste Argentino en Tilcara: Reflexiones
acerca del posicionamiento del arquedlogo en el contexto global (Korstanje 2016). Otros re-
chazos se hicieron conocidos a nivel nacional a partir de la inscripcién del Qhapac Nan en la
Lista del Patrimonio mundial en junio de 2014. Los primeros en expresarse fueron los caci-
ques del Consejo de Pueblos Tastiles de la Quebrada del Toro en Jujuy,'*? quienes presentaron
sus quejas a los entes provinciales denunciando la falta de consulta previa para ser anexados a

142 El Qhapaq Nan (Camino del Inca), la nueva polémica con los aborigenes https://www.eltribuno.com/



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 211

este proyecto. El Encuentro Nacional de Organizaciones Territoriales de Pueblo Originarios
(ENOTPO) emitié un comunicado en apoyo al reclamo de las comunidades indigenas de
Jujuy y al de otras comunidades indigenas en otras provincias asociadas al proyecto Qhapac
Nan. ETNOPO convocé a una marcha en donde se incluyé como objetivo reclamar por la
patrimonializacién del Qhapac Nan.'? Otro repudio contundente lo hizo el cacique Lorenzo
Pincén Cejas, lonco tehuelche-mapuche, quien dirigi6 una carta publica —fechada el 24 de ju-
nio 2014- a la UNESCO-ONU, fundamentando ampliamente y reiterando, como lo hicieran
el Consejo de Caciques de los Pueblos Tastiles y el ETNOPO, “el rechazo a la declaracion de
Patrimonio de la Humanidad del Qhapaq Nan por considerar que el mismo es Patrimonio
Cultural indigena y que el Sistema de Naciones Unidas y los Estados involucrados deberia
respetar los compromisos asumidos y la preexistencia de las naciones originarias”.

ESTRATEGIAS PARA LA CONSTRUCCION PARTICIPATIVA INCONSULTA

Las reuniones realizadas en el marco del proyecto Qhapac Nan, previamente a su inscrip-
cion en la Lista del Patrimonio mundial en 2014, se hicieron en su mayoria en la villa turistica
de Rodeo, capital departamental de Iglesia. Segun personas de la comunidad consultadas,
aquéllas se plantearon como reuniones informativas."** Sin embargo, en ponencias publicadas
por los responsables del equipo técnico del proyecto Qhapac Nan en Argentina, como en el
Sistema de Gestion del Qhapac Nan-Sistema Vial Andino. Una propuesta transnacional par-
ticipativa y sostenible. Sistema de lineas estratégicas, 2015, también en el Plan de Uso Publico
del Qhapac Nan en Argentina (2013) y en el Sistema de Gestion de la CONAPLU (2014), se
dice que se realizaron tres tipos de actividades con comunidades asociadas al proyecto de
patrimonializacion mundial de los caminos incaicos en Argentina: talleres de informacion, de
consulta, y reuniones de talleres regionales, las cuales quedaron reservadas para instancias de
equipos técnicos, funcionarios, etc. que conforman las unidades de gestion en cada provincia
argentina.

Segtin la informacion provista por la CONAPLU (2014), en San Juan se realizaron cinco
talleres de consulta, llamativamente entre julio de 2013 hasta agosto de 2014, cuando ya habia
sido presentado el expediente de nominacion para ser evaluado por el ICOMOS, y luego eleva-
do ala decision del Comité del Patrimonio Mundial de UNESCO.'** De este modo, la reunion

salta/nota/2014-6-24-2-3-0-el-ghapaq-nan-camino-del-inca-la-nueva-polemica-con-los-aborigenes  (Con-
sultado por tltima vez el 18 de abril de 2020).

143 Consejo del Pueblo TASTIL - “Marchamos por nuestro Patrimonio Cultural y Territorial Recuperado
de http://enotpo.blogspot.com/2013/06/consejo-del-pueblo-tastil-marchamos-por.html (Consultado por ul-
tima vez el 18 de abril 2020).

144  Los y las pobladoras consultadas afirmaron que estas reuniones tuvieron un caracter informativo y
una estructura de talleres con lluvias de preguntas. En 2009 y 2010, asistimos a dos de estas reuniones realiza-
das en Rodeo, donde participd la Direccién de Patrimonio de San Juan y equipo técnico del INAPL. En estas
reuniones quedo evidenciado el grado de desconocimiento de las tramas locales y el ejercicio de una practica
pedagogica intervencionista con la que se pretendia convalidar lo decidido en otras esferas altas del proyecto
y construir taxonomias de patrimonios a partir de talleres donde se extraia informacién para llenar planillas
para enviar a las centrales en Buenos Aires.

145  Para celebrar la inscripcion de este patrimonio mundial, en San Juan se realiz6 una teleconferencia
entre la casa de Gobierno de San Juan y Angualasto, en el departamento Iglesia. Ver por ejemplo: Con una



212 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

de agosto 2014 en San Juan se hizo luego de conocerse la decision del Comité del Patrimonio
Mundial, por lo que dificilmente pueda ser considerada una consulta.

Existe un registro de doble estdndar respecto al tema de la consulta a comunidades indige-
nas en el proyecto durante el proceso de trabajo para la construccion del expediente de la no-
minacién. La gran mayoria de los documentos oficiales del proyecto habla de participacién,'*
pero deslinda la responsabilidad sobre la consulta libre, previa e informada tal y como se
entiende en la normativa internacional sobre derechos indigenas, como el Convenio 169 de la
OIT que, en Argentina, tiene rango constitucional. Es sabido que el modelo de participacién
del Qhapac Nan no realiz6 esa consulta a los pueblos indigenas afectados por el proyecto
(Korstanje y Garcia Azcarate 2007; Jallade 2014; Korstanje 2016; Diaz 2017; Rendon Puertas
2017; Gnecco 2019, 2020). Esto obedece, en gran medida, a la ya mencionada jerarquizacion
hiperinstitucionalizada del proyecto en las esferas nacionales e internacionales. La alta estima
moral de UNESCO como referente ético en el mundo ha ido institucionalizando paraddjica-
mente el desconocimiento de los derechos indigenas en los procesos de patrimonializacion
que los afectan.

En el Plan de Uso Publico del Qhapac Nan en Argentina (2013), e informacion relativa
al tema, se muestra que parte del trabajo de investigacion realizado para la nominacién se
centrd en indagar sobre el estado de la situacion dominial de las tierras donde se encuentran
los tramos de caminos patrimonializados. Alli se reconoce una extrema vulnerabilidad de los
pobladores por la falta de regulacion de titulos de propiedad de las tierras que ocupan. Sin
embargo, no se hace un tratamiento adecuado de la propiedad comunitaria indigena,'” tema
de gran actualidad en el debate legislativo argentino, por impulso de la militancia indigena.

El concepto de propiedad comunitaria indigena implica un enfoque de territorialidad dis-
tinto al enfoque estatista de propiedad privada (Lenton et al. 2019) compatible con la avanzada
estatal-patriarcal-patrimonialista y se apoya en el derecho a la consulta previa a la integridad
comunitaria del pueblo nacién al cual el proyecto afecta, esto ha sido debatido extensamente
en los foros y parlamentos de debate indigena desde, por lo menos, el aflo 1972 en Argentina.
Contrariamente, el trabajo de patrimonializacion del Qhapac Nan se concentra en los duefios
tenedores de la tierra, dejando fuera los drdenes de decision y consulta territorial amplia de la
construccion indigena en cada territorio provincial y regional.

Ast las cosas, desde el 2016, el Gobierno de Japon, financi6 el proyecto transnacional deno-
minado “Apoyo al fortalecimiento del sistema de gestion participativo del Qhapaq Nan, Siste-
ma Vial Andino” ejecutado conjuntamente en Argentina, Bolivia, Chile, Colombia, Ecuador
y Pert. El objetivo general de éste fue apoyar la implementacion de las recomendaciones de

teleconferencia desde Angualasto, oficializaron lo anunciado por la UNESCO:https://www.tiempodesanjuan.
com/sanjuan/2014/6/23/teleconferencia-desde-angualasto-oficializaron-anunciado-unesco-59145.html
(Consultado por ultima vez el 18 de abril 2020).

146 La pagina del INAPL dice: “Este proceso (de nominacién del Sistema Vial Andino Qhapac Nan) ha
tenido lugar a través de un dialogo constante con las comunidades locales, y de una intensa gestion parti-
cipativa; con el acompanamiento permanente del Ministerio de Relaciones Exteriores y Culto, al cual se ha
sumado el Ministerio de Turismo de la Nacidn, a través de la elaboracion del Plan de Uso Publico” (Sitio
oficial del INAPL, https://inapl.cultura.gob.ar/noticia/qghapaqg-nan-sistema-vial-andino/). (Consultado por
altima vez el 18 de abril 2020).

147  Algunos debates actualizados respecto a la propiedad comunitaria indigena en Argentina: Kosovsky y
Ivanoff (2015), Carrizo y Gaitan (2019).



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 213

la 38% reunion del Comité del Patrimonio Mundial (Decision 38 COM 8B.43), como parte de
la estrategia global para la implementacion de los planes de accién para el patrimonio mun-
dial regional y subregional tratados por los Estados y planteado en el Plan de Accion para el
Patrimonio Mundial en América del Sur (PAAS 2015-2020)"*%. Es notorio que, en este plan
para Sudamérica se hace acuse de dos situaciones: el riesgo medioambiental de los sitios del
patrimonio mundial, lo cual es atribuido al discurso genérico del cambio climatico —o mas
precisamente el nuevo régimen climdtico (Latour 2017) que ahora copa todas las declaraciones
de buenas intenciones de los Estados y organismos internacionales- y la falta de participa-
cién comunitaria en los proyectos que estas patrimonializaciones suponen. El correlato de
esto se advierte, por ejemplo, en el objetivo planteado como “Fortalecer el marco legal para
el desarrollo de estudios ambientales, socioecondémicos, de movilidad y patrimonio antes de
desarrollar proyectos” (p. 14, traduccién de la autora). A partir de esto, se propone promover
la realizacion de estudios de impactos de los sitios del patrimonio mundial en la region, hecho
que aparece muy tardiamente en paises como Argentina, donde la legislacién nacional (Ley n°
25.675 General del Ambiente) desde el afio 2002 obliga la realizacion de estudios de impactos
—que también incluye los sociales y arqueoldgicos— en cualquier proyecto de obra impulsado
por el Estado o entidades privadas."® En el PAAS 2015-2020, se observa que los estudios y
las evaluaciones de impacto ambiental, social y arqueoldgico se tienen en cuenta sélo para
los proyectos de desarrollo turistico que se implementaran a partir de la ejecucion de estos
planes de gestion en los sitios del patrimonio mundial. En este esquema de imposicion guber-
namental del frente estatal-empresarial, la consulta y las evaluaciones de impactos sociales,
ambientales, arqueoldgicos, etc. se activan luego que el bien patrimonializado ingresa en la
Lista del Patrimonio Mundial. Es decir que se disponen cuando la patrimonializacion ya se
ha instalado a través de una maquinaria oficializada por los dispositivos e instrumentos del
orden juridico institucional estatal y diplomatico internacional.

El Qhapac Nan - Sistema Vial Andino se incorpora como Proyecto Piloto de este PAAS
2015-2020. Esto explica por qué, en paises como Argentina, recién a partir de 2016 empez6 a
buscarse con mayor interés el consenso participativo de comunidades indigenas, a través de
la firma de convenios con el Instituto de Asuntos Indigenas (INAI), y también se reforzaron
las iniciativas de trabajos con escuelas dentro de la Red de Escuelas Asociadas a la UNESCO
(RedPEA). En San Juan, esto se hizo especialmente en dos escuelas: en la villa de Rodeo yenla
localidad de Angualasto, acompariadas de declaraciones de interés legislativo provincial para
actividades educativas relacionadas a estas formas de “educacion patrimonial” del Qhapac

148  En Plan de Accion para el Patrimonio Mundial en América del Sur (PAAS 2015-2020) es resultado de
la reunién denominada: “Hacia el Plan de Accion para el Patrimonio Mundial en América del Sur 2015-2020
(PAAS 2015-2020)”, celebrada en Cusco, Peru, del 5 al 7 de mayo de 2015.

149  Entrabajos previos he planteado que los estudios y las evaluaciones de impactos arqueolédgicos, dentro
dela figura de EIA que rige en Argentina, responden a la institucionalidad estatal-empresarial que los requie-
re para la liberacién de suelos (Jofré, Galimberti y Biasatti 2010; Jofré 2015), y si bien legalmente significan
un resguardo para los pueblos y las comunidades afectados por proyectos extractivos, la experiencia de Ar-
gentina muestra que tales estudios, dentro de la coyuntura cientifico-estatal-empresarial que los produce y
demanda, no tienen la capacidad —por si solos— de convertirse en obstaculos para el avance neoextractivista,
salvo expresa acciéon movilizadora —desde la politica y el campo de accién popular- de los colectivos de lucha
organizados, tal y como lo han demostrados las uniones de asambleas en distintas provincias.



214 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Nan y también se ha incentivado el bautizo de escuelas con el nombre de “Camino del Inca™'*.

Luego del 2014, también se llevaron a cabo iniciativas estéticas impulsadas por el municipio
de Iglesia para construir “fachadas agradables a la vista de los turistas” en la comunidad de
Angualasto, donde se pintaron con disefios indigenas algunos frentes de hogares y otros luga-
res, tratando de “etnizar el paisaje local”.

Recién en agosto de 2019, se realizé la primera mesa de —supuesto—-dialogo y debate del
proyecto Qhapac Nan con comunidades indigenas en la ciudad de Mendoza (Ministerio de
Cultura de la Nacion 2020). Alli se constituy6 la denominada “Mesa Indigena del Camino
Ancestral Qhapac Nan”, con la presencia de escasas autoridades y referentes indigenas de las
seis provincias. Dora Vedia asisti6 como representante indigena de la Comunidad de An-
gualasto de San Juan, mientras que La Rioja y Catamarca no tuvieron representacion en la
mesa. El nombre de la mesa denota la falta de consulta previa del proyecto de patrimonializa-
cién; los y las indigenas asistentes a la reunion plantearon que la denominacién “Sistema Vial
Andino Qhapac Nan” no representa, adecuadamente, la visiéon de los pueblos indigenas en
estos territorios y acordaron que la mesa de coordinacion indigena llevara otro nombre. En el
acta de esa reunion, se dejé planteada la necesidad de que se pusiera a disposicion de esa mesa
todos los documentos, mapas y archivos existentes referidos al proyecto segiin requerimiento
de los y las referentes indigenas presentes. Esto apunta a la falta de informacién y conocimien-
to de lo realizado en este megaproyecto de patrimonializacién durante los ultimos dieciséis
afios. La representacion de la coordinacion de esta mesa indigena quedd a cargo de Manolo
Bernabé Copa y Liliana Claudia Herrera, por los préximos dos afios.

La referente warpe Claudia Herrera, oriunda de Mendoza, se hizo popularmente conocida
a través de la serie documental Qhapac Nan, desandando el camino, protagonizada por el
reconocido musico argentino Gustavo Santaolla y realizada con el apoyo del Consejo Federal
de Turismo y del Ministerio de Turismo de la Nacion en 2015. Esta se convirtié en una de las
principales pantallas mediaticas de promocion del proyecto de patrimonializacién mundial
en Argentina. En particular, la serie sirvié para alimentar una falsa imagen de diversidades
culturales integradas al proyecto estatal de integracion representado por la UNASUR, desde
la visioén egocentrista de la mirada del musico (de la Puente 2019), quien aproveché también

150 En 2014, se bautiz6 con el nombre de “Camino del Inca” la Escuela de Nivel Inicial n° 32, ubicada en
la localidad de Rodeo, departamento Iglesia, creada por Resoluciéon Ministerial N° 2.436 ME-2014; esto fue
declarado de interés provincial por la Camara Legislativa Provincial en 2017.

151  Alrededor del afio dos mil, inici6 un incipiente proceso organizativo adscripto como warpe de algunas
familias en la localidad de Angualasto, éstas presentaron la solicitud ante el Instituto Nacional de Asuntos
Indigenas de la personeria juridica (segun lo establece la Ley Nacional n° 23.302) bajo el nombre de Co-
munidad Warpe Cacique Pismanta (Jofré 2013). El proceso organizativo no pudo cristalizar hasta la fecha
y tampoco consigui6 obtener su personeria juridica debido a la existencia de dos facciones con liderazgos
encontrados y a la falta de apoyo idéneo por parte del INAI en el proceso de inscripcion de esta comunidad.
Esto le ha restado, sin dudas, presencia y capacidad a estas familias para demandar al Estado derechos sobre
el territorio y la consulta previa. En el Gltimo tiempo, uno de los referentes de una de las facciones de esta
comunidad fue contratado como trabajador en Mina Veladero, situacion que también ha cercenado visible-
mente el proceso organizativo indigena en Angualasto. Desde hace varios afios,la Comunidad de Angualasto
no participa activamente de la organica indigena a través del contacto con los/as representantes warpes por
San Juan en el Consejo de Participacion Indigena del INAI, cargo que desde 2015, ocupa Nadia Goémez y
Franco Gil. Estos tltimos tampoco asistieron a la reunién en Mendoza donde se constituyo la Mesa Indigena
del Camino Ancestral Qhapac Nan.



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 215

este servicio financiado por el Estado argentino para lanzar su ultimo material denominado
con el mismo nombre Desandando caminos, repaso de todo el trabajo discografico del autor
durante su carrera.

Es muy importante senalar que, mas alld de la necesidad de que los pueblos y las comu-
nidades indigenas participen de la toma de decision sobre estos temas, la creaciéon de esta
Mesa Indigena del Camino Ancestral Qhapac Nan demuestra, una vez mds, el ejercicio de
una estrategia de evasion de la consulta que se viene observando desde hace mucho tiempo
en el Instituto Nacional de Asuntos Indigenas (INAI) y que se corresponde con la critica ya
realizada por varias autoras, acerca de las profundas contradicciones de las politicas indige-
nistas del Estado argentino (ver Lenton 2010; Briones 2015). En este caso, se trata de la crea-
cién de organizaciones de decision indigena paralelas a aquella establecida por reglamento
interno para la constituciéon de los representantes indigenas (dos por pueblo) en el Consejo
de Participacién Indigena, érgano establecido entre 2004-2005 a raiz demandas entabladas
por organizaciones indigenas contra el INAI. Segun puede constatarse en documentacion
relativa al proyecto Qhapac Nan, las instancias de coordinacién con comunidades indigenas
desde el 2006 se dieron a través del Consejo de Coordinacion Indigena, érgano dirigido por el
presidente del INAI (no indigena), que fue creado para reducir la participacion directa de los
representantes de los treinta y cinco pueblos indigenas reconocidos oficialmente por el Estado
argentino —aunque, a diferencia de éste, ellos reconocen cuarenta pueblos indigenas-. Es decir
que la mediacion estatal en estas estructuras, aparentemente participativas, otra vez altera la
féormula de la participacion para evadir, sobre todo, la consulta en los términos de un debido
proceso legal establecido a nivel internacional en el Convenio 169 de la OIT y ampliado en
la Declaracién de Naciones Unidas sobre los Derechos de Pueblos Indigenas, especialmente
cuando los proyectos se vinculan tan intimamente con el avance neoextractivista en los
territorios (de Cea y Fuentes 2016).

La creacion de la Mesa Indigena del Camino Ancestral Qhapac Nan, para el supuesto tra-
bajo participativo en el avance de estos procesos de patrimonializacion neoextractivistas,
vuelve a repetir estrategias ya conocidas por las dirigencias indigenas nacionales. Estos inten-
tos de construccion de falsas practicas de participacion en proyectos inconsultos dividen a los
pueblos y las comunidades indigenas y socaban la posibilidad de una construccién indigena
colectiva organizada frente a los procesos de despojo que, en este caso, se llevan a cabo en
nombre del patrimonio de la humanidad.

ETNOGRAFIA DEL DESPOJO DEVELADO EN LAS NARRATIVAS DE LAS
RIQUEZAS

En este ultimo apartado, quisiera referirme a las narrativas locales del despojo para poder
mostrar de qué forma y con qué nivel de violencia la avanzada moderno-colonial neoextrac-
tivista patrimonial afecta las ontologias relacionales en las comunidades de vida en el norte
de San Juan. La nocién de despojo constituye una herramienta analitica de enorme potencia
politica en las investigaciones para pensar las tramas capitalistas de las violencias y desigual-
dades histdricas en nuestros pueblos, comunidades y territorios. Tal concepto no es neutral
e involucra expresiones valorativas y moralmente cargadas que, en este caso, de la mano de
las nociones provistas de violencia, patriarcado y neoextractivismo, potencian la critica. El
despojo, en tanto narrativa, es un punto de vista producido en la narracién de una situacion



216 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

dada, entre otros posibles. De ahi que puede ser visto como una categoria descriptiva pero
también prescriptiva, dado que tiene un efecto performativo sobre el mundo que describe, y
por eso sirve como instrumento clave para el analisis y para la critica social (Garzén 2016). E1
concepto de despojo funciona como una narracién condensada que permite al mismo tiempo
describir, explicar y juzgar cierto tipo de cambio, lo que, a su modo, hace toda narracion (Raiz-
AL 2016, p.142). Dichas narrativas presentan particulares registros, géneros, modos de nom-
brar el mundo, en los cuales los sujetos, colectivos y comunidades cuestionan las condiciones
de sus existencias y reconocen, en la historicidad de la memoria, los despojos vividos, ya que
es en la memoria donde el despojo puede ser reconocido como tal (Garzoén 2016).

Desde esta apertura tedrica del concepto en cuestion, y buscando recoger los conceptos en la
vida (Vasco 2007) en estos pequeiios pueblos y comunidades del departamento Iglesia, busco
mostrar las particularidades de las narraciones del despojo a través de las narrativas de las
riquezas. Estas ultimas constituyen un tipo de género narrativo local a través del cual se te-
matizan las relaciones sociales desiguales y se relatan los despojos vividos en una memoria de
larga y media duracion. Sus topicos tradicionales giran en torno al imaginario de la mineria
artesanal practicada por los pirquineros y arrieros, buscadores incansables de las fortunas de
la cordillera iglesiana; esa mineria artesanal en la que se ocuparon especialmente los hombres
que se aventuraron en la cordillera, buscando esas riquezas prometidas en el conocido y po-
pular derrotero de las riquezas de Osorio.

Cuenta la leyenda que Osorio era un minero que, en épocas coloniales, se cree encontro
el oro de los incas en cogotes de guanacos escondidos en lo mas profundo de la cordillera de
Colanguil -cerca de Mina Veladero, del otro lado del valle periglaciar de Conconta- sobre
el camino de los incas hacia Cuzco —en el mismo tramo de camino patrimonializado entre
Colangiiil - Angualasto dentro del Qhapac Nan - Sistema Vial Andino-. Segtin las historias,
Osorio hizo un derrotero de ese camino para encontrar las riquezas y lo ocult6 detras en una
gran piedra, dejando pistas para los avidos buscadores de las riquezas prometidas. Muchos se
aventuraron en busqueda. Quizas sea el afamado poeta sanjuanino ya fallecido, y expirquine-
ro, Jorge Leonidas Chiquito Escudero quien mas ha escrito al respecto. En la pena profunda
de su poesia se retrata vividamente este género narrativo de las riquezas, una forma particular
y local de narracién del despojo.

Aqui anduvo un tozudo hombre buscando, Nos hicimos amigos y en mis adentros

en esta altivez de los cerros sanjuaninos, lo bauticé El Empecinao, justamente

el fabuloso tesoro que cuentan porque cada vez que me lo topaba en el cerro
era parte del rescate de inca Atahualpa: siete me hablaba de su suefio y sonreia feliz.

cogotes de guanacos pupudos de oro.
Pero el verano este ya no vino

Muchos afos vino a buscar tal riqueza y el anterior tampoco.
yselepusolabarbablancadenoencontrarla; Sospecho que murié directamente

pero firme en su idea o algo peor todavia, que se desempecing,
no cejaba de llevarla entre ceja y ceja. y al perder la alegria de buscar el tesoro

quedo muerto en vida.

(El Empecinao. Andanzas Mineras II. Doce poemas vividos, 2015, 73).



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 217

En la memoria colectiva de los pueblos del norte de San Juan, las narrativas de las riquezas
poseen un interesante e intrincado camino conceptual que permite reconocer las formas en
que los y las habitantes locales se relacionan entre si, con el territorio y los seres que lo cohabi-
tan, esto incluye a las propias riquezas (minerales enterrados o en vetas en la montaila y soca-
vones) y también objetos de distintos materiales, restos y objetos. Para los y las pobladoras de
Iglesia, las riquezas siempre son reticentes, provienen de las entrafias de la tierra, se ocultan
en ella, provienen del pasado que irrumpe en el presente para traer consigo preguntas. En
semana santa, durante el mes de abril, hombres, mujeres, nifios, nifas y ancianos salen, habi-
tualmente en familia, a buscar las riquezas de los indios (Jofré 2011, 2013). Durante esos dias,
los cantaros, los huesos, las fechitas, los objetos de metal y piedras preciadas emergen desde
el subsuelo para ser encontrados. Las riquezas dan seflales a través de luces que aparecen y
desaparecen misteriosamente. Ellas interactian cotidianamente con los pobladores, quienes
reconocen la vida que yace ahi en esas riquezas enterradas en el subsuelo o en el interior de la
roca en la montana.

Como el “desarrollo”, “las riquezas” son una promesa inalcanzable, irrealizable para el
pobre buscador. En esta narrativa yace la tematizacion insistente de una tristeza, la pena de
la riqueza, tal como lo entienden algunos de los més viejos pobladores del lugar, para quienes
el mineral vive y pena. En otros trabajos publicados al respecto (Jofré 2011, 2013, 2019b), he
propuesto pensar estas narrativas como teorias mestizas fronterizas porque en ellas se expre-
san las teorias relacionales de las ontologias politicas locales disidentes frente a las politicas
de incorporacion-exclusion estatal neoextractivistas (Jofré 2019b). La interpretacién teérica
abreva en la teoria del borderlands y la herida de la india mestiza, planteadas por la feminista
chicana Gloria Anzaldta (2016), y la interpretacién aymara de lo “ch’ixi”, popularizada por
Silvia Rivera Cusicanqui (2018), como puntos de inicio al momento de pensar el propdsito
politico de transitar hacia una apertura ontolégica'>* (Blaser y de la Cadena 2013) receptiva
de los mundos (en plural). Esto me permitié presentar una perspectiva critica de la ontologia
politica del conflicto planteado en la supuesta ausencia de movilizacién social de la poblacién
del departamento Iglesia contra los derrames toxicos ocurridos en Mina Veladero. La ontolo-
gia politica de las narrativas de las riquezas, entendidas asi como teorias mestizas fronterizas,
muestra como es que mundos radicalmente diferentes conversan y se relacionan mutuamen-
te dando lugar a experiencias mestizas (Jofré 2019b, p.91) producidas en los bordes fronterizos
de las zonas de contacto intercultural y ofreciendo criticas al estado de sometimiento.

PEDAGOGIAS DE LA CRUELDAD EN LAS PRACTICAS DE CONSUMICION DEL CUERPO Y LAS NARRATIVAS DE LA
RIQUEZA

El oro, la ruina arqueoldgica, e incluso el cuerpo el indio, abarcan conceptualmente los sen-
tidos de las riquezas. Esto se debe a las memorias del despojo que involucran a la arqueologia
a partir de los afios sesenta.'” Hay hechos histéricos que han alimentado especialmente este

152 En el trabajo etnografico, las aperturas ontoldgicas representan la pluralidad de posibilidades para
pensar ciertos modos de ser y estar en el mundo, los cuales quizas no pueden ser contenidos por la antropo-
logia, es decir, que no pueden ser pensados o bien son impensados para ella (Blaser y de la Cadena 2013).

153  Previamente se registran, a principios de siglo XX, las exploraciones realizadas por Salvador Debene-
detti (1917) desde la Universidad de Buenos (UBA), las cuales llegaron a excavar sitios de memoria indigena

de Rodeo, Maliman y Angualasto.



218 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

imaginario cosificante de los lugares de la memoria y del cuerpo indigena. La exhumacion de
la Capacocha'™* en el cerro El Toro, hecho ocurrido en 1964, ha dejado una huella imborrable.
Y también es tematizada por las narrativas del despojo local, representa uno de los hitos his-
toricos de produccion reciente de las riquezas.

A partir de este saqueo de la Capacocha del Toro, los cuerpos indigenas muertos comenza-
ron a ser objetivados también como riquezas arqueoldgicas en el norte sanjuanino. El despojo
del cuerpo-indio / cuerpo-montaia también fue narrado a través de las historias contadas
acerca de las riquezas. Asi nacieron nuevos tipos de despojos alentados por las pedagogias de
la crueldad (Segato 2018) acufiadas en aquella época por la naciente disciplina arqueoldgica en
San Juan. Como lo sugiere Rita Segato, las pedagogias de la crueldad tienen efectos concretos
en nuestras subjetividades: “la repeticion de la violencia produce efectos de normalizacion de
un paisaje de crueldad vy, en esto, promueve en la gente bajos umbrales de empatia indispen-
sables para la empresa predadora” (Segato 2018, p. 13).

El caso demuestra “que hay despojos en donde no hay una concepcién de propiedad o de
lo propio previo al despojo. Esto nos conduce a la aparente paradoja de que algunos despojos
producen la ‘propiedad’ que estan despojando” (Raiz-AL 2016, p. 40). Para las comunidades
sociales de Iglesia, el patrimonio arqueoldgico era un objeto discursivo desconocido hasta la
década de los anos sesenta del siglo XX. La exhumacion del joven del cerro El Toro en el afio
1964 inaugurd las practicas arqueoldgicas de musealizacion y exhibiciéon del cuerpo indigena
en el primer museo arqueoldgico fundado en el ambito de la Universidad Provincial Domingo
F. Sarmiento, durante el gobierno desarrollista de Américo Garcia y en visperas del golpe de
Estado de 1966.

Las expediciones que exhumaron el cuerpo fueron financiadas por el medio periodistico
grafico mas importante de la provincia, el Diario de Cuyo (figura 5), aspecto que revela tam-
bién los intereses econémicos e ideolégicos del empresariado en la creacidon del imaginario
patrimonial desarrollista de la época y su relacidn con las epistemologias represivas que fun-
daron la arqueologia local.

La dominacién patriarcal del cuerpo del indio —su conversion al patrimonio del Estado—
**fue el hecho simbdlico y politico sobre el cual dio inicio la arqueologia disciplinar en esta
provincia de San Juan. La expresion de la violencia sexual del patriarcado patrimonial ar-
queoldgico nunca fue mas literal. Esta es una violencia expresiva de la libido que orienta aqui
al poder y a un mandato de pares o cofrades masculinos'® (Segato 2016). La dominacién de las

154 El cronista Cristobal de Molina de Cuzco (1988 [1575]: 120-128, citado en Schroedl 2008) proporciond
una descripcion detallada del ritual y relata que en la celebracion de la Capacocha se ponian en camino dele-
gaciones desde todas las provincias del imperio con ofrendas (tales como coca, oro, plata, cumbi / tejido fino,
llamas, etc. y también nifios escogidos) y con objetos de culto de sus huacas mas importantes (Schroedl 2008,
p- 22).

155 En esos anos se promulgd la primera Ley provincial de patrimonio n° 2.851 del afio 1961, por la cual se
declara a las ruinas y yacimientos arqueoldgicos y paleontologicos de utilidad piiblica para el Estado provin-
cial, aios antes de que la disciplina se institucionalizara localmente en la Universidad Provincial Domingo F.
Sarmiento. Se puede decir entonces que, en el caso de San Juan, la ley de patrimonio cre6 la demanda de una
arqueologia institucionalizada, hecho que sin dudas define la relacién corporativa que la disciplina ha tenido
desde entonces con el frente estatal patriarcal patrimonial extractivista.

156 En La Guerra contra las Mujeres, Rita Segato (2016) ha explicitado que la violencia sexual, en tanto a
mandato que responde a una matriz de poder de larga duracidn, es una violencia que opera como discurso



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 219

altas cumbres montanosas en los Andes estuvo acompanada de estas profanaciones en el seno
de su cuerpo vivo. Y la hazana gloriosa de dominacién del territorio femenino / feminizado
de la montafa y del joven casi nifio momificado revelé una violencia sexual implicita en las
practicas arqueoldgicas extractivistas, para las cuales los cuerpos indigenas (dominados y asi
feminizados) son una primera colonia a conquistar.

Aquellas violencias expresivas instituyeron realidad y se consolidaron como herencia, pero
también como actualizacién de prdcticas sociales genocidas (Feierstein 2007) que tienen por
finalidad la continuacion de procesos genocidas de orden histdrico, en este caso, iniciados con
la colonizacién espafola y continuada por el Estado nacidn, contra los pueblos preexistentes
producidos como alteridades histéricas de la nacidn. Las practicas sociales genocidas operan
mediante una pedagogia de la crueldad que, en tanto tecnologias del poder, logran la modi-
ficacion de las practicas sociales de la comunidad alterizada y objetivo de exterminio. Las
significaciones del pasado representadas en estas practicas sociales genocidas buscan incidir
en las logicas sociales del presente (Feierstein 2007); siguen operando genocidios silenciosos
(Segato 2014, Lenton et al. 2019).

Aquellas précticas sociales genocidas inauguraron las practicas disiciplinadas de la vene-
rada arqueologia de alta montafia, iniciada profesionalmente también en este saqueo perpe-
tuada en la Capacocha del cerro El Toro en Iglesia y anexada en afios recientes a las cofradias
masculinas del patriarcado arqueoldgico asesor del proyecto Qhapac Nan. La exhumacioén y
exhibicion del joven inca del cerro El Toro desat6 primero una narrativa cientifica exotizado-
ra de lo andino, equiparado a lo incaico. El joven, de alrededor de veinte afios, exhumado en la
montafa fue analizado por médicos y arquedlogos comisionados por la propia Gobernacion
de la provincia de San Juan para concluir la naturaleza exética racializada del hallazgo. En
sus informes los médicos, se abocaron a analizar y describir la anatomia del inca, puesto que
nunca antes, hasta ese momento, se habia descubierto un cuerpo momificado que hiciera
posible dar forma o rostro a la presencia incaica en la regién con excepcional preservacion
(Shobinger 1966, 2008; Vitry 2016).

para otros. Dice Segato: “La expresion violencia sexual confunde, pues aunque la agresion se ejecute por
medios sexuales, la finalidad de la misma no es del orden de lo sexual sino del orden del poder; no se trata de
agresiones originadas en la pulsion libidinal traducida en deseo de satisfaccién sexual, sino que la libido se
orienta aqui al poder y a un mandato de pares o cofrades masculinos que exige una prueba de pertenencia al
grupos(...) mediante este tipo de violencia el poder se expresa, se exhibe y se consolida de forma truculenta
ante la mirada publica, por lo tanto, representando un tipo de violencia expresiva y no instrumental” (Segato
2016: 18).



220 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Das Aspectos dell Exloresde Deswong

Figura 5. Portada e interior de la edicion papel del 27 de febrero de 1964 del Diario de Cuyo
de San Juan. Archivo Hemeroteca de la Biblioteca Popular Franklin, ciudad de San Juan.

El tratamiento del cuerpo del joven del cerro El Toro, su consumicién medidtica y cien-
tifica en la construccion del patrimonio exético de la provincia, tuvo su contracara en su
construccion popular como hito histérico del despojo en los pueblos de Malimén, Colanguil,
Anagualasto y Rodeo. Varios de estos relatos sobre las expediciones de la momia del Toro fue-
ron retratados en el documental Hijos de la Montasia del documentalista sanjuanino Mario
Bertazzo en 20117 realizado en colaboracién con el Colectivo Cayana. El documental centra
su atencion en el pedido de restitucion del cuerpo realizado a comienzos del dos mil, por par-
te de alumnos de la Escuela Albergue de Malimén. Estos enviaron una carta al gobernador
Jose Luis Gioja solicitandole el apoyo para el retorno de la momia del Toro a Iglesia. “Sefiores
Diputados, Senadores, Intendentes, Concejales y Gobernador solicitamos en nombre de los
ninos del Departamento de Iglesias, que las momias y sus culturas regresen al lugar de origen.
Nosotros, los chicos y nuestro pueblo se los vamos a agradecer” rezaba el final de la carta
(Jofré 2013, p. 263)

En afos mas recientes, las leyes de patrimonio natural y cultural de San Juan siguieron
el espiritu desarrollista de la primera ley patrimonial del afio 1961, aunque redoblaron la
apuesta cientificista incorporando una serie de clasificaciones patrimonialistas, incluyendo
hasta la propia categoria de patrimonio cientifico.”*® La ley 571-F, originada en las sucesivas
modificaciones de la ley 8.601 de 1997, continta siendo de caracter contravencional al de-
recho indigena, puesto que parte del supuesto de la extincién de los pueblos indigenas para
patrimonializar los sitios muebles e inmuebles de su memoria, a pesar de que la Constitu-
ciéon Argentina reconocid, ya desde 1994 (articulo 75, inciso 17), la preexistencia indigena
y establecié como principio basico el respeto a las identidades étnicas. La ley de patrimonio
arqueoldgico y paleontoldgico nacional (Ley 23.343) también incurre en el mismo defecto,
razoén por la cual se han convertido en legislaciones que defienden los intereses corporativos

157  El documental Hijos de la montaiia INCAA, 2011) esta disponible en linea en: https://www.youtube.
com/watch?v=H7eEj20P]YI (Consultado por ultima vez el 18 de abril 2020).

158 Recientemente el concepto de patrimonio cientifico ha comenzado a articular una serie de practicas
y discursos organizados por el Estado a través de sus universidades, desde este modo se puso en marcha en
2019 la primera Especializacion en Turismo Cientifico en la Facultad de Filosofia, Humanidades y Artes de la
UNS]J.



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 221

de las disciplinas (antropologia, arqueologia, paleontoldgica) patrimonialistas y su utilidad
publica para los programas y proyectos de la avanzada patrimonial-extractivista-patriarcal.

En contestacion al ejercicio del poder, las narrativas de las riquezas también sobreviven en
discursos y practicas contrapatrimonialistas'®® activando procesos contrapatrimoniales. Es
decir, retoman el imaginario patrimonialista estatal pero desde perspectivas criticas, orien-
tando el sentido de las interpretaciones del patrimonio para hacer criticas a las condiciones de
vida en las que las comunidades viven o para impugnar las visiones cientificas que niegan o
se aprovechan de estas condiciones de subalternidad.

Utilizaban esos fundamentos con esa... condicion ;no? Y de aca se han desaparecido muchas piezas de
aca de Angualasto. (...). No obstante, yo he presentado denuncias en el instituto en Buenos Aires, en el
INAI, conjuntamente con un grupo de personas de la comunidad. Yo creo que esto... ya basta de que
se siga luchando, que se siga haciendo cosas que no se tienen que hacer. Este... en definitiva es la vida
de todo un pueblo, es el accionar de un pueblo, es su historia. Hoy por hoy, muchos lo toman como
cualquier cosa. O a veces el término indio lo toman como... les da vergiienza... o qué sé yo... jes asi!
O sea... pero en definitiva si nos trasladamos mucho mas hacia atrds en el tiempo eh... podemos res-
catar de que lo que dejaron las culturas, de que lo que dejaron los ancestros antepasados fue muy rico.
Entonces es muy lindo saber valorar, y saber este... llevar. ;Por qué? Porque gracias a esas riquezas que
ellos dejaron hoy es lo que nosotros somos” (Conversacion de la autora con Lino Aguilera, referente
indigena de Angualasto, Museo Angualasto, noviembre de 2010).

Claro... Yo mismo aqui... hemos encontrado flechitas y cosas, y no les damos importancia jsabe?
sQué hay que hacer con esas cosas? Estd bien que cuiden esas cosas, ese patrimonio como le dicen,
pero nosotros no sabemos. Ustedes que saben pueden decirnos. (...) Pero yo digo, estd bien, ;no? No
digo con esto que no es importante, los que murieron antes. ;Pero qué pasa con los indigenas ahora?
Yo veo la television lo que pasa en el Chaco, Formosa y los que les hacen a esos pobres es tremendo. (...)
Aqui nosotros estamos méds civilizados, ellos alld en Formosa tienen todavia su lengua, sus costumbres
y uno se siente lejos. Muchos somos hijos de espafol, tenemos mucha mezcla también. Y por eso yo
digo, el que tiene poder decide y hace lo que quiere. Aqui no mas... uno no sabe hablar muy bien, y
podés ir a la municipalidad, al intendente, y no sabemos bien que decir, y no pasa nada. Pero ustedes
que son leidos, que conocen libros, si pueden hacerlo, hablar ahi, para que les den ayuda a estos pue-
blos olvidados, que construyan casas para que los jovenes se queden a vivir aqui y no tengan que irse.
Esa es mi mentalidad, mi pensamiento de todo esto (Conversacion de la autora con Teodoro Marinero
poblador de Maliman, abril de 2011).

Los sitios de memoria indigena en el departamento Iglesia fueron transformados progresi-
vamente por las visiones patrimonialistas en sitios arqueolégicos, convirtiéndose en paisajes
cotidianos del despojo (Ojeda 2016). Los lugares de la memoria colectiva fueron progresiva-
mente objetivados como patrimonio, es decir, como potenciales espacios de acumulacién ca-
pitalista, y asi entraron a formar parte de la produccién paulatina de las nuevas geografias de
la desigualdad en estos valles cordilleranos. Las formas de relacionalidad con las riquezas,
como seres y entidades vivas dentro de las ontologias locales, se vieron progresivamente cer-

159  En otros trabajos previos, planteamos la existencia de procesos contrapatrimonializaciéon activados
por las propias comunidades para impugnar aspectos punitivos de las patrimonializaciones estatales-cien-
tificas y que instalan criticas sociales importantes para las coyunturas locales, pero que, a diferencia de los
procesos de despatrimonializacién activados por la militancia warpe, no abortan el patrimonio y el frente
estatal-cientifico-extractivista-patriarcal. Las restituciones de cuerpos considerados de los ancestros warpes
en el Museo Gambier de la UNS]J siguen una légica de despatrimonializacién (Jofré 2014).



222 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

cenadas desde el ambito punitivo estatal cientifico y pasaron al ambito de la clandestinidad
(Jofré y Gonzalez 2008; Jofré et al. 2008). Finalmente, en esta larga historia de despojos na-
rrados localmente, la avanzada patrimonialista neoextractivista representada en el proyecto
Qhapac Nan exacerb¢ la desposesion y actualizo las narrativas desde una dimensiéon moral
del despojo, aunque en la mirada estatal local y la de algunas otras personas del lugar este
proyecto implique también la posibilidad de “volver a estar en el mapa”.

Como corolario, en afios recientes, el turismo patrimonial en el departamento Iglesia fue
nuevamente estimulado a partir la reactivacion del proyecto de construccion de la megaobra
de infraestructura Tiinel de Agua Negra; a construirse en el Paso Internacional Agua Negra,
ubicado a 4.765 metros sobre el nivel del mar, que actualmente une las ciudades de San José de
Jachal, en la provincia de San Juan (Argentina), y la ciudad de Coquimbo, en la regién homo-
nima (Chile). El proyecto impulsa la integracién econdémica entre ambos paises, a través de la
gestion estimulada principalmente por las provincias de San Juan y de Copiap0, respectiva-
mente, a través la creacion del EBITAN (la Entidad Binacional Argentino - Chilena “Tiinel In-
ternacional Paso de Agua Negra”) a partir del cual comenzaron a reconstruirse politicas inte-
gracionistas a través de una Programa de Integracion Territorial en el marco del COSIPLAN
(Consejo Suramericano de Infraestructura y Planeamiento). En este esquema de construccion
de infraestructura, el departamento Iglesia ha visto potenciada su proyeccién turistica, den-
tro de la cual adquieren notoria relevancia los patrimonios turisticos con la marca UNESCO.
El Qhapac Nan - Sistema Vial Andino, y los sitios arqueoldgicos de la zona en general, se pro-
ponen como uno de los polos atractivos del desarrollo local y provincial, asi lo plantea el Plan
2030 de ordenamiento territorial estratégico del departamento Iglesia presentado en 2018 y
alineado con el Plan 2030 de San Juan,'® cuyos objetivos remiten a los Objetivos del Desarro-
llo Sustentable de la agenda 2030 de Naciones Unidades, también propuesta para UNESCO.

TERRITORIOS CIANURADOS Y NECROPOLITICA DEL DESPOJO

“sDe quién es o a quién sirven estos mojones de trazos de caminos antiguos ahora recons-
tituidos como “sistema vial andino”? (Jofré 2020 p. 73). En un escenario de saqueo y muerte,
los procesos del patrimonio mundial en el Qhapac Nan - Sistema Vial Andino sirven a la
denominada responsabilidad social empresarial de compaiias transnacionales de la mega-
mineria y extienden asi la vida ttil del proyecto de neocolonizacion desarrollista exportador
en Sudameérica. Los procesos patrimoniales realizan una avanzada ontologica-epistémica que
busca ganar licencia social para empresas mineras del consorcio internacional con reputacion
genocida (Deneault, Sacher y Abadie 2008).'¢!

Como vimos en este trabajo, los procesos de despojo en geografias interiores argentinas
admiten una lectura en términos de lo que Achille Mbembé (2003) denominé necropolitica,
es decir, la politica como el trabajo de la muerte, dado que no solo se busca desplazar a las
poblaciones humanas (y agrego también de seres no humanos), sino que también se pone en

160  http://www.2030.sanjuan.gob.ar/ (Consultado por tltima vez el 18 de abril 2020).

161  En el libro Negro Canadd. Saqueo, corrupcién y criminalidad en Africa (2008), Alain Deneault, en co-
laboracion con Delphine Abadie y William Sacher, expuso una investigaciéon que desnuda el rol de Barrick
Gold en los contextos bélicos genocidas en Africa. Desplegando una aplastante violencia empresarial para
censurar a los autores del libro, Barrick Gold los demandé por la suma de 6 millones de ddlares, sacando de
circulacion la version publicada por Ecososieté.



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 223

riesgo su vida. Matar o permitir vivir constituyen los limites de la soberania, dice el histo-
riador camerunés y se pregunta: ‘sQué condiciones prdcticas estan implicadas en el derecho a
matar, permitir vivir o exponerse a la muerte? (p. 12, traduccion de la autora). Respondiendo
a la pregunta, esta etnografia arqueoldgica del norte de San Juan muestra como las politicas
patrimoniales, y sus procesos de patrimonializacidn, desplegados territorialmente en proyec-
ciones turisticas y de conservacion otorgan sustento a la expansion de una necropolitica del
despojo en el marco de procesos genocidas. Asi, los trabajos de la muerte operan cotidiana
y silenciosamente en el campo del biopoder estatal afectando las relaciones sociales a través
del ejercicio de prdcticas sociales genocidas que transforman y afectan las relaciones sociales
impidiendo la reproduccion social de las comunidades y los pueblos objeto de estas practicas
(Feiertein 2007).

Estas experiencias de muerte, dice Mbembé (2003), nos exigen hacer nuevas lecturas de la
politica y de la soberania, diferentes de las heredadas por el discurso filoséfico de la moder-
nidad. Siguiendo este pensamiento, y como vimos en este capitulo, las politicas y los procesos
de patrimonializacién neoextractivistas —como trabajo de la necropolitica— también poseen
una relacion con el trabajo fantasmal de la raza (racismo), porque en la economia del biopoder
“la funcién del racismo es regular la distribucion de la muerte y hacer posible las funciones
asesinas del estado” (Mbembé 2003, p. 17).

“Somos el precio que se paga para el progreso de un pais”, decia una vecina de Jachal a
través de un megafono, exponiendo con lucidez la situacién de abandono y discriminacién
que sintieron desde septiembre desde 2015 los y las pobladores/as de Jachal e Iglesia afectados
por los derrames de cianuro y metales pesados. Este énfasis puesto en las narrativas locales del
despojo lleva a reconocer también el caracter moral del concepto de despojo, lo cual significa
admitir que se trata de un punto de vista producido en la narracién de una situaciéon dada
entre otros posibles y que, en tal sentido, existen también otras narraciones que desconocen
o niegan el despojo y sus consecuencias sobre la produccion del espacios y sujetos, de cuerpos
y territorios. Esto no significa desconocer la existencia del despojo, significa mas bien reco-
nocer que los despojos son producidos también en el campo de disputas hegemonicas por la
verdad y en el sentido de lo real. En este sentido, aqui he intentado mostrar la importancia
de la dimension narrativa del despojo vivido por nuestras comunidades de vida, para reco-
nocer la ontologia politica implicada y el grado de afectacién de las relaciones entre cuerpos,
seres y territorios, y asi hacer sentido —producir nuevos sentidos y emociones- en los bordes
ontologicos y epistemologicos atin habitados. La etnografia de las patrimonializaciones neoe-
xtractivistas se convierte en un proyecto insurgente necesario para recuperar la capacidad de
dolernos en las luchas territoriales.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Acosta, Alberto

2012 Extractivismo y Neoextractivismo: dos caras de una misma moneda. En
Mas alld del desarrollo, (1* Ed.), coordinado por Grupo permanente de trabajo sobre alterna-
tivas al desarrollo, pp. 83-118. Fundacién Rosa Luxemburg, Abya Yala, Quito.

Alimonda, Héctor

2011 La colonialidad de la naturaleza. Una aproximacion Ecologia Politica La-
tinoamericana. En La Naturaleza Colonizada. Ecologia politica y mineria en América Latina,
coordinado por Héctor Alimonda, 21-58. CLACSO, Buenos Aires.



224 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Alimonda, Héctor, Toro Pérez, Catalina y Martin, Facundo (Coord.)

2018 Ecologia Politica Latinoamericana. Pensamiento critico, diferencia latinoa-
mericana y rearticulacion epistémica Vol. Iy Vol. II. Ciudad CLACSO- Auténoma de Buenos
Aires; Universidad Autéonoma Metropolitana-México; CICCUS-Ciudad Auténoma de Bue-
nos Aires.

Alfaro, Luis

2004 El Qhapaq Nan como oportunidad para la conservacién de la biodiversi-
dad mediante el establecimiento de redes de areas naturales protegidas. En Tejiendo los lazos
de un legado Qhapaq Nan Camino Principal Andino: hacia la nominacién de un patrimonio
comiin, rico y diverso, de valor universal, coordinado por Ciro Caraballo Perichi y Nuria
Sanz. UNESCO, Pert.

Angelo, Dante

2010 The compulsive construction of heritage: material culture and identity at
the dawn of the 21st century in northwestern Argentina. Tesis Doctoral, Departamento de
Antropologia. Palo Alto: Stanford University.

Antonelli, Mirta

2011 Mineria transnacional y dispositivos de intervencion en la cultura. La ges-
tion del paradigma hegemonico de la “mineria responsable y el desarrollo sustentable”. En
Mineria Transnacional, narrativas del desarrollo y resistencias sociales, Editado por Maristella
Svampa y Mirta Antonelli, 51-100. Editorial Biblos, Buenos Aires.

Anzaldua, Gloria

2016 Borderlands / La Frontera. La nueva mestiza, traducido por Carmen Valle.
Capitan Swing Libros. Madrid.

Arancibia, Marcelo

2011 San Juan, Gioja y el Mineral Estado. Ediciones de Autor. I-GEN, San Juan.
Barrick Gold
2014 Revista SOMOS BARRICK, Novedades Argentina, Afio 2014. Recuperado

de http://biblioteca.barricksudamerica.com/ (Consultado por tltima vez el 02 de mayo 2020).

Beorchia Nigris, Antonio

2014 Qhapaq Nan. Viaje por el magnifico camino de los incas. Barrick Gold, Edi-
ciones de autor, San Juan.

Blaser, Mario

2009 Political Ontology. Cultural Studies without ‘Cultures’?”. Cultural Studies
23 (5-6): 873-896.

Blaser, Mario y de la Cadena, Marisol

2013 Introduccién. En Un relato de globalizacion desde el Chaco, por Mario Bla-
ser, 3-9. Editorial Universidad del Cauca, Popayén.

Briones, Claudia

2015 Politicas indigenistas en Argentina: entre la hegemonia neoliberal de los
aflos noventa y la “nacional y popular” de la dltima década. Antipoda Revista de Antropologia
y Arqueologia 21: 21-48.

Carrizo, Cecilia y Gaitan, Matias

2019 Analisis de los proyectos de ley nacional de propiedad comunitaria indige-
na en Argentina, 2015-2019. Revista Administracion Publica y Sociedad 8 (2): 110-134.



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 225

Colectivo Voces de Alerta

2011 15 mitos y realidades de la mineria transnacional en la Argentina. Guia para
desmontar el imaginario prominero, elaborado por Horacio Machado, Maristella Svampa, En-
rique Viale, Marcelo Giraud, Lucrecia Wagner, Mirta Antonelli, Norma Giarraca y Miguel
Teubal, con aportes de Javier Rodriguez Pardo y Dario Aranda. Editorial El Colectivo, Herra-
mienta ediciones, Buenos Aires.

Debenedetti, Salvador

1917 Investigaciones arqueoldgicas en los valles preandinos de la
provincia de San Juan. Publicaciones de la Seccion de Antropologia, 15.

de Cea, Maite y Fuentes, Claudio

2016 Territorios en disputa: extractivismo, pueblos indigenas y el derecho a la
consulta previa. En La consulta indigena. Colombia, Perii y Chile, editado por Maite de Cea y
Claudio Fuentes, pp. 177-189. RIL Editores, Santiago de Chile.

de la Cadena, Marisol

2010 Indigenous Cosmopolitics in the Andes: Conceptual Reflections beyond
‘Politics™. Cultural Anthropology 25 (2): 334-370.

Deneault, Alain, Abadie, Delphine, Sacher, William

2008 Negro Candd. Saqueo, corrupcién y criminalidad en Africa, traducido al
espafiol por el ProyectoTraductor@s y Coprrector@s Colectiv@s. Recuperado de Rebelion
https://www.rebelion.org

Diaz, Marcela

2017 Implicaciones patrimoniales: la declaratoria del Qhapaq Nan como
patrimonio mundial. Ediciones del Signo. Buenos Aires.

Escudero, Jorge Lednidas

2015 Andanzas mineras II y doce poemas vividos. Buenos Aires: Ediciones en
Danza.

Feierstein, Daniel

2007 El genocidio como prdctica social. Entre el nazismo y la experiencia argenti-

na. Fondo de Cultura Econémica, Buenos Aires.

Ferguson, James

2006 Transnational topographies of power En Global shadows. Africa in the neo-
liberal world order, pp. 89-112. Duke University Press, Durham.

Foucault, Michael

2006 Seguridad, territorio, poblacion: Curso en el College de France: 1977-1978, 1*
ed. Fondo de Cultura Econémica, Buenos Aires.

2007 Nacimiento de la Biopolitica. Fondo de Cultura Econdmica, Buenos Aires.

Gambier, Mariano y Michieli, Catalina Teresa

1992 Formas de dominacién incaica en la provincia de San Juan. Publicaciones
19: 11-19.

Garcia, Alejandro

2017 La vialidad incaica en la provincia de San Juan (Argentina). Boletin del Mu-

seo Chileno de Arte Precolombino Vol. 22, (1): 137-150.

Garzoén, Maite Yie

2016 Narrando (desde) el despojo. Mediaciones morales y conceptuales de la no-
cion de despojo en las luchas de los sectores populares rurales de los Andes narifienses. Revis-
ta Colombiana de Antropologia, Vol 52, (2): 73-106.



226 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Gnecco, Cristobal

2017 Antodecdlogo. Diez ensayos (casi) arqueoldgicos, Ediciones del Signo, 17-140.
Jas Arqueologia-Madrid, Editorial Universidad del Cauca-Popayan.
2019 Comentario al articulo de Giancarlo Marcone “Superando las dicotomias:

el Qhapaq Nan como ejemplo del patrimonio como proceso social”. Chungara, Revista de
Antropologia Chilena, Volumen 51, (3): 479-481

2020 El seniuelo patrimonial. Pensamientos post-arqueologicos en el camino de
los incas. Didlogos en Patrimonio Cultural 2: 13-48

Godfrid, Julieta

2018 La implementacion de iniciativas de responsabilidad empresarial social
empresaria en el sector minero. Un estudio a partir de los casos Alumbrera y Veladero. En
Megamineria en América Latina. Estados, empresas transnacionales y conflictos socio-am-
bientales, compilado por Laura Alvarez Huwiler y Julieta Godgrid, pp. 199-251. Ediciones del
CCC Floreal Gorini- Buenos Aires, Universidad Nacional de Quilmes-Quilmes.

Gudynas, Eduardo

2009 Diez tesis urgentes sobre el nuevo extractivismo. Contextos y demandas
bajo el progresismo sudamericano actual. En Extractivismo, politica y sociedad, editado por
Jirgen Schuldt, Alberto Acosta, Alberto Barandiaran, Anthony Bebbington, Mauricio Fol-
chi, Alejandra Alayza y Eduardo Gudynas, pp. 187-225. Centro Andino de Accién Popular
(CAAP) - Centro Latinoamericano de Ecologia Social (Claes), Quito.

2011 El nuevo extractivismo progresista en América del Sur. Tesis sobre un viejo
problema bajo nuevas expresiones. En Colonialismos del siglo XXI. Negocios extractivismos y
defensa del territorio en América Latina, varios autores, pp. 75-92. Icaria Editora, Barcelona.

Haber, Alejandro

2017 Al otro lado del vestigio. Politicas de conocimiento y arqueologia indis-
ciplinada. Ediciones del Signo-Buenos Aires, JAS: Aqueologia-Madrid, Universidad del
Cauca-Popayan.

Hamilakis, Yannis

2011 Archaeological ethnography: a multitemporal meeting ground for archaeo-
logy and anthropology. Annual Review of Anthropology 40: 399-414.

Hart, Gillian

2016 Desnaturalizar el despojo: una etnografia critica en la era del resurgimiento
del imperialismo. Revista Colombiana de Antropologia Vol. 52 (2): 139-173.

Harvey, David

2003 Espacios de esperanza. Akal, Madrid.

2004 El “nuevo” imperialismo: acumulacion por desposesion. En El Nuevo desafio
Imperial, editado por Leo Pantich y Colin Leys, pp. 99-129. Merlin Press - CLACSO, Buenos
Aires. Recuperado de https://socialistregister.com (Consultado por tltima vez el 18 de abril,
2020).

2014 Diecisiete contradicciones del capital y el fin del neoliberalismo. Traducido
por Juan Mari Madariaga. Traficantes de Suefios, Madrid. IAEN-INstituto de Altos Estudios
Nacionales del Ecuador, Quito.

International Council on Mining and Metals (ICMM)

2011 Guia de Buenas Prdcticas: Los Pueblos Indigenas y la Mineria. 2da. Edicion.



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 227

Jallade, Sebdstien

2014 Otra ruta para el Qhapaq Nan. [https:/lamula.pe/2014/06/20/otra-ruta-
para-el-ghapagnan/sebastien_jallade/]. (Consultado por tltima vez el 3 de agosto, 2016).
2020 Los caminos andinos en el Perti: contradicciones y desafios para una politi-

ca publica intercultural. Didlogos en Patrimonio Cultural 2:105-121.

Jofré, Carina.

2011 Riquezas que penan, hombres oscuros y mujeres pdjaro entre “las cosas de
indios™: relaciones “otras” asechando los sentidos de la experiencia moderna en el Norte de
San Juan, Republica Argentina. Revista de Antropologia de la Universidad de Magdalena: Jan-
wa Pana (Suplemento 2011): 68-96.

2013 Los pédjaros nocturnos de la Historia. Una arqueologia indigena de los capa-
yanes del Norte de la Provincia de San Juan. Tesis doctoral, Doctorado en Ciencias Humanas.
San Fernando del Valle de Catamarca: Universidad Nacional de Catamarca.

2014 “The mark of the indian still inhabits our body”. On Ethics and Disciplining
in South American Archaeology. In After Ethics: ancestral voices and postdisciplinary worlds
in archaeology”, Edited by Alejandro Haber and Nick Sheper, pp. 55-78. USA. Ed. Springer,
USA.

2015 Mega-mining, Contract Archaeology, and Local Responses to The Global
Order in Argentina. International Journal of Historical Archaeology, Special Issue on Contract
Archaeology, 19, (4): 764-774.

2017 Una mirada critica de los procesos de patrimonializacién en el contexto
mega-minero. Tres casos emblematicos en la provincia de Provincia de San Juan, Rep. Argen-
tina. En Arqueologia Comercial en América del Sur, dirigido por J.R.Pellini, pp. 143-175. JAS
Arqueologia, Madrid.

2019 Patrimonializacion neoextractivista. Una nueva forma de reproduction de
la violencia para la desposesion de los cuerpos y territorios. En Libro de Restimenes del XX
Congreso Nacional de Arqueologia Argentina, pp. 829-832. Universidad Nacional de Cérdoba,
Cordoba.

2019b sPor qué pena el mineral? Teorias mestizas fronterizas y ontologias de lo
real con relacion al extractivismo minero en San Juan, Argentina. Antipoda. Revista de An-
tropologia y Arqueologia 37: 75-94.

2020 Conversaciones con Cristobal Gnecco... De cuando “el camino se corri6 de
lugar”. Didlogos en Patrimonio Cultural 2: 69-76.
2022 El “retorno de lo andino” en las politicas de integracion regional sudame-

ricanas y su relacién con el proyecto de patrimonializacion del Qhapac Nan. En Cartografias
de los conflictos en territorios indigenas del Cuyum (Region de Cuyo, Argentina). (Jofre, I. C.
editora), 539-593; Editorial de la Universidad Nacional de San Juan, San Juan.

Jofré, Carina y Gonzalez, Gonzalez

2008 “En la radio han dicho que no se puede tocar nada...” Reflexiones sobre el
patrimonio arqueoldgico en la Provincia de San Juan (Republica Argentina). Chungara. Re-
vista Chilena de Antropologia 19: 117-141.

Jofre, Carina; Biasatti, Soledad, Company, Gonzalo, Gonzélez, Gabriela Galimberti, Ma-
ria, Najle, Nadine y Aroca, Pablo

2008 La cayana: entre lo arqueoldgico y lo cotidiano. Tensiones y resistencias en
las versiones locales del patrimonio arqueoldgico en el Norte de San Juan. Relaciones de la
Sociedad de Antropologia Argentina 33: 181-207.



228 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Jofré, Carina, Galimberti, Maria y Biasatti, Soledad

2010 Contra-informe de los estudios y evaluaciones de impactos arqueoldgicos
de proyectos mega-mineros ubicados en el Departamento Iglesia, Provincia de San Juan, Re-
publica Argentina. En El regreso de los muertos y las promesas del oro: Patrimonio arqueoldgi-
co en Conflicto, coordinado por Carina Jofré, pp. 207-241. Encuentro Grupo Editor, Editorial
Brujas, Cérdoba.

Jofré, Carina, Rosignoli, Bruno, Marin Suarez, Carlos, Rodriguez Mamby, Luis Antonio y
Biasatti, Soledad

2016 Materialidad y memoria del terrorismo de Estado a partir de investiga-
ciones en el ex CCD “La Marquesita” (Provincia de San Juan, Republica Argentina). Revista
de Arqueologia, 29 (2):116- 129. Recuperado de https://www.revista.sabnet.com.br/

Korstanje, Maria Alejandra

2016 Qhapac Nan. Camino Andino, una nueva “promesa” de la arqueologia y
antropologia del siglo XXI, proyectada y formalizada desde arriba hacia abajo... en el siglo
XXI. Mundo de Antes, 10:15-40.

2019 sCudl es el debate? La complejidad del Qhapaq Nan exige respuestas com-
plejas y responsables. Chungara, Revista de Antropologia Chilena, Volumen 51, (3): 471-473.

Kosovsky, Fernando y Ivanoff, Sonia Liliana (Eds.)

2015 Propiedad comunitaria indigena - 1la ed. Universitaria de la Patagonia-
EDUPA, Comodoro Rivadavia.

Lander, Edgardo

2018 Neoextractivismo. Debates y conflictos en los paises con gobiernos progre-
sistas en Suramérica. En Ecologia Politica Latinoamericana. Pensamiento critico y horizontes
emancipatorios en clave sur, Vol.2, coordinado por Hector Alimonda, Catalina Toro Pérez y
Facundo Martin, pp. 79-92. Ediciones CICCUS. CLACSO, Buenos Aires.

Latour, Bruno

2017 Cara a cara con el planeta. Una nueva mirada sobre el cambio climdtico
alejada de las posiciones apocalipticas. Traduccion de Ariel Dilon. Siglo XXI, Buenos Aires.

Lenton, Diana

2010 Politica indigenista argentina: una construccion inconclusa. Anudrio An-
tropoldgico [Online] http://journals.openedition.org/aa/781.

Lenton, Diana, Mariela Eva Rodriguez, Andrea Szulc, Marina Matarrese, Florencia Tren-
tini, Sandra Tolosa, Cecilia Aguzin, Valeria Elichiry y Julidn Goni

2019 Apuntes antropoldgicos sobre pueblos indigenas y violencias en la Argenti-
na contemporanea. QueHaceres, No 4 /4: 4-18.

Lugones, Maria

2011 Hacia un feminismo descolonial. La manzana de la discordia, 2(6):105-119.

Machado Araoz, Horacio

2014 Territorios y cuerpos en disputa: extractivismo minero y ecologia politica
de las emociones. Intersticios: Revista Socioldgica de Pensamiento Critico. Vol. 8 (1): 56-71.
Recuperado de http://www.intersticios.es

2011 El auge de la mineria transnacional en América Latina. En La colonialidad
de la naturaleza. Una aproximacién Ecologia Politica Latinoamericana. En La Naturaleza Co-
lonizada. Ecologia politica y mineria en América Latina, coordinado por Héctor Alimonda,
pp. 135-179. CLACSO, Buenos Aires.



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 229

2019 Naturaleza, discursos y lenguajes de valoracion. Heterotopias, Volumen 2,
(4): 1-27.

Marcus, George

2018 Etnografias multisituadas. Reacciones y potencialidades de un Ethos del
método antropolégico durante las primeras décadas del 2000. Etnografias Contempordneas 4
(7): 177-195.

Martinez Cano, Melinda

2013 Qhapac Nan. Rumbo a la nominacién. Proyecto Qhapaq Nan - Sede Na-

cional Ministerio de Cultura. Recuperado de https://qghapaqnan.cultura.pe/sites/default/files/
articulos/ QHAPAQ-NAN-RUMBO-A-LA-NOMINACION.pdf (Consultado el 02 de mayo
2020). (Consultado por tltima vez el 2 de mayo, 2020)

Mbmbé, Achille

2003 Necropolitic. Public Culture, 15 (1): 11-40.
Meskell, Lynn
2018 A Future in Ruins: UNESCO, World Heritage and the Dream of Peace,

Oxford University Press, New York.

Michieli, Catalina Teresa, Varela, Adriana y Riveros, Maria Gabriela

2003 Investigaciones arqueoldgicas y proteccion de las instalaciones incaicas de la
quebrada de Conconta (San Juan, Argentina). En Actas del IV Congreso Nacional Ambiental
San Juan: Universidad Nacional de San Juan, PRODEA, San Juan (CD rom).

Ministerio de Cultura de La Nacién

2020 Camino ancestral Qhapaq Nan. Una via de integracion de los Andes en
Argentina, pp.144; Ministerio de Cultura de la Nacién. Secretaria de Patrimonio Cultural,
Ciudad Auténoma de Buenos Aires.

Ojeda, Diana

2016 Los paisajes del despojo: propuestas para un analisis desde las reconfigu-
raciones socioespaciales. Revista Colombiana de Antropologia, Vol 52, (2): 19-43.

Raiz-AL. Centro del Pensamiento Latinoamericano.

2016 Apuntes sobre procesos de despojo/privilegio. Intervenciones en Estudios
Culturales 2: 35-41.

Ramos, Alejandra

2018 El desarrollo de la etnohistoria andina a través de la (re)definicién de lo
andino (1970-2005). Fronteras De La Historia, 23 (2): 8-43.

Rendén Puertas, Maria Luisa

2017 Reconstruyendo el Qhapaq Nan en Ecuador y Peru. Tesis para obtener el
titulo de doctorado en Ciencias Sociales con Especializacion en Estudios Andinos. Facul-
tad Latinoamericana de Ciencias Sociales, Departamento de Sociologia y Estudios de Gé-
nero. Ecuador: FLACSO. Recuperado de https://repositorio.flacsoandes.edu.ec/xmlui/
handle/10469/11883

Restrepo, Eduardo

2015 El proceso de investigacion etnografica Consideraciones éticas. Etnografias
Contempordneas 1 (1): 162-179.

Revuelta, Claudio

2016 Patrimonio Cultural y Megamineria en la Sierra de Famatina (La Rioja).
Ponencia presentada en el XIX Congreso Nacional de Arqueologia Argentina, Libro de Resu-
menes, p. 830. Universidad Nacional de Tucuman, Tucuman.



230 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

2017 Lugares de memoria/ lugares de resistencia: Procesos de patrimonializa-
cién en La Rioja (Argentina). Ponencia presentada en el Simposio Internacional Politicas Pa-
trimoniales en el Contexto Actual Latinoamericano, Centro Cultural Paco Urondo. Ciudad
Auténoma de Buenos Aires.

Rivera Cusicanqui, Silvia

2018 Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente en crisis. Tinta Li-
mon, Buenos Aires.

Rolandi, Diana y Raffaele, Leticia

2012 Patrimonio arqueoldgico e itinerarios culturales: el proceso de postulacién
del Qhapaq Nan / Sistema Vial Andino Argentino a la Lista de Patrimonio Mundial de la
UNESCO. Ponencia presentada en las Jornadas Nacionales de ICOMOS, Mendoza.

Rossler, Mechtild

2000 Mining and World Heritage considerations. In Industry and Environment.
Special Issue “Mining and sustainable development II. Challenges and perspectives”. Volume
23, No. 1: 88-90.

Sanz, Nuria

2012 El Qhapac Nan: camino del desarrollo andino. Cultura y desarrollo 7: 43-45.
Schroedl, Annette

2008 La Capacocha como ritual politico. Negociaciones en torno al poder entre

Cuzco y los curacas. Bulletin de UInstitut Frangais d ’Etudes Andines, 37 (1): 19-27.

Segato, Rita Laura

2007 Identidades politicas/Alteridades histdricas: una critica a las certezas del
pluralismo global. En La Nacidn y sus otros. Raza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos
de politicas de la identidad, pp. 37-69 Prometeo, Buenos Aires.

2013 Introduccién: Colonialidad del poder y antropologia por demanda. En La
critica a la colonialidad en ocho ensayos. Y una antropologia por demanda, pp. 11-34. Prome-
teo, Buenos Aires.

2014 El sexo y la norma: Frente estatal, patriarcado, desposesion, colonidad. Re-
vista Estudos Feministas, 22, (2): 593-616.

2016 La guerra contra las mujeres. Traficantes de suefios, Madrid.

2018 Contra-pedagogias de la crueldad. Prometeo, Buenos Aires.

Schobinger, Juan

1966 La Momia del Cerro El Toro. Anales de Arqueologia y Etnologia XXI.

2008 La Momia del Cerro El Toro. Segunda edicion revisada, corregida y amplia-

da. Colecciéon Cumbre Andina. Juan Schobinger (editor). Editorial de la Facultad de Filosofia
y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza.

Sosa, Victoria

2020 Laldgica dela aporia. Comentarios sobre la patrimonializacién del Qhapaq
Nan de un sujeto detras del sefiuelo. Didlogos en Patrimonio Cultural 2: 87-104.

Starke, Linda, Steiner, Achim, Mitchell, Paul.

2004 Integrating Mining and Biodiversity Conservation. Case studies from around
the world. London: International Council on Mining and Metals, Gland: International Coun-
cil on Mining and Metals.

Stott, Peter

2011 The World Heritage Convention and the National Park Service, 1962-1972.
The George Wright Forum Vol. 28 (3): 279-290.



Los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo 231

Svampa, Maristella

2012 Consenso de los commodities, giro ecoterritorial y pensamiento critico en
América Latina. OSAL Observatorio Social de América Latina Asio XIII, 32: 15-38.

2013 Consenso de los commodities’ y lenguajes de valoracion en América Latina.
Revista Nueva sociedad, (244), 30-46.

2019 Las fronteras del neoextractivismo en América Latina. Conflictos socioam-
bientales, giro ecoterritorial, y nuevas dependencias. University Press, Bielefeld.

Svampa, Mariestella y Viale, Enrique

2014 Maldesarrollo. La Argentina del extractivismoy el despojo. Katz editores,
Buenos Aires.

Turner, Stephen

2012 World Heritage sites and the extractive industries. Independent study com-
missioned by IUCN in conjunction with the UNESCO World Heritage Centre, ICMM and
Shell.

Vallejo, Ivette, Zamora, Giannina, Sacher, William

2019 Despojo(s), segregacion social del espacio y territorios de resistencia en
América Latina Presentacion del dossier. [CONOS 64: 11-32.

Vasco, Luis Guillermo

2007 Asi es mi método en etnografia. Tabula Rasa 6: 19-52.
Vitry, Cristian
2016 Una apasionante historia de montanas sagradas. En Entre Nieves Huacas.

A 50 arios del fabuloso hallazgo de la momia del Nevado del Toro, Antonio Beorchia Nigris y
Christian Vitry. Edicién C.I.A.D.A.M., Imprenta Papiro, San Juan.

OTROS DOCUMENTOS CONSULTADOS

Auditoria General de la Nacion

2018 Auditoria de la Reserva de Biosfera San Guillermo. Recuperado de https:/
www.agn.gob.ar/infografias/auditoria-sobre-la-reserva-de-biosfera-san-guillermo#informes
(Consultado por ultima vez el 18 de abril 2020).

UNESCO

2014 Comité del Patrimonio Mundial (Decision 38 COM 8B.43)

2015 Plan de Accién para el Patrimonio Mundial en América del Sur (PAAS
2015-2020).

2016 Apoyo al fortalecimiento del sistema de gestion participativo del Qhapaq

Nan, Sistema Vial Andino. Proyectos extra-presuestarios América Latina y el Caribe. Re-
cuperado de https://whc.unesco.org/es/actividades/831/ (Consultado por ultima vez el 18 de
abril, 2020).

Cacique Lorenzo Pincen Cejas

2014 Carta publica -fechada el 24 de junio 2014- dirigida a la UNESCO-ONU



232 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Comisién Nacional Argentina de Cooperacién con la Unesco (CONAPLU)

2014 Sistema de gestion Qhapac Nan- Sistema Vial Andino en Argentina. Re-
cuperado en https://prezi.com/imqoals8spmk/sistema-de-gestion_conaplu/ (Consultado por
ultima vez el 18 de abril, 2020).

Céamara de Senadores de la Nacién

2018 Reunién de la Comision de Ambiente y Desarrollo Sustentable (desgrava-
cién) Version taquigrafica de la Camara de Senadores de la Nacién, Salén Foro de Abogados de
San Juan, 23 de septiembre de 2015. Recuperado de http://www.senado.gov.ar/upload/16679.
pdf (Consultado por tltima vez el 18 de abril, 2020).

Ministerio de Turismo de la Nacién
2013 Plan de Uso Publico del Qhapac Nan en Argentina.
Proyecto Multinacional Qhapac Nan

2015 El sistema de gestion del QN - Sistema Vial Andino. Una propuesta trans-
nacional participativa y sostenible. Sistema de lineas estratégicas. Recuperado de https://is-
suu.com/proyectoghapaqnan/docs/_5_anexo_iii_-_sistema_de_gestion-c

Sistema de Gestion de la CONAPLU
2014
World Wide Fund for Nature (WWF)

2015 A global assessment of extractive activity within natural World Heritage
sites. UK.









PATRIMONIO Y MEMORIAS DIVERSAS






EL QHAPAQ NAN, ENTRE MEMORIA E HISTORIA EN EL PERU
POSTCONFLICTQO?

SEBASTIEN JALLADE

+Como hacer referencia a los miles de kilémetros de la red de caminos incas que atraviesan
seis paises andinos, o la singular geografia que alberga al denominado ‘Qhapaq Nan™®, sin
perderse en una letania de adjetivos que puedan narrarnos? Empecemos por un hecho con-
creto: los caminos incas se encuentran en una situacién general de abandono. Se cuenta con
profundas quebradas sin puentes, sectores en vias de destruccion por el avance de zonas pan-
tanosas o amenazadas por la presencia de empresas mineras (figura 1). Por curioso que pa-
rezca, es precisamente en este contexto que se redescubre su valor simbdlico. Entre todas las
grandes rutas miticas, la red caminera inca pone de manifiesto su apreciable monumentali-
dad. Los sitios arqueoldgicos son innumerables: imponentes ushnus coexisten con apartados
tambos o con sectores empedrados que conservan aun los vestigios de antiguos puentes. Sin
embargo, para la inmensa mayoria de peruanos, la idea de que las antiguas vias siguen arti-
culando la cordillera andina en un sentido norte-sur es mas un mito que una realidad tan-
gible. Los ferrocarriles, la construccion de carreteras de penetracion y, de forma subyacente,
el avance de la economia de mercado en el siglo XX, restaron relevancia a la red de caminos
rurales y a los modos de intercambio andinos interlocales basados en antiguos sistemas de
trueque y reciprocidad.'®

Detengdmonos un momento en la ciudad de Huamachuco, en los Andes del norte del Pera.
El camino inca se va eclipsando en una via rural, luego en una pista que se convierte en una
calle pavimentada que penetra en los primeros suburbios y termina en la plaza de armas,
la plaza central donde los espafioles erigieron una iglesia. Por algunos instantes, el camino
parece ofrecer la ilusién de una posible reconciliacion entre patrimonio y naturaleza, entre
historia y geografia, atravesando territorios y épocas.

162 Versién traducida y aumentada de Jallade (2018). Quisiera agradecer a Mirko Solari y a Katherine Va-

lenzuela por sus sugerencias criticas y bibliograficas para esta version.

163 Nombre inicialmente dado por los actores de la patrimonializacién al eje troncal andino del camino
inca que unia el sur de Colombia con Ecuador, Pert, Bolivia, Chile y Argentina. Por extension, designa ahora
atoda la red caminera inca.

164 La funcidn territorial articuladora de la red caminera inca a escala provincial, regional o nacional
estd en via de desaparicion. Es recorrida sobre todo por campesinos para ir a sus chacras, para intercambiar
productos o de acuerdo a los usos de las ultimas familias de llameros del pais. Sobre la historicidad de los
caminos, véanse Glave (1988, 1989), Aldana (1999) y Jallade (2020); sobre las carreteras en el siglo XX Meza
(1999); y sobre la transformacion de las dindmicas de intercambio en los Andes rurales del siglo XX y XXI,
Mayer (1971) y Valdivia (2012).



238 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Foto 1: Cartografias del Qhapaq
Nan (Pert). Con la gentileza de Lau-
rent Maffre. Traduccidn: Sitios turisti-

cos. Concesiones mineras y gasiferas.
Lugares de memoria (Masacre de

I Huayllacancha, 1960. Batalla de Junin.

Cementerio de Santo Toméds de Pata.

Museo de la memoria de Ayacucho. El
Ojo Que Llora (Apurimac). Matsi-
guengas en aislamiento voluntario).

Un dia, ingresé a la ciudad en
plena Semana Santa. La plaza de
toros se habia convertido en una
suerte de Coliseo Romano. En
cada estacion, policias disfrazados
de guardias golpeaban a un Jesus
con latigos tan realistas que la san-
gre saltaba entre la muchedumbre.
Una sentenciosa voz rememora-
ba, por altoparlante y de mane-
ra enfatica, la Pasion de Cristo.
La ciudad entera se habia convertido para la fecha en un gran escenario de pelicula antigua.'®®

Lo que llamaba particularmente la atencién era el caracter profundamente democratico
del publico, ya que toda la poblacién estaba presente: jovenes y ancianos, hombres y mujeres,
comerciantes, funcionarios, campesinos y autoridades. La Pasion del Cristo de Huamachuco
dejaba traslucir todos los componentes de un verdadero fenémeno memorial.

En particular, podia ser consciente del contraste entre dos formas de celebracion de la me-
moria, dos maneras de invocar el pasado con recursos radicalmente diferentes: por un lado,
la procesion religiosa, la reliquia sagrada, un ritual eminentemente plural y popular. Por otra
parte, la procesion del patrimonio, la reliquia profana que cobraba la forma de caminos incas
por los cuales transité durante varias semanas.

Ahora bien, los caminos estaban a menudo deteriorados o incluso eran ya inexistentes.
Los campesinos aprovechaban para hacer pasar por ellos tractores, motos o para tomar de sus
bases piedras que sostengan sus andenes de cultivo. En las zonas rurales, los antiguos cami-
nos so6lo en ciertas ocasiones servian como estrategias espontdneas de representacion o como
espacios plurales de construccion de subjetividades y ello de la mano de politicas publicas
impulsadas por ciertas autoridades, ya fueran locales o nacionales.

Este desequilibrio entre imaginario y uso hacia ya del Qhapaq Nan el recurso de una fic-
cion etérea: una ruta espiritual sin peregrinos, una via comercial sin comerciantes, un camino

165 Ver el cortometraje Pasién Huamachuco (Jallade 2015).



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 239

mitico sin turistas, cuyos unicos puntos de articulacién con el presente son el turismo y el
imaginario. Revelaban un desfase de percepcién entre una vision secularizada de la memoria
promovida a través del patrimonio y la realidad de muchas dinamicas locales, involucrando
simbolos del pasado marcados por lo religioso y lo sagrado a través de rituales de todo tipo,
incluso catolicos y evangélicos.

El reto, fascinante, esta precisamente ahi. Desde hace diecisiete afios, la historia es evocada
por una innumerable cantidad de actores —Estado, arquedlogos, medios de comunicacion,
movimientos indianistas, organizaciones internacionales— con el fin de redefinir el territorio
andino a través del registro de una narrativa. Los caminos incas se han convertido en un pro-
yecto politico, a la vez contradictorio y ambiguo, que revela los desencuentros existentes entre
quienes lo celebran y quienes viven a sus alrededores.

LOS PUENTES DE LA MEMORIA

Pachachaca, que significa “puente sobre el mundo”*® en quechua, se alberga en una depre-
sién profunda, de 1.800 metros, cercana a la ciudad de Abancay. Situado en el antiguo camino
inca entre Ayacucho y Cusco, se trata de una edificacién monumental de la época colonial. En
la actualidad, el puente no tiene utilidad alguna. Desde hace algunos afios, la ruta asfaltada
pasa rio arriba y el Pachachaca es un monumento clasificado como patrimonio cultural de la
nacion.

Es dificil describir el registro de la experiencia que hoy en dia se define a través de la puesta
en valor de una cierta estética del paisaje. Los viernes por la noche, las parejas de enamorados
pasean durante algin tiempo por sus alrededores. Ademas del sofocante calor que abraza
durante el dia, el cuerpo no logra conectar con el sentido de los antiguos caminos.

Quiza pocos nos remitamos a la otra memoria, en este caso literaria: hace medio siglo, José
Maria Arguedas, el célebre escritor y antropdlogo peruano, consagraria al Pachachaca un
capitulo de su novela Los rios profundos (Arguedas 1958), donde evoca la infancia de Ernesto,
que sigue a su padre, abogado itinerante entre Andahuaylas y Cusco. Estudiante en Abancay,
Ernesto bajaba al puente para asi escapar del arrogante mundo de aquella ciudad en la que se
sentia un completo extrafo.

El Pachachaca arguediano es la puerta que separa dos maneras de vivir el espacio andino.
En los Andes rurales, el quechua, el mundo de los antiguos caminos, un imaginario de movi-
lidad difusa en el territorio, donde los propios itinerantes habian permitido a las poblaciones
circular masivamente hasta mediados del siglo XX. En las ciudades, el internado en castella-
no, el mundo de las haciendas, una modernidad sedentaria que daba la espalda al territorio
andino. Arguedas ubica aqui la ruptura histdrica, social, culturalmente riesgosa, entre me-
moria y territorio. Se trata de una época en la cual, en el mismo corazén de los Andes, los
imaginarios se separan para no rearticularse jamas.

Hace algunos afios, volvi al puente Pachachaca para la filmacion de una pelicula en torno a
la tematica de la memoria ligada al conflicto armado interno que, tres décadas atras, enfrenté
al Estado peruano con Sendero Luminoso y el Movimiento Revolucionario Tupac Amaru,
provocando cerca de sesenta y nueve mil victimas. Para quienes se desplazaron a causa de esta
violencia, el Pachachaca fue el inico puente que no acabd destruido. A pesar de los intentos

166  Traduccién generalmente aceptada. También se suele traducirlo por “puente sobre la tierra” o “puente
de tierra”.



240 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

de algunas asociaciones de desplazados ubicados en Abancay, pocos se interesan en este otro
espacio simbolico del puente.

He ahi que surgi6 otra memoria a través de la considerable fuerza de ciertos testimonios.
Lo traumatico de la huida se vio reforzado por una circunstancia agravante. La mayor parte
de quienes son llamados hoy en dia los “desplazados forzados” huyeron de la violencia sin
documentos ni condicién civil formal, por lo que su ciudadania se encontraba recortada, sin
derechos y reconocimiento por la nacién. Todavia hoy en dia, en Abancay, muchos de ellos
manifiestan el sentimiento de discriminacién del que son objeto.

Lejos del invasivo discurso acerca del “patrimonio de la nacién”, el Pachachaca, hito de la
arquitectura y monumental huella del pasado, se evidencia como instrumento capaz de pro-
mover un espacio original y plural. Alberga memorias histdricas y literarias que son reflejo de
la inextricable diversidad de la memoria del Perti de hoy. Visto asi, permitiria reconciliar un
simbolo patrimonial con las exigencias de ciudadania del presente, aquella ligada al necesario
e indispensable trabajo de memoria del conflicto armado.

No obstante, lo mas inquietante es que los actores que promueven la patrimonializaciéon
en el pais no hayan recogido esta pluralidad de memorias. El puente de Pachachaca no parece
haber sido tampoco conveniente para los promotores del Qhapaq Nan. Sélo en raras ocasio-
nes ha sido citado como simbolo valido debido a su asociacion territorial con los antiguos
caminos incas, como si el componente colonial invalidara su incorporacién a ese otro imagi-
nario de nacién. Queda olvidado, entonces, el puente arguediano, soporte simbolico de otras
violencias y altos sentimientos literarios.'

El proyecto Qhapaq Nan'® y los actores de la patrimonializacion'® prefieren més bien
el puente suspendido de Q’eswachaka. En tan sélo pocos afios, éste se ha convertido en un
emblema patrimonial y medidtico engalanado con el sobrenombre de “Gltimo puente inca”,
como lo testimonian documentos pedagdgicos o lidicos destinados a nifos, su clasificaciéon
como patrimonio cultural inmaterial de la humanidad por la UNESCO, exposiciones, videos,
libros y reportajes. Asimismo, desde el 2013, la entidad bancaria BanBif apadrina este puente,
el cual es trenzado cada afio desde la época prehispanica. En las agencias de San Isidro o Mi-
raflores, en Lima, se pueden observar afiches que anuncian que el banco preserva “500 afios
de vigencia cultural”. El banco es internacional, sus accionarios son extranjeros y sus clientes
se encuentran en Cusco o Trujillo. Pero no importa: nuestros tiempos tienen como parti-
cularidad generar alianzas inéditas, producto de la concordancia de intereses entre actores
diversos y a gran distancia'”.

Pachacaca y Qeswachaka revelan, pues, dos imaginarios diametralmente opuestos acerca
del territorio. Dos maneras de concebir el espacio andino, dos simbolos dotados de idéntica

167 Remarcamos que el autor sitta la fractura territorial, en su novela, no en el caracter colonial del puente,
sino en el abandono de las antiguas vias de comunicacion en el siglo XX. El puente Pachachaca, como muchos
vestigios de la época colonial, se mantuvo como continuo vial territorial hasta una época reciente.

168 Fundado en 2001, tiene como misién la conservacion y puesta en valor de los caminos incas.

169 Para mads informacién sobre los pasos iniciales de patrimonializacion de los caminos incas en Peru y
los actores involucrados, véanse Martorell (2008), Merveille (2010), Jallade (2011), Gnecco (2017) y Rendén
(2017). Por su influencia en las tramas oficiales del patrimonio en este pais véase Lumbreras (2004).

170  Sobre estas alianzas de poder a diversas escalas donde participan actores financieros nacionales e in-
ternacionales que definen también las nuevas formas de patrimonializacidn, ver Jofré (2017).



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 241

funcionalidad, dos puentes, ambos, situados en el eje central de antiguos caminos incas en el
Per, pero que poseen destinos memoriales radicalmente opuestos.

No se trata aqui de negarle al puente de Qeswachaka su rol social, sino mas bien de ana-
lizar su instrumentalizaciéon simbdlica: en qué medida la celebracién a ultranza de una iden-
tidad nacional fundada en el pasado prehispanico de un imaginario nostalgico de movilidad
territorial en la época inca con comunidades orgullosas de su cardcter autdctono, herederas
de los chasquis, responde, muy imperfectamente, a los desafios de inclusion que se instalan en
la sociedad peruana de hoy en dia.

Volviendo al Pachachaca, durante mucho tiempo me asombro la ausencia de Arguedas en
el imaginario del Qhapaq Nan, tal como es promovido en la actualidad. He aqui el escritor
mas emblematico del Pert, quechua-hablante, que sittia las acciones de su novela mds célebre
al pie de los antiguos caminos. El disefia, sin duda, un paisaje nostélgico, pero también un
panorama sobrecogedor de lo que podria ser el territorio andino de inicios del siglo XX. El
destino de dos puentes subraya en qué medida los caminos incas se inscriben en un imagi-
nario profundamente heteréclito de representacion del territorio andino, reflejo de grietas
ideoldgicas que atraviesan la sociedad civil del pais hasta la actualidad.

LOS CAMINOS DE LA MODERNIDAD

Javier Protzel (2013) revel6 cudnto las migraciones masivas, la construccién de caminos
y vias férreas habian modificado profundamente, a lo largo del siglo XX, la relacién con el
territorio andino. Ello dio lugar a una transformacion de la percepcion del tiempo y del es-
pacio, facilitada por la aparicion de nuevas formas de desplazamiento en el corazon de los
Andes. Este movimiento se reflejo, literariamente, en el surgimiento de relatos de viaje, cual
“discursos de la modernidad” y de la “lejania”, como sefiala el autor. Ellos harfan del tema de
la movilidad el reflejo de imaginarios territoriales fundamentalmente divergentes, eminente-
mente racializados.”*

Paisajes peruanos de José de la Riva-Agiiero y Osma, publicado en 1955, es un ejemplo de
ello. Proveniente de la aristocracia, en 1912 se embarcé en un viaje original, al contrario de las
élites intelectuales de la época: fue de Cusco a Huancayo a lomo de bestia. Para ello tomo los
antiguos caminos de la cordillera de los Andes, particularmente el tramo central del Qhapaq
Nan. Riva-Agiiero y Osma no hace atin de los caminos incas el soporte central de su narra-
cion. Sin embargo, ya aparecen algunos hitos narrativos: el cara a cara con la naturaleza es
grandioso. Las emociones son sublimadas por las huellas del pasado, donde todos los grandes
momentos de la historia del Perti —prehispanico, colonial, republicano- son idealmente repre-
sentados. Cada etapa de su viaje celebra un territorio andino sublimado. Asi, cuando se llega
al precipicio de un caidn del rio Apurimac, exclama: “eje de toda nuestra historia, inviolado
por la invasion chilena, es la voz gigante de la Patria” (Vich 2002, p. 129). Mas tarde, en el
transcurso de su camino, escribio:

Asi sigue este camino, llano y sinuoso y cinta, estirindose entre el valle profundo a la derecha y las
montafas escarpadas que miran el sur. Todas son una huella indigena reconocible, triunfante y ad-
mirable, la franja de la antigua via imperial que discurre inflexible dominando los precipicios (Riva-
Agiiero y Osma 1995, capitulo XIV).

171  Sobre la racializacién de la geografia, leer Cecilia Méndez (2011).



242 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Riva-Agiiero y Osma formuld un relato ambiguo: diseié un fresco donde el paisaje social
estd basicamente ausente y se lo sustituye por un itinerario en el que predominan los lugares
de memoria de la patria que ¢él reivindica, un viaje marcado por una “temporalidad conme-
morativa, ajena al presente”, como escribe Protzel (2013, p. 168). Aunque posee reales cuali-
dades literarias, su texto esta profundamente marcado por el contexto ideoldgico de la época.
Vich (2002) hablé de la construccién de un relato de poder que buscaba integrar al “indio” al
proyecto nacional.'”?

En un registro opuesto, Ernesto Bonilla del Valle utiliz6 los caminos incas como soporte
simbolico de su narrativa. Nacido en 1906 en la ciudad andina de Jauja, parti6 a los doce afios
a Lima. No volvid a ver a su madre, quien fallecié poco después. A partir de esta experiencia,
conservo una profunda nostalgia por el valle del Mantaro, su tierra natal. En su libro Jau-
ja: estampas del folklore (Bonilla 1946), los antiguos caminos incas sirven de base para este
sentimiento. Aparecen regularmente bajo el término “camino real”, subrayando asimismo el
olvido en el que irremediablemente estan inmersos. En el poema Mi pueblo de montafia y la
casa del abuelo escribio:

Mientras duelo de lo que se ha ido, un camién Ford pasa atropellando el silencio de mi nostalgia y una
vez mas me vence la tristeza y cierro los ojos para mirar la antigua plaza de mi pueblo.

Por la Calle Real, por la misma calle que pasa debajo del arco de la casa de Don Lucas, viene lento y
cansino, como repasando sus pasos, el brujo Bernardo... y me duelo de que nadie me diga: “Buenas
noches nifo Ernesto, como estds, como te ha ido“ (1946, p. 32).

En los relatos de Bonilla, la modernidad agrede, arranca a los hombres su memoria. Al
retornar, constata su condicion de extranjero en su propia tierra. Desarraigado, el poeta no
encuentra mas en Jauja su tierra natal y el “camino real” se convierte entonces en sinénimo
de refugio, de otra relacion con el tiempo y el espacio.””” Bonilla describié un imaginario de
movilidad en las antipodas del de Riva-Agiiero y Osma. Su literatura estd profundamente
marcada por el tema de la migracion, el mismo que se volvera a encontrar en Arguedas. Na-
cido también en los Andes, en los alrededores de los caminos, en sus novelas, se expresa més
bien en espanol. Ambos autores describen una visiéon carnal y emocional del territorio andino
divido entre dos culturas, historias y visiones del territorio demasiado complejas para hacer-
los entrar al imaginario contemporaneo del Qhapaq Nan.

Con Antonello Gerbi se establece el imaginario de los caminos incas, tal como se los cono-
ce hoy en dia, por lo que se convierte en el mas emblematico autor en el tema. En 1940, en la
misma época que Bonilla, pero en un registro muy diferente, publicé Caminos del Perii, His-
toria y actualidad de las comunicaciones viales. Desde las primeras paginas de su obra, Gerbi
invocd la poesia de Walt Whitman Canto de camino abierto, donde el poeta y humanista nor-
teamericano asocia la metafisica del paisaje al lirismo del viaje: “Aspiro grandes bocanadas
de espacio: el este y el oeste son mios y el norte y el sur mios son... el universo es un camino...
caminos para almas trashumantes” (Gerbi 1940, p. 7).

Gerbi reivindica el lirismo de Whitman: el territorio es una vagabunda fuente de inspira-
cion para quienes lo atraviesan. El mundo es una puerta abierta al entusiasmo de los viajeros.

172 Cecilia Méndez (1993) también reveld las contradicciones de la recuperacion del pasado prehispanico
por el nacionalismo criollo.

173  Este imaginario nostalgico y de desarraigo de la migracién también puede ser matizado. Se recomien-
da revisar Cornejo Polar (1996) y Beverley (2002).



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 243

La poética de la geografia sirve al imaginario. Es un apasionado paréntesis que sirve a la ima-
ginacion. El historiador italiano escribi6 lo que hasta hoy en dia es la mas bella oda literaria
acerca de los antiguos caminos, a la vez que una gigantesca sintesis:

El Pert es un camino. Otros paises pueden resumirse en un simbolo geogréfico. Egipto es un valle,
el Brasil una selva, la Argentina una pampa, Siberia una estepa, Inglaterra una isla, Panam4 un istmo
cortado y Suiza un puiiado de montanas consteladas de hoteles. El Pert es un camino (1940, p. 9).

Sin embargo, rapidamente el lirismo cede espacio a un acercamiento histérico acerca del
devenir de los caminos ayer y hoy. Gerbi los vuelve a ubicar en su contexto prehispanico, co-
lonial y republicano. El balance es minucioso. Esboza un implacable panorama que da cuenta
de la ignorancia de los Andes peruanos por parte de las élites limenas del siglo XIX. Fuera
de ello, los reinstala en su dimension territorial. Gerbi comprende bien que potencialmente
sirven a un proyecto politico y es éste, evidentemente, el sentido que subyace a la sentenciosa
frase: “El Perti es un camino”. Para ello, establece una filiacion directa con las rutas modernas.
Los caminos incas, incluso destruidos, venidos a menos, negados, serian testigos de la bus-
queda historica de integracion del territorio andino. Las rutas actuales serian sus herederas,
hijas unidas por el mismo destino: el de la reconquista inacabada del territorio.

Desde ya se puede observar como los imaginarios cultivan la imagen de un pais y los este-
reotipos que la sostienen. Los Andes son percibidos como un obstaculo, un espacio fragmen-
tado por montafias y distancias infranqueables, llenos de soledad y aislamiento o, como diria
Gerbi, un “archipiélago” marcado por la distancia y el vacio, una especie de mar que alberga
islotes de civilizacién.

En respuesta a esa situacion, Gerbi posicioné los caminos. La geografia debe ser domada;
la naturaleza humanizada. Si bien elogia la saga de la red férrea, glorifica también los ineluc-
tables méritos de las carreteras. Los caminos serian, desde el inicio de los tiempos, el eslabon,
el punto en comun entre pasado y presente, es decir, la base misma de la construccion de la
identidad nacional. Es a través de ellos que llegard el progreso. No obstante, el desafio impues-
to por la naturaleza, la union de los caminos, la humanizacion del territorio que ello propicia,
harian surgir la patria conquistadora.

De esta manera, en el transcurso de la lectura, se va disefiando la metéfora de Gerbi: an-
tiguas y nuevas rutas se convierten en las venas que irrigan el cuerpo de la nacién hasta la
actualidad. La filiacién funcional existente entre ambas hace del filésofo italiano, a los ojos de
muchos, el principal precursor del mito del Qhapaq Nan.

El legado de Gerbi es, pues, contradictorio. Es uno de los primeros en vincular el tema de
los antiguos caminos a la utopia modernizadora de las rutas de comunicacién. Asistimos,
entonces, a la emergencia de la produccion social de un espacio ampliamente imaginado y
representado, donde los caminos incas y los caminos de herradura se convierten en un nuevo
objeto de atraccion.

No obstante, si bien es cierto que el diagndstico de Gerbi tiende a ser lucido en nombre del
ideal patridtico de los caminos, éste se inscribe también en una tradicién de subordinacién
de los Andes peruanos en provecho de una imagen lirica del territorio. Asi, las rutas serian
portadoras de valores como los de “solidaridad social”, “unién nacional”, “valor turistico”,
“funcion politico-estratégica”. Gerbi hace de ellas un “instrumento de equidad y fin de los
monopolios”, atacando indirectamente el régimen de haciendas que dominaba el pais.



244 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Prolonga también una idea que prevalece a lo largo del siglo XX: concebir los Andes como
un obstaculo para el progreso del Perti como nacién (el Peru “estaba en peligro”).” Promueve
las modernas rutas en nombre de la utopia del automovil, del desarrollo del “mercado inter-
no” y de la necesidad de “abaratar los precios”. En este punto, el fildésofo subestimaba la gran
funcionalidad de los intercambios que atn ligaban los antiguos caminos al siglo XX, los cua-
les se fundaban en el trueque y los sistemas de reciprocidad.'”

En definitiva, su libro se inscribe también en la tradicion de las élites del pais, que pro-
movian una utopia modernizante que no tomaba en cuenta las dindmicas territoriales de los
Andes peruanos. Las carreteras modernas destinadas a la exportacion de materias primas
provocaron el declive masivo del uso de los caminos, asi como el inicio de las migraciones.
Fueron construidas por medio de trabajos forzados procedentes de la mano de obra mascu-
lina de los Andes rurales. En efecto, el establecimiento de las primeras rutas modernas en el
Peru, lejos de constituir un nexo, ante todorefleja las relaciones de dominacién y poder de la
sociedad racializada de la época.

En los afios 20, el gobierno del presidente Augusto B. Leguia dispuso un gran programa de
construccion de “rutas de penetracion” a través de un servicio laboral obligatorio, con la Ley
de “conscripcion vial” que fue aprobada en 1921. En un discurso de 1928, Leguia la califico
como

..Ja gran cruzada por el gran Pert del manana”. “Quién no lo recuerda traiciona el esplendoroso por-
venir de la patria. Prestar el contigente de sangre es una obligacion ineludible, pero prestar contigente
vial equivale evitar que nuestra sangre corra en los campos de batalla (Meza 1999, p. 60).

Con el inicio del siglo XX, se instaur6 entonces una relacién directa entre la retérica del
progreso, las vias de comunicacion en los Andes y una utopia colectiva, que se preciaba de ser
inclusiva, pero cuyas bases eran eminentemente autoritarias.

I‘ui
(tlguu

Figura 2:
Tarmatambo
(Junin, Peru). Con
| la gentileza de Lau-

rent Maffre.

174  Para ir mas alld sobre el tema véase Mesclier (2001).

175 Los Sanmarcos andinos son un buen ejemplo. Maria Eugenia Ulfe (2011) seniala la relacién estrecha en-
tre este bien cultural, el trueque y las antiguas vias de comunicacion. El declive de los Sanmarcos corresponde
al declive del uso de los caminos rurales (incas o no), del papel de los arrieros y del auge de la economia de
mercado en los Andes.



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 245

Las rutas se convirtieron en el sustrato de un proyecto politico modernista impregnado de
contradicciones, el cual contrasta con las primeras medidas indigenistas en favor de la “raza
india”, presentes en la Constitucion de 1921. Esto conduciria a muchos historiadores a recor-
darnos en qué medida los imaginarios del territorio andino manejados por las élites politicas
de la época proceden de una mezcla que va desde la utopia modernizadora hasta una forma
de autoritarismo liberal (Meza 1999) (figura 2).

LA COMUNIDAD DE CULTO

La ruta, con Gerbi, se convirtié entonces en el soporte de un imaginario del territorio an-
dino, asi como de un proyecto a futuro. Sienta las bases de una cierta nocién de desarrollo de
los Andes peruanos al servicio de la nacion: una utopia memorial por alcanzar, la cual llegaria
a materializarse enteramente cincuenta afios mas tarde.

Asi, los antiguos caminos incas se convierten en objeto de un culto, cuyo nombre no es atin
senalado, pero cuyos rasgos son claramente cercanos a los observados por Casalino (2016),
quien calificé6 como “comunidad de culto” a aquellos grupos que glorifican el recuerdo de
una figura heroica destinada a integrar el pantedn patriético de la memoria colectiva del pafs.
Inscribiendo su investigacion en la linea de antropélogos como Hobsbawm y Ranger (2002)
en torno a la invencion de la tradicion,'”® Casalino decodifica el culto memorial de los héroes
fundadores de la independencia peruana, desde el siglo XIX hasta el XX.

La comunidad de culto reviste varios aspectos: los grupos que la componen provienen de
la sociedad civil. Con sus acciones, mantienen “vivo el recuerdo de las hazarias, actos, valores
y principios” (2016, p. 104) de una figura destinada a llegar a ser héroe de la Patria. El vinculo
con la sociedad es, entonces, esencial: una comunidad de culto es el “nticleo” de una base
social que promueve una figura heroica. Mientras mas numerosa, més pertinente es el héroe
en un tiempo dado. Tal comunidad se convierte asi en uno de los vinculos entre esta figura
simbdlica y la sociedad a la cual pertenece, lo cual ciertamente permite “construir la naciéon
desde una perspectiva genealdgica” (2016, p. 103).

La historiadora distingue tres momentos en este movimiento. En primer lugar, la “comu-
nidad de culto espontdnea”, que promueve un proceso de reactualizacién de un simbolo del
pasado en el presente. La segunda etapa implica el establecimiento de recursos mas complejos:
la comunidad de culto se organiza, sobre la base de la sociedad civil, alrededor de grupos o de
circulos que buscan una encarnacion con la nacién. Ello supone una estrategia que permita
crear una relacion entre esta figura y la sociedad, en la cual ella promovera los “elementos
emocionales y simbolicos que establezcan una relacion empatica entre ella y el héroe” (2016,
p. 107).

Sin embargo, para perdurar en el tiempo, la comunidad de culto debe obtener paralela-
mente un reconocimiento oficial, por medio del Estado nacional, y una legitimacién por parte
del resto de la sociedad. Se trata entonces de la tercera etapa, la de la “comunidad de culto ofi-

176  En su libro, los autores enfatizan la produccién de nuevas tradiciones, que Ranger califica de “neo-
tradiciones” (2002), en sociedades tocadas por la industrializacion, la urbanizacién y la secularizacién. Lo
usamos aqui para explorar las jerarquias que se tejen entre los actores involucrados en reactualizar los sim-
bolos del pasado, no para denunciar una supuesta artificialidad histérica que deslegitimaria las acciones
emprendidas en torno a la reafirmacion de lo indigena.



246 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

cializada”, que llega a ser una “entidad que sirve de referencia para promover nuevos valores
y principios a favor de la Republica” (Casalino 2016, p. 108).

Es interesante releer los discursos y documentos producidos desde los comienzos del pro-
yecto Qhapaq Nan."”” Quienes habian recorrido las rutas incas eran una especie de precurso-
res o exploradores de una nueva frontera por descubrir, donde el camino aparece como una
ego-historia mitificada por un redescubrimiento, por la creacién de una narrativa apologética
en la que todos, incluido el Ministerio de Cultura, eran héroes dentro de una gran historia.

A través de ello, se redescubre a los autores que han preparado el camino del imaginario de
las rutas incas, en el siglo XX, antes que el Estado se hiciera cargo de él en el umbral del siglo
XXI. Entre ellos, destacan arquedlogos, aventureros, ingenieros. Es imposible citar a todos y
se requeriria de un apasionante trabajo de archivo.'”

Estos autores corresponderian a una comunidad de culto espontanea relacionada a ciertos
sectores de la sociedad civil, que acttia de forma difusa y heterdclita, sin necesariamente tener
vinculos entre ellos, alrededor de esa nueva figura heroica."”’ Ademas de Gerbi, cabe men-
cionar a Regal (1936), Von Hagen (1958) y Espinosa (2006); en un registro cercano al de los
movimientos indianistas véase Lajo (2003).

El arquedlogo John Hyslop, cuyos trabajos fueron publicados en 1984, se convirtié en la
garantia académica de aquel culto en construccion. Sus mapas a gran escala son entonces
difundidos masivamente a partir de 2001, mucho después de su fallecimiento. Este proceso
culminé con la publicacién de una gran edicién financiada por PetroPert en 2017 y su pre-
sentacion mediatizada en la Feria Internacional del Libro de Lima (FIL). Esta difusiéon masiva
participa en un proceso de reescritura del imaginario cartografico del espacio andino donde
los antiguos caminos “unirian” el territorio, dentro de la magia reconciliadora de la geografia
y la historia.

Queda atin mucho por investigar sobre este extenso tema. La invocacién de los caminos
incas a lo largo del siglo XX no es sélo una construccion literaria ni exclusivamente peruana:
a nivel politico, podemos citar los grandes programas de infraestructura de Fernando Be-
ladnde Terry, promotor de la carretera marginal de la selva. La referencia a la red de caminos
del “Incario” era recurrente para apelar a una nueva unidad territorial del pais, a través de la
implementacién de infraestructuras viales modernas. En su libro La conquista del Perti por los
peruanos, publicado en 1959, Belatinde hace de las vias de comunicacién antiguas y modernas
que atraviesan los Andes una “tradicién vial”, inscribiéndose en los pasos de Gerbi.

En la década de 1970, la empresa Correos del Perti difundia filatelia de personajes incas y
chasquis. Con poder, fiereza o simplemente corriendo, estas representaciones refieren a hé-
roes de una época mitificada que recorren el territorio andino en toda su extensién, consti-
tuyendo el gran imaginario del nuevo mito patrimonial en construccién, a diferencia de las

177  Puedo citar la primera “Semana Qhapaq Nan” organizada en la sede del Ministerio de Cultura en
2012 y la pagina Facebook del mismo proyecto Qhapaq Nan (https://es-la.facebook.com/QhapagNanPeru/)
(Consultado por ultima vez el 01 de mayo 2020). Frecuentemente los arqueoélogos o viajeros del pasado se
convierten en los precursores de un trabajo que el Ministerio tiene como misién continuar.

178  Sdlo trato aqui del siglo XX. Habria que mencionar también los viajeros extranjeros del siglo XIX:
Raimondi, Squier, Wiener o el naturalista suizo Von Tschudji, entre otros.
179  En el entendido de que una comunidad de culto puede reunir también grupos alrededor de una figura

heroica patrimonial, como los caminos incas, debido a la reivindicacién del vinculo singular que establecen
con esa figura, y que se refleja en relatos de viaje, estudios académicos, etc.



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 247

pocas representaciones de campesinos y arrieros, actores fisicamente presentes en los cami-
nos de esa época.

Finalmente, la segunda mitad del siglo XX corresponde a un auge internacional de relatos
mitificados del pasado inca a través de simbolos de caracter patrimonial, como las chullpas
y una Fiesta del Sol en la puesta en escena del pasado prehispanico hecha por Hergé en El
Templo del sol (1948), o los caminos incas en la mundialmente exitosa serie francojaponesa de
dibujos animados Las misteriosas ciudades de oro (Chalopin et al. 1982), adaptada de la novela
The king’s fifth (La ruta del oro), del escritor estadounidense Scott O’Dell. Estas propuestas
contribuyeron a incluir los caminos incas en el pante6n de las figuras populares patrimonia-
les globalizadas que nutren el imaginario del territorio andino contemporaneo.

Sin embargo, durante toda la segunda mitad del siglo XX, el tema de los antiguos caminos,
si bien presente, no fue objeto de instalacion en la memoria colectiva a través de politicas pu-
blicas de memoria. El hecho que desencadenaria una extraordinaria transformacion seria el
conflicto armado interno.

LA OLA DE LA MEMORIA EN EL PERU DE LA POSTGUERRA Y EL SURGI-
MIENTO DEL QHAPAQ NAN

Elllamado Pert del “postconflicto” hace del pasado el eje de las luchas simbdlicas del pais.
En ese sentido, la cuestion territorial se convierte en un elemento crucial de los temas de me-
moria; y son efectivamente los Andes rurales los que, en su gran mayoria, fueron marcados, a
sangre y fuego, por los afos de la violencia. Se establece asi también un desafio para la nacién,
el de una gran mutacion territorial que es redescubierta tras dos décadas de conflicto.

Este movimiento no podia sino irrigar el campo de la cultura. Desde fines del siglo XX,
viajeros e investigadores apasionados utilizan el Qhapaq Nan como una via de acceso para
recorrer nuevamente el espacio andino, que pronto seran seguidos por arquedlogos, gedgra-
fos, caminantes de influencia indianista, funcionarios o tecndcratas. De manera espontanea,
los antiguos caminos incas, un marcador del pasado, se convierten en un eje de penetra-
cion a partir del cual se van a “redescubrir” los Andes peruanos y por ello mismo se buscara
comprenderlos.

Sin embargo, muy rapidamente, otros actores van mucho més alla. El Qhapaq Nan se con-
virtié en un instrumento de medicién del territorio andino, el estetoscopio de un cuerpo en-
fermo. Su patrimonializacién surge el mismo afio que la creacion de la Comision de la Verdad
y Reconciliacién Nacional (CVR), en el 2001. En nombre del desarrollo y de su puesta en valor,
numerosas publicaciones han sido editadas, articulando la intensidad del uso de los caminos
a datos socioecondémicos de toda naturaleza: infraestructuras viales, educacién o salud, tasas
de analfabetismo, acceso al agua o a la electricidad, factores de género, etc.,’*® convirtiendo
los caminos incas en el eje central a partir del cual se pretende establecer un diagnéstico te-
rritorial a gran escala.

En otro libro (Pugliesi, ed. 2011), el Ministerio de Cultura levanté un inventario sistemati-
co de las especificidades culturales relevantes del norte del Perti. Cuentos, leyendas, costum-
bres e incluso particularidades culinarias del mas pequefio poblado se encuentran unidos
metaféricamente por los antiguos caminos incas, desde las plantas medicinales de Cachica-
dén hasta el jamén ahumado de Ayabaca. El Qhapaq Nan, y a través de él el territorio andino,

180 Instituto Nacional de Cultura (2005, 2006, 2008).



248 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

se convierte en el vector de todo aquello que, vinculado al pasado, pueda ser percibido como
“tradicional”.

Cabe subrayar cudnto el Estado y la sociedad civil redescubren los antiguos caminos incas
en el contexto del discurso victimario surgido del conflicto armado. Este punto es esencial.
Valérie Robin y Delacroix (2017) remarcaron recientemente cudnto la democratizacion del
pais, profundamente ligada al tema de la justicia transicional, consigna el retorno de la “pro-
blemdtica indigena en relacién con la violencia politica” (2017, p. 2) y la coloca en el corazén
mismo del debate politico peruano del siglo XXI. Este movimiento tiende a favorecer la cons-
truccion de un proceso de “etnizacion de la categoria de victima”,'™ la cual “no solo es una
victima indigena, sino una victima indigena e inocente” (2017, p. 6). Desde entonces, no so-
lamente la reparacién se convierte en un “elemento central e imprescindible del proceso mas
amplio de reconciliacién nacional” (2017, p. 8), sino también en un cierto anclaje de la Comi-
sion de la Verdad y Reconciliaciéon Nacional, contexto en el que actores de todo tipo repro-
ducen una vision con frecuencia estereotipada, e incluso exoética, de la condicién de victima,
que le quita “agencia al campesino andino”, e incluso recrean una forma de estigmatizacion.

Ahora bien, este movimiento se inscribe en el interior de un territorio andino profun-
damente marcado por el estigma de la violencia. Es efectivamente el tema de la reparacion,
del “territorio-victima”, el que moldea de forma espontanea el establecimiento de logicas de
desarrollo y la recalificacién de un simbolo prehispanico como los antiguos caminos incas.

Uno de los momentos mas emblematicos de ese proceso fue el discurso de Eliane Karp
en el 2001, el dia de la entronizacién de Alejandro Toledo como presidente de la Republica,
en Machu Picchu, para quien el Qhapaq Nan debia proyectar “hacia el futuro la integracién
de los pueblos y la modernidad democrética” del pais (Galinier y Molinié 2006, p. 220). Se
invierte el valor atribuido a los antiguos caminos incas: negados durante muchas décadas del
siglo XX, se convirtieron entonces en herramientas y argumentos politicos para emprender
un proyecto de “reconciliaciéon” nacional a través del patrimonio. El Pert de la postguerra
favorece asi la articulacion entre el imaginario de los “caminos de la modernidad” y la rei-
vindicacion del pasado prehispanico, operacién ya presente desde antafio en el imaginario
nacional, al servicio de la construccion de la Patria.'s?

El Qhapaq Nan es tan vasto que se ha convertido, en tan solo algunos afios, en el embudo
simbolico del imaginario territorial sin precedentes de los Andes peruanos: las efigies de chas-
quis se entremezclan con la bandera del arcoiris (la wiphala), con la chakana (comtinmente
conocida como “cruz andina”) o incluso con el pututu, caracol marino, instrumento musical
utilizado en la época prehispanica. En la actualidad, ya no es extraio ver a ciertas corrientes
indianistas utilizarlo, a pesar del paso de los siglos. Hacen su ingreso en cada poblado tocando
algunas notas que hacen resonar su poder tanto simbélico como reivindicativo.'®’

181  Neologismo escogido por las autoras para referirse a la simplificacion (e idealizacién) de ciertos discur-
sos y practicas del postconflicto peruano, equipardndolos, consciente o inconscientemente, a una categoria
étnica.

182 La “Marcha por la Paz y la Solidaridad” es otro ejemplo llamativo de ello. Este evento, promovido por
ciertos actores de la sociedad civil, y que tuvo un gran éxito en su momento, operd con una fusion entre el
territorio andino y el proceso de categorizacion étnica en relacion con las victimas, el cual hace de estas ulti-
mas los descendientes de un pasado inca mitificado que el antiguo camino real permitiria articular. Véanse
Jallade (2011), Delacroix (2016) y Robin y Delacroix (2017).

183  Enelsiglo XIX, el pututu se encarna literariamente como “consciente de su fuerza colectiva y que nada



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 249

Se encuentran también multiples sitios arqueoldgicos, convertidos en lugares de rituales
de toda naturaleza. Conmemoraciones indianistas se han ido desarrollando en las margenes
de los antiguos caminos, en todo el Perd, en apenas veinte afios: en las ruinas de Tarmatam-
bo (Junin), en el ushnu de Pumpu (Junin) o ultimamente en las escalerillas incas cercanas a
Huamachuco (La Libertad). Algunas de ellas, como en Aypate (Ayabaca), son organizadas
con la participacion directa del Ministerio de Cultura. Un trabajador del proyecto Qhapaq
Nan oficiaba en los actos, en 2016, como adjunto del chamén, con motivo de la ceremonia
principal del ritual. La corriente indianista contemporanea experimenta asi un crecimiento
sin precedentes, a través de la unificaciéon simbdlica de los antiguos caminos.'®

El Qhapaq Nan mismo posee sus propias procesiones. Todos los afios, la marcha Wa-
yakuntu propone una caminata de “integracion” binacional que integra al Perti con Ecuador.
Asimismo, una marcha Qhapaq Raymi congrega a unos caminantes que unen, cada afo, el
antiguo ushnu de Hatun Xauxa (Jauja) con el sitio arqueolégico de Pachacamac, ubicado al
sur de Lima.

De hecho, a través de este caminar, los participantes inscriben sus pasos por un verdadero
mimetismo procesional, pero en un registro diferente al de todas las fiestas patronales de los
pueblos andinos, festividades tan cotidianas en las zonas rurales. Reformulan la procesion
religiosa y asumen una forma contemporanea de movilidad, pero reactualizada y ritualizada
en el marco de un nuevo simbolo, eminentemente profano.

Algunos hacen una pausa en las partes altas de los caminos incas, como en el caso de las
apachetas. Ofrecen y reivindican ofrendas mediadoras y fraternas a la Pachamama, en memo-
ria del pasado inca, convertido asi en un territorio enteramente metaférico.

Todos estos simbolos, lugares, estan potencialmente articulados por los antiguos caminos:
miles de kildmetros materializados por huellas que los siglos no han logrado enteramente bo-
rrar. En el Perd, todas las grandes ciudades, las cordilleras, la mayor parte de los grandes eco-
sistemas, hipotéticos espejos de modos de vida diferentes, mal que bien podria estar asociados
a este fenémeno. Esta monumentalidad hace del Qhapaq Nan un “monumento-paisaje”, un
lugar de memoria que se orienta a la representacion de la nacién y a su origen mitificado. Los
caminos incas se han convertido en una metafora de la naturaleza, de todo un territorio, el de
los Andes peruanos.

LA EVASIVA DEMOCRACIA DE LA MEMORIA

Poco a poco, se ve como ciertos sectores de la sociedad peruana convocan todo un arsenal
juridico y simbélico en provecho de la reconciliacion y de la unidad del pais. De ser una herra-
mienta de diagndstico, los caminos incas se han convertido en un posible remedio: el simbolo

puede parar... Anuncia la guerra, la venganza, profetiza el rechazo violento y radical del orden social hecho
de desigualdad y explotacion” (Borras 2001, p. 533).

184  Este trabajo toca de manera general estos movimientos, que en el Perti son diversos y fragmentados, y
generalmente son producto de una visién urbana de los Andes y que promueven reivindicaciones de caracter
étnico, frecuentemente basadas en una visién apologética del pasado inca. Si bien la mayoria de las manifes-
taciones publicas de los movimientos indianistas son festivas y abiertas, se dan también algunas otras que
tienen una base retorica mas esencialista e identitaria. En ciertos casos, pueden revelar supuestos evolucio-
nistas, incluso raciales. Para profundizar en este tema, véanse Kristal (1991), Galinier y Molinié (2006), Favre
(2009) y Solari (2015).



250 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

comun de todos los peruanos que trascenderia las diferencias y proporcionaria la garantia de
una unidad reencontrada por medio de una renovada democracia de la memoria traida desde
el pasado, cuyo uso social proveeria el legado y la promocién de una politica publica a gran
escala. Este movimiento encuentra respuesta en ciertos sectores del Estado ligados a la cultura
y al patrimonio, grupos indianistas, algunos sectores académicos y de los derechos humanos.

Después del conflicto armado interno, la invocacion de los caminos incas y su traduccion
en una politica publica se ha llevado a cabo en un lapso de tiempo muy corto: la proximidad
entre el mundo politico y la arqueologia peruana, el turismo de masas y, de manera general, el
movimiento internacional en favor del patrimonio encarnado por la UNESCO han favoreci-
do el paso de la comunidad de culto a un reconocimiento oficial del Estado peruano, a través
el Ministerio de Cultura.

La “comunidad de culto oficializada” se ha convertido en el reflejo de divisiones socia-
les y territoriales que atraviesan la sociedad peruana, que hacen del Estado el predominante
promotor de estrategias de empatia evocadas por Casalino (2016); un instrumento con un
numero reducido de actores, que buscan obtener la legitimacion colectiva del resto de la so-
ciedad: inventar, mediante el patrimonio, una nueva figura heroica de la patria, encarnada en
el propio territorio.

El proyecto Qhapaq Nan se ha convertido en el motor de una politica que busca la masiva
adhesion de comunidades rurales de la Cordillera en nombre de la tradicion y del desarrollo,
luego, de la participacion, y ultimamente, de la inclusion y los derechos culturales asumiendo
el discurso de los Derechos Humanos. Estos legitiman el establecimiento de grandes narra-
tivas patrimoniales y practicas asociadas que reflejan espacios de mediacién eminentemente
ambiguos y contradictorios, que se reflejan en la politica de comunicaciones del proyecto, y
cuyo analisis a profundidad merece otro articulo.

No se trata tampoco de crear una dicotomia ficticia entre Estado y actores locales, ni de
idealizar a las comunidades, sino de analizar los discursos y las practicas de los actores de la
patrimonializacién: en qué medida siguen sirviendo para validar los intereses de los que los
impulsan (Ascensio 2018) o en qué medida también esta estrategia promueve espacios a favor
de la legitimidad y la articulacion de demandas de las comunidades, para posicionarse como
actores de la sociedad peruana del postconflicto.

Como lo reflejan los ejemplos citados al inicio de este articulo ~-Huamachuco, Pachachaca
y Q’eswachaca-, la légica de patrimonializacién actual sigue dogmas (intangibilidad, tradi-
ci6én), consumos, usos y reacciones de los actores externos y legitimados (turistas, arquedlo-
gos, comunidades de culto), que terminan dando poco lugar a las dindmicas y los sentidos que
las comunidades andinas del pais tienen alrededor de sus procesos de memoria, territorios
y bienes comunes. Eso implica también cuestionar las problematicas y roles de los actores
individuales y colectivos que viven alrededor de los caminos rurales, asi como analizar pro-
fundamente los diagndsticos y las estrategias del sector Cultura del Estado peruano como la
“puesta en valor” y la centralidad simbolica de los monumentos arqueoldgicos como recurso
privilegiado, casi exclusivo, en la produccion de dindmicas y sentidos a nivel local.

Este fendmeno crea, a veces, tensiones con sectores del movimiento indianista, debido a las
rivalidades en el dominio de las manifestaciones publicas de los caminos incas. Finalmente,
todos terminan formando parte de un movimiento que promueve un discurso étnico cons-
truido a partir de un pasado inca mitificado, al servicio de la construccién de la nacion. La
comunidad de culto perpettia asi, de manera renovada y en un contexto contemporaneo, las
jerarquias instauradas en la produccion de imaginarios territoriales desde el siglo XIX. Visto



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 251

asi, este fendmeno refiere efectivamente a la nacion y sus simbolos. Como seflalé Anne-Marie
Thiesse (1999, p. 14):

Pertenecer a la nacion es ser heredero de ese patrimonio comun e indivisible, conocerlo y reverenciar-
lo... La nacién nace de un postulado y de una invencién. Sin embargo, ésta no existe sin la adhesion
colectiva a dicha ficcion. Las tentativas abortadas son numerosisimas. Los éxitos son fruto de un
proselitismo sostenido.

En una sociedad eminentemente fragmentada como la peruana, hacer de un bien monu-
mental un marcador del pasado, asegurarle una funcién simbolica indistinta -reconciliadora,
patridtica— revela grietas en torno a temas claves como la relacién con el tiempo, la natura-
leza o la percepcion de lo religioso. Cuando éstas se inscriben en la esfera publica a través de
espacios poco regulados, marcados por las logicas de la economia de mercado (turismo) y de
politicas publicas ideologizadas, es inevitable que repercutan jerarquias de todo tipo y légicas
de poder. Este tipo de reconciliacion y desarrollo resulta entonces del surgimiento de una
hegemonia adicional y en desmedro de una democracia de la memoria difusa, o por lo menos
imposible de decretar.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Aldana, Susana

1999 Poderes de una region de frontera. Comercio y familia en el norte (Piura,
1700-1830). Panaca, Lima.

Arguedas, José Maria

1958 Los rios profundos. Losada, Buenos Aires.

Ascensio, Raul

2018 Sefiores del pasado. Arquedlogos, museos y huaqueros en el Peri. Instituto de
Estudios Peruanos, Lima.

Belatinde

1959 La conquista del Perti por los peruanos, Eds. Tawantinsuyu, Lima.

Beverley, John

2002 Prélogo. En Indigenismo y nacion: los retos a la representacion de la subal-

ternidad aymara y quechua en el Boletin Titikaka (1926-1930), editado por Ulises Zevallos, pp
11-19. Institut Francais d’Etudes Andines, Lima.
Bonilla del Valle, Ernesto

1946 Jauja: estampas del folklore. Lopez, Buenos Aires.
Borras, Gérard
2001 Entre kenas et pututus: la représentation de “l'autre” dans la littérature des

pays andins. Caravelle 76(1):527-536.

Casalino Sen, Carlota

2016 Comunidad de culto y construccién del héroe: la rebelién de Tacna y Fran-
cisco de Zela (1811-1911). En La Independencia como representacion. Historiografia, conme-
moracion y escultura piiblica, editado por Alex Loayza, pp 103-134. IEP, Lima.

Chalopin, Jean, Mitsuru Kaneko, Mitsuru Majima y S6ji Yoshikawa

1982 Las misteriosas ciudades de oro. NHK-Antenne 2-Pierrot. Tokio.



252 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Cornejo, Antonio

1996 Una heterogeneidad no dialéctica: sujeto y discurso migrante en el Peru
moderno. Revista Iberoamericana LXI1:176-177.

Delacroix, Dorothée

2016 De pierres et de larmes. Mémorialisation et discours victimaire dans le Pérou
d’aprés-guerre. Institut Universitaire Varenne, Parfs.

Espinosa, Ricardo

2006 La gran ruta inca. El Qapaq Nan. PetroPert, Lima.

Favre, Henri

2009 Le mouvement indigéniste en Amérique latine. UHarmattan, Paris.
Galinier, Jacques y Antoinette Molinié

2006 Les néo-indiens: une religion du Ille millénaire. Odile Jacob, Paris.

Gerbi, Antonello

1940 Caminos del Perti. Historia y actualidad de las comunicaciones viales. Banco

del Crédito del Peru, Lima.
Glave, Luis Miguel

1988 Tambos y caminos andinos en la formacién del mercado interno colonial.
Anuario de Estudios Americanos XLV:83-138.
1989 Trajinantes: caminos indigenas en la sociedad colonial siglos XVI / XVIL

Instituto de Apoyo Agrario, Lima.
Gnecco, Cristobal

2017 Obsesion por las ruinas..y la ruina del Qhapaq Nan. El Malpensante
182:54-59.

Hergé

1948 El templo del Sol, Las aventuras de Tintin, Paris, Casterman.

Hyslop, John

1992 Qhapaq Nan. El sistema vial inkaico. Instituto Andino de Estudios Arqueo-

légicos-Petrdleos del Pert, Lima.
Hobsbawm, Eric y Terence Ranger

2002 La invencion de la tradicion. Critica, Barcelona. 1983.
Instituto Nacional de Cultura
2005 Reconocimiento y registro del entorno territorial del Qhapaq Nan: El Qha-

paq Nan en la ruta del Chinchaysuyu entre Acostambo y Huanucopampa. Instituto Nacional
de Cultura, Lima.

2006 Reconocimiento y registro del entorno territorial del Qhapaq Nan: el Qhapaq
Nan en la ruta del Chinchaysuyu entre Huanucopampa y Conchucos. Instituto Nacional de
Cultura, Lima.

2006 Reconocimiento y registro del entorno territorial del Qhapaq Nan: El Qha-
paq Nan en la ruta del Chinchaysuyu entre Pids y Chachapoyas. Instituto Nacional de Cultu-
ra, Lima.

2008 Reconocimiento y registro del entorno territorial del Qhapaq Nan: El Qha-
paq Nan en la ruta del Chinchaysuyu entre Vilcashuamdn y Chinca Alta. Instituto Nacional de
Cultura, Lima.

Jallade, Sébastien

2011 La réinvention des routes incas: représentations et construction de la mé-
moire au Pérou (2001-2011). Droit et Cultures 62(2):119-137.



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 253

2015 Pasiéon Huamachuco. Autoproducido, 14, Lima. Recuperado de https://vi-
meo/149937086 el 13/05/2020.
2018 Qhapaq Nan. Les chemins incas et le choc des mémoires. En 7 routes my-

thiques. Quand I’Histoire se méle a la légende, editado por Alain Musset, pp 75-95. A. Colin,
Paris.

2020 Los caminos andinos en el Peru: contradicciones y desafios para una po-
litica publica intercultural. En Cristébal Gnecco, El sefiuelo patrimonial. Pensamientos post-
arqueoldgicos en el camino de los incas, Didlogos en Patrimonio Cultural, vol. 2, pp 105-121.
Maestria en Patrimonio Cultural UPTC, Tunja.

Jofré, Carina

2017 Una mirada critica de los procesos de patrimonializacion en el contexto
Mega-Minero. Tres casos emblematicos en la provincia de Provincia de San Juan, Rep. Argen-
tina. En Arqueologia comercial: dinero, alienacién y anestesia, editado por Roberto Pellini, pp
143-175. JAS Arqueologia, Madrid.

Kristal, Efrain

1991 Una vision urbana de los Andes. Génesis y desarrollo del indigenismo en el
Peri, 1848-1930. Instituto de Apoyo Agrario, Lima.

Lajo, Javier

2003 Qhapaq Nan. La ruta Inka de sabiduria. Abya-Yala, Quito.
Lumbreras, Luis Guillermo
2004 Presentacion. Proyecto Qhapaq Nan, Informe de Campafia 2002-2003. Ins-

tituto Nacional de Cultura, 5-17.

Martorell, Alberto

2008 Itinerarios culturales y patrimonio mundial. El patrimonio como factor de
interrelacion o conectividad cultural. Universidad San Martin de Porres, Lima.

Mayer, Enrique

1971 Un carnero por un saco de papas: aspectos del trueque en la zona de Chqu-
piwaranga. Revista del Museo Nacional 37(26):184-196.

Méndez, Cecilia

1993 Incas si, Indios no. Apuntes para el estudio del nacionalismo criollo en el
Peru. IEP, Lima.
2011 De indio a serrano: nociones de raza y geografia en el Peru (siglos XVIII-

XXI). Histérica 35(1):53-102.

Merveille, Nicolas

2010 Logique procédurale et dispositifs de mesure, Ethnographie d'une ONG de
conservation et développement au Pérou. Tesis doctoral, Ecoles des Hautes Etudes en Sciences
Sociales, Paris.

Mesclier, Evelyne

2001 De la complementariedad a la voluntad de “aplanar los Andes™ representa-
ciones de la naturaleza y pensamiento econdémico en el Pert del siglo XX. Bulletin de I'Institut
Francais d’Etudes Andines 30(3):541-562.

Meza Bazan, Mario Miguel

1999 Caminos al Progreso. Mano de Obra y Politica de Vialidad en el Peru : la
Ley de Conscripcion Vial, 1920-1930. Tesis de licenciatura, UNMSM, Lima.



Ministerio de cultura, Proyecto Qhapaq Nan

2012 El puente Q'eswachaka. Ingenieria y tradicion andina (DVD). Ministerio de
cultura, Lima.

Protzel, Javier

2013 Espacio-tiempo y movilidad. Narrativas del viaje y de la lejania. Universidad
de Lima, Lima.

Pugliesi, Renzo (Editor)

2011 Las voces de los pueblos a la vera del Qhapaq Nan, Vol. 1. Piura, Cajamarca,
Amazonas y La Libertad. Ministerio de Cultura, Lima.

Regal, Alberto

1936 Los caminos del Inca en el antiguo Perii. Editorial Sanmarti, Lima.
Rendén, Maria Luisa
2017 Reconstruyendo el Qhapaq Nan en Ecuador y Pert. Tesis de doctorado,

FLACSO, Quito.
Riva-Agtiero y Osma, José de la

1995 Paisajes peruanos. PUCP, Lima.
Robin, Valérie y Dorothée Delacroix
2017 Categorizacion étnica, conflicto armado interno y reparaciones simbo-

licas en el Pert post-Comision de la Verdad y Reconciliacion (CVR). Nuevo Mundo Mun-
dos Nuevos, Debates. Recuperado de http://journals.openedition.org/nuevomundo/71688 el
13/05/2020 (Consultado por ultima vez el 01 de junio 2020).

Solari, Mirko

2015 Les chemins de l'ethnicité: parcours identitaires des descendants des mit-
mas cafaris dans la région andine (XVIe-XXIe siécle). Tesis de doctorado, EHESS, Paris.

Thiesse, Anne-Marie

1999 La création des identités nationales. Europe X VIIle-XXe siécles. Seuil, Parfs.
Ulfe, Maria Eugenia
2011 Los cajones de la memoria: la historia reciente del Per( a través de los reta-

blos andinos. PUCP, Lima.

Valdivia, Gustavo

2012 (Re)tejiendo el espacio en los Andes. Las sociedades agropastoriles del sur
andino Pertiano frente al proyecto geogréfico del neoliberalismo. En Viejos problemas, nue-
vas alternativas. Estrategias de lucha contra la pobreza gestadas desde el sur, editado por Ana
Maria Pérez y Nelson Antequera, pp 253-276. CLACSO, Buenos Aires.

Vich, Victor

2002 Vicisitudes tragicas: territorio, identidad y nacién en los Paisajes Peruanos
de José de la Riva-Agiiero y Osma. Revista Andina 34: 123-134.

Von Hagen, Victor

1958 os caminos del sol. Editorial Hermes, Buenos Aires.



MINERALES CONTEMPLATIVOS, PLANTAS COMPANERAS Y
RUINAS EMBRUJADAS. PROEZAS DE UNA HISTORIA LOCAL,
ALTERNATIVA Y CRITICA DE LA MINERIA EN BRASIL

LOREDANA RIBEIRO, SARAH SCHIMIDT

La region de Diamantina, Minas Gerais (sudeste de Brasil), es una de las zonas de reservas
minerales de alto potencial econémico identificado, cuya extraccién comenzé en los tiempos
de la Colonia. Desde entonces, es continuamente explotada por empresas de mineria (figura
1). También desde esa época, en la regién viven comunidades, muchas de origen quilombola,
que histéricamente se dedican al garimpo bragal. Este consiste en una practica tradicional de
extraccion mineral a pequefia escala, sin uso de maquinas o de aditivos quimicos y con fuerza
de trabajo sobretodo familiar. En esa region de Brasil, el conflicto mineria/garimpo es tan
antiguo como el encuentro de ambas précticas extractivas, que llevan mas de tres siglos de
interacciones poco amigables. A partir de fines del siglo XVIII, una alianza entre cientificos
(sobre todo gedlogos y minero6logos) y la Corona portuguesa, invirtié grandes esfuerzos en
describir y explicar las desigualdades tecnoldgicas entre la mineria y el garimpo, lo que resul-
t6 en desventaja y exclusion del segundo. Desde entonces, la ciencia sigue siendo complice,
voluntariamente o no, de los conflictos socioambientales que involucran a las comunidades
tradicionales garimpeiras y ala mineria industrial, subsidiando entendimientos y reglamenta-
ciones que marginan cada vez mas las practicas y los practicantes del garimpo bragal (Ribeiro
2013).

BEM VINDO A S. JOAODACHAPADA
T—

\_!‘\7
‘?{?‘\{fr\‘ﬁj
o 2 S
S SR

Figura 1. Mapa de localizacién.

Buena parte del potencial de las situaciones de conflicto para generar reflexiones descolo-
niales reside en la posibilidad de entender (y aprender con) las articulaciones y movilizaciones
que definen la resistencia de los pueblos llamados ‘colonizados’. Aqui, son principalmente
(pero no exclusivamente) las narrativas, trayectorias y experiencias de mujeres negras de Sdo



256 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Jodo da Chapada, distrito de Diamantina, con el garimpo bragal, con la espiritualidad, con la
mineria capitalista y con el agronegocio que nos hablan sobre la forma local de comprender y
vivir el mundo. En las interacciones garimpeiras con el mundo, buscamos los entendimientos
compartidos a través de los cuales se resiste la colonialidad (sensu Lugones 2014), las practicas
ontoldgicas y cosmologias que pasan de mano en mano y de boca en boca, que participan de la
produccion social cotidiana de las personas y que, compartidas, permiten su reconocimiento
a través de la comprension de sus actos. Aqui no tratamos sobre los enfrentamientos directos,
sino de las formas sutiles, persistentes y rutinarias, de resistencia y de existencias alternativas
a la occidentalidad, como las que marcan la trayectoria del colectivo garimpeiro que sostiene
esa reflexion.

En Sdo Jodo da Chapada, muchas familias insisten en autoidentificarse como garimpeiras,
a pesar de que esa forma secular de extractivismo tradicional estd siendo cercenada, frenada o
en algunos casos terminantemente prohibida por el Estado desde la década de 1980. Por toda
la region, es comin que pequeilas comunidades rurales tengan su sustento organizado a par-
tir de actividades estacionales de cultivo y de garimpo bragal, junto con actividades cotidianas
de recoleccién que incluyen un sinnumero de items relacionados a cuidados del cuerpo y de
la espiritualidad. La recoleccién incluye, sobre todo, plantas para uso medicinal, para bendi-
ciones, para comer, para hacer, o para ayudar en la manutencion del fuego, para la confeccion
de almohadas, escobas y cestas, etc.

La btisqueda de una buena vida es una narrativa comun en Sio Jodo da Chapada pero
las practicas relacionales de las personas con los minerales y vegetales con los cuales convi-
ven, indican que ese entendimiento local de ‘buena vida’ no es compatible con la acumula-
cién material. La reciprocidad y la mutualidad en las relaciones con el resto del mundo que
no es humano impiden la realizaciéon de la mentalidad acumuladora por encima de todo.
Como ejemplificaremos mas adelante, las asociaciones con seres sobrenaturales, diamante,
oro, tierra, lluvia, plantas, ruinas, etc. estin empapadas de evidencias que muestran que la
abundancia garimpeira no puede suplantar el bienestar de los diferentes seres que habitan el
mundo. También reflejan los esfuerzos invertidos para garantizar la manutenciéon mutua de
la existencia. La relacion con el mundo basada en la mutualidad, la reciprocidad y el afecto ca-
racteriza al garimpo bragal como colectivo de entes-en-relacion y lo posiciona al margen de la
ontologia occidental y de sus grandes divisiones, especialmente con el rechazo a las fronteras
que aislan naturaleza y cultura, objeto y sujeto. Lo que las comunidades de garimpo bragal (asi
como muchas otras comunidades tradicionales) tienen para enseflarnos actualmente es con-
siderado clave por los cientificos que discuten como lidiar con el Antropoceno:™®® reconocer
al humano como especie entre especies interrelacionadas (Chakrabarty 2013), se consideran
las multiples temporalidades y espacialidades enredadas con entidades relacionales que in-
cluyen el mas-que-humano, otro-que-humano, inhumano e incluso el humano como humus
(Haraway 2015).

185 Antropoceno, Plantacionoceno, Capitaloceno son nombres propuestos para designar la intensidad de
la accién humana de los ultimos siglos, como fuerza geofisica capaz de cambiar los sistemas biofisicos del pla-
neta entrelazando las cronologias humanas y no humanas (Savi 2017). De acuerdo con Dipesh Chakrabarty
(2013), la intercalacion entre el tiempo humano y el tiempo de la ‘naturaleza’ torna necesario transformar el
modo como los aprehendemos para ser capaces de pensar al ser humano como una especie entre especies. De
modo similar, Donna Haraway (2015) defiende que para enfrentarse con el Antropoceno hay que considerar
que ninguna especie actua sola, que agregados de especies organicas y de actores abiéticos hacen historia
tanto del tipo evolutiva como también de otros tipos.



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 257

La discusion esta dividida en cuatro partes. Primero, presentaremos brevemente el garim-
po bragal y su historia en la region. Después, siguiendo a los minerales y las plantas, explora-
remos algunas superposiciones de las actividades extractivas tradicionales con la cosmologia
que informan las comunidades locales. En contraposicion con la mineria capitalista, intenta-
remos mostrar como en el modo de vida garimpeiro las relaciones entre humanos y minerales,
plantas y animales, pueden darse no sobre la base de explotaciéon y dominacion, sino a partir
de la relacionalidad, de los intercambios y de la mutabilidad.

En seguida, a partir de ruinas y cercas de delimitacion, discutiremos como, desde media-
dos del siglo XIX, la reglamentacion juridica sobre el uso y la ocupacién del suelo actta en la
contencion del movimiento garimpeiro dentro de la regiéon. Materialmente esa accién del Es-
tado opera a través del cercamiento de los terrenos antes disponibles para el garimpo y demas
recolecciones, intensificando el proceso de reduccion de acceso a las tierras de uso comunal,
proceso de despojo ya iniciado con las companias mineras en el siglo XIX. Hoy, contenidas
en espacios delimitados, las ruinas y demas evidencias materiales de la introduccién de la
mineria industrial en la regién protagonizan historias de lugares malditos y embrujados. Las
narrativas sobre fantasmas y cercamientos son tratadas aqui como historias creibles y criticas
de la explotacion capitalista y los riesgos asociados a su adhesion.

En Brasil, las comunidades de garimpo artesanal tratan, hace mas de tres siglos, con legis-
lacién y politicas publicas que fortalecen las bases juridicas para reprimir y desmantelar sus
practicas tradicionales, contribuyendo a su marginalizacién social. Como discutiremos en
la tltima seccidn del texto, entre esas acciones, algunas de las mas eficaces para la represion
y la prohibicion del garimpo surgieron en Brasil después de la tltima dictadura, justamente
en el momento en que el tema del patrimonio invadia la agenda de los diversos movimientos
sociales difundidos por la sociedad civil. Desde ese contexto, el garimpo es un tema de la -y
combatido en la- politica nacional del medio ambiente, establecida por el régimen militar e
implementada en el contexto de redemocratizacion del pais. Sin embargo, con el crecimiento
del campo del patrimonio, en la actualidad se ve su ingreso en las comunidades tradicionales
del garimpo bragal, las cuales se encuentran disputando ahora su (re)valorizacion, al mismo
tiempo que desenredan sus conexiones con las demds actividades de manutencion cotidianas.

GARIMPO, MINERIA CAPITALISTA Y COLONIALISMO: ACERCA DE LOS
ORIGENES

El poblamiento colonial de Sdo Jodo da Chapada se relaciona con el agotamiento de la ex-
plotacién de diamantes en menores altitudes, con el descubrimiento de nuevos yacimientos
en el dreay con la introduccion de conocimientos y maquinarias industriales en la mineria de
Brasil (Ribeiro 2015a). Como es comun en la historia del capitalismo, durante los episodios
de la carrera por el oro, pueblos y aldeas podian ‘brotar’ de la noche a la manana en aquellos
entornos con depdsitos mineros prometedores y recién descubiertos. En el caso de Sdo Jodo
da Chapada, el campo en cuestion fue el del Barro, hoy a 1 km del centro del poblado, aban-
donado, rodeado de ruinas y apariciones, como discutiremos mas tarde. A lo largo del siglo
XIXy desde entonces, muchas personas se trasladaron al poblado, ya fuese para trabajar en la
mineria industrial que se organizaba o para intentar suerte encontrando yacimientos locales
por cuenta propia.



258 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

La poblacién de Sdo Jodo da Chapada es mayoritariamente negra y en gran parte descen-
diente de grupos que se asentaron —desde el siglo XVIII- en aquella area, sobre las margenes
menos vigiladas del territorio demarcado por la corona portuguesa para la explotacion de
diamantes en Brasil, conocida como Distrito Diamantino. De la actuacién clandestina de
personas de los muchos quilombos y pequefios poblados que se formaban entonces, surgio el
nombre “garimpo”, derivacidn de “grimpeiro”, como se decia en el siglo XVIII a las personas
que trabajaban marginalmente respecto a la regulacion colonial y que huian para las “grim-
pas” (morros altos), a la menor sefial de destacamentos policiales (Saint-Hilaire 2004).

Uno de los principales sitios de origen de la poblacién actual de Sdo Jodo da Chapada es
el Quartel do Indaid, distante 9 km de alla y considerado uno de los primeros asentamientos
quilombolas reconocidos por el Estado en Minas Gerais. Una de las historias de fundacion del
quilombo, narrada por Anna Afonsa Pereira (79 afos), cuenta que dos grupos, uno indigena y
uno negro, encontraron al mismo tiempo un paraje apacible a la vera del rio Caeté-Mirim. Las
conversaciones entre los lideres de cada lado resultaron en el acuerdo de vivir juntas alli y unir
las parentelas. Hasta muy recientemente, los casamientos entre las dos familias originarias,
Almeida y Pereira eran comunes, preferentemente entre tia/o y sobrina/sobrino.

El garimpar, para esas familias, no puede ser igualado a su homénimo mas conocido, para-
digmaticamente ejemplificado por el garimpo de Serra Pelada en la Amazonia brasilena. Alli
predomina el garimpo mecanizado y capitalista que explota hombres y mujeres persiguiendo
suefos de riqueza, que dispersa mercurio en las aguas, genera sacudidas sismicas en las tierras
y violencia en las personas.'® El garimpo bragal en Sao Jodo da Chapada —conocido en la legis-
lacion y las politicas publicas brasilefias como garimpo artesanal- no se da de modo continuo,
sino estacional, con su cadena operativa distribuida a lo largo del aflo como en la agricultura,
cuyas actividades son intercaladas con el garimpo por muchas familias.

La dinamica del garimpo bragal es intimamente influenciada por las estaciones del afo,
por el régimen de lluvias y por el volumen y topografia de los cursos de agua; por eso su esta-
cionalidad. Principalmente en el verano, durante la temporada de lluvias, se concentran los
esfuerzos de beneficio de los suelos y las rocas extraidas en las temporadas secas. Con el au-
mento del volumen del agua de los rios en el verano, no son necesarias grandes intervenciones
para el lavado y el apure de diamantes. La organizacion social del garimpo bragal es sobre todo
familiar y la divisién social del trabajo es principalmente por edad -ligado a la adquisicion de
habilidades de fuerza, equilibrio, coordinacién motora y conocimiento préactico-, lo que per-

186  En Brasil el garimpo es, al menos desde la segunda mitad del siglo XIX, un término genérico (y muchas
veces peyorativo) que se refiere a cualquier forma de mineria que no sea totalmente industrializada. Por
ejemplo, Serra Pelada en la Amazonia Brasileiia, gand renombre internacional en la década de 1980 con el
rapido y voraz crecimiento de las actividades de garimpo. La carrera por el oro durante los aios de la década
de 1980, atrajo millares de trabajadores de varias regiones de Brasil sin contactos anteriores con la extraccion
minera. Entre 1980 y 1992, cuando fue cerrado definitivamente por el Estado, se estima que casi cincuenta
toneladas de oro fueron extraidas en Serra Pelada, por una multitud de garimpeiros que llegaba a casi a cien
mil personas (Mathis, Brito, Briiseke 1997). Las explotaciones de oro eran principalmente semimecanizadas
y con uso de mercurio para su purificaciéon. Otra diferencia significativa reside en la organizacion social del
trabajo, el cual se basaba en grupos de garimpeiros (exclusivamente hombres) en colaboracion o sobre contra-
to con un tercero, por lo menos hasta que una demanda juridica resultase en la liberacion de la participacion
directa de mujeres en la mineria (Bezerra y Ravagnani 2012).



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 259

mite el aprendizaje de toda la cadena operativa de extraccién, aunque también puede haber
arreglos entre adultos jerarquizados por género (Ribeiro 2015b).

Como el garimpo bragal, esas familias de origen quilombola son también afroindigenas. El
garimpo bragal reine y actualiza técnicas y saberes de la extraccion minera, que comienzan a
ser articulados ya durante el primer siglo de la colonizacién del continente. Silos exploradores
europeos de los siglos XVIy XVII poseian saberes sobre la mineria y la metalurgia, los cuales
remontaban a las experiencias romanas de extraccién y purificacién minera, por su parte,
muchos de esos conocimientos estaban relacionados también con el norte de Africay con la
presencia de pueblos y conocimientos arabes en la peninsula ibérica (Reis 2008). Ya los pri-
meros hallazgos de yacimientos de oro y diamantes en Brasil fueron hechos por expediciones
que se beneficiaron del conocimiento indigena sobre el desplazamiento en el territorio, sobre
los movimientos de las aguas en la tierra (arroyos, rios, lagunas) y sobre la tierra (régimen de
lluvias) (Holanda 1994).

Los primeros hallazgos coloniales se dieron en lechos de arroyos y rios, en los itinerarios
de expediciones depredatorias para busqueda y aprehension de mercaderias valoradas por el
mercado internacional que se incrementaba desde Europa: metales y piedras preciosas, ma-
dera de lefia, especias, cuerpos no blancos para alimentar la esclavitud, paisajes exdticos. Las
expediciones eran organizadas por particulares -y se conocian como “bandeiras™ o por la
corona portuguesa —conocidas como “entradas”™ y eran cominmente guiadas por indigenas.
Hay una vasta literatura producida por cronistas, viajantes y memorialistas que mencionan la
presencia indigena —voluntaria, cooptada u obligada- en las expediciones de los siglos XV al
XVIII, sobre todo en las bandeiras. Con el trafico de personas africanas para el trabajo escla-
vizado en la explotacion del oro, vinieron otros conocimientos. Pueblos con larga tradicion
de extraccién de metales como oro, cobre y hierro habitaban las regiones de Africa de donde
eran originarias las personas traficadas para Brasil entre los siglos XVI y XIX (Burton 1983;
Ribeiro y Leanza 2006; Reis 2008; Ribeiro 2013). Los origenes y los caminos de las técnicas de
mineria organizadas en el Brasil colonial son hibridos e intermitentes.

En Diamantina, las técnicas, procedimientos, instrumentos y conocimientos del garimpo
pueden ser rastreados hasta el siglo XVIII, tanto en la memoria y la genealogia de las familias
locales, como en la documentacién e iconografia historica; sin hablar del propio léxico de la
extraccion minera colonia, fijado en la documentacién escrita (e.g. Machado 1985; Reis 2008)
y oralizado por practicantes del garimpo bragal que nombran objetos, técnicas y estructuras
geologicas a partir del mismo vocabulario de los siglos XVII al XIX (Ribeiro 2013).

El siglo XVIII corresponde al auge de la explotacion minera colonial de Minas Gerais. Con
la carrera por el oro y por los diamantes que se instalo, la apropiacion colonialista de saberes
africanos e indigenas sobre el mundo mineral y natural se expresé con inaudita intensidad.
Rapidamente, los arreglos técnicos de extraccién mineral comenzaron a ser aplicados a gran
escala, con un uso de mano de obra esclavizada que podia alcanzar contingentes, con cen-
tenas o mas de un millar de personas. Al mismo tiempo en que la mineria colonial se con-
solidaba sobre la direccion del Estado o de propietarios particulares con recursos (figura 2),
pequenos grupos familiares o individuos, sobre todo personas negras, indigenas y mestizas
esclavizadas o libres, conducian por cuenta propia otras formas de extracciéon que articulaban
las mismas técnicas y conocimientos, todavia de forma bastante distinta en escala y modo de
operacién, conocida como garimpo bragal. Este aglutina préacticas materiales-sociales que se
oponen a la propia mineria colonial donde se originé. Esa forma de trabajo no es dominada
por las normas capitalistas de optimizacion del tiempo y aumento de la produccién por enci-



260 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

ma de todo, por eso mismo, su permanencia es fundamental a la existencia local de colectivos
ciertamente en interaccioén con, e influenciados por, la occidentalidad, pero que no pueden
ser entendidos como modernos y capitalistas. El garimpo bragal es un efecto de la explotacion
colonial capitalista sobre técnicas, instrumentos, conocimientos y cuerpos no blancos. Es, por
asi decir, un hijo bastardo del Estado colonial, uno que el patriarca intenta controlar, prohibir,
exterminar hace siglos. Pero el garimpo bragal es también una evidencia (material, simbdlica,
discursiva) de la capacidad de los cuerpos “colonizados” para transformarse, (re)adaptarse
y seguir existiendo; articulando elementos (cosas, técnicas, costumbres, creencias) traidos/
impuestos por la colonizacién en formas de conocer y existir que siguen siendo diferentes,
no modernas y no capitalistas; confirmando con su resistencia, la falencia de los discursos de
colonizacién, en cuanto hecho acabado y de inexorabilidad del capitalismo. Como se discute
a continuacion, las relaciones que las personas garimpeiras establecen con el diamante, con el
oro y con las ruinas de la mineria industrial indican que el garimpo bragal como practica fa-
miliar (cada vez menor) no es capitalista, sino anticapitalista. No presupone enriquecimiento
o lucro y acumulacion de riquezas, tal como el cultivo y la recoleccién, sino que contribuye
con el sustento de la familia.

Figura 2. Explotaciones mineras coloniales en Diamantina. A la izquierda, Lapa do Mon-
teiro, 1803, anénimo (reproduccion en Costa 2004). A la derecha, Extraccién de Diamantes,
acuarela de Carlos Julido, 1776 (reproducciéon en Moura 2000).

PROPICIACION, MUTUALIDAD, MANUTENCION. EL TERRITORIO, LOS
ENTES Y LAS COSECHAS

Tradicionalmente, la inmersién en el garimpo bragal y en su mundo de seres animados se
produce desde la infancia. El trabajo familiar potencia la movilizacién de toda la mano de



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 261

obra disponible. Si es necesario, la familia interina se puede concentrar en una misma acti-
vidad, con los pequeios jugando alrededor de los adultos. Mientras se juega, se aprende. El
aprendizaje en el garimpo inicia antes de que las nifias y los niflos comiencen a participar de
las actividades extractivas, los infantes comienzan con el estar cerca, con la mera presencia en
las areas de garimpo. Mientras madre o padre, hermanos y hermanas mayores trabajan, los
ninos juegan, imitan, escuchan historias y consejos, aprenden musica y cantos tradicionales
(figura 3). En la medida en que adquieren fuerza y coordinacidn, las nifias y nifios se involu-
cran mas directamente en las actividades extractivas. A lo largo de la vida en el garimpo, las
personas no aprenden ‘técnicas’ en un sentido cientifico abstracto y desconectado de lo social,
sino interacciones muy especificas con todos los seres que participan del mundo y que, ade-
mds, modelan sus cuerpos. Las técnicas de garimpo son conjuntos de relaciones entre los mas
heterogéneos elementos que participan de actividades extractivas (Ribeiro 2015b).

F

Figura 3. Area de garimpo recientemente trabajada (verano de 2016). Arriba, érea de las
cribas y lavado de grava diamantina; abajo, juguetes infantiles (pierna de mufieca y barco)
abandonados en el suelo. (FotografiasTiagoKickhofel).

La interlocucién con mujeres que curan y hacen bendiciones en Sdo Jodo da Chapada ha
mostrado la importancia de la relacionalidad persona-cosa en la practica del garimpo bragal
y en su régimen de normas y conductas. Ejemplo de eso es la conviccioén de que el garimpo
bragal realizado con éxito es aquel que armoniza los deseos y las intenciones de la persona que
garimpa y los deseos y las intenciones del diamante u oro. El garimpo presupone una relacion



262 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

humano-mineral en la cual el diamante y el oro pueden recusar su participacion, yéndose,
huyendo, moviéndose para otro lugar o simplemente transformandose en piedra comun y
pasando desapercibidos.

La primera aproximacion con el mineral puede ser hecha ofreciendo vinculos de paren-
tesco simbdlico:

La curandera y garimpeira Maria dos Reis, a Maria Macarrio, le ensena que la abertura de los trabajos
en el garimpo debe ser hecha con una pequena oracién donde se proclamen sus buenas intenciones
y pureza de corazon, asegurando la conduccion de los trabajos por Dios. En seguida, la garimpeira o
garimpeiro se ofrece para cuidar del diamante, recibiéndolo como ahijado. Dios bendiga las palabras
garimpeiray el diamante, no bautizado, acepta la oferta de amadrinamiento o apadrinamiento, dejan-
dose encontrar por la trabajadora o el trabajador (basado en la narrativa de Maria dos Reis Amorim,
82 afios, enero de 2016).

El diamante también tiene su propia “familia consanguinea” o, por lo menos, vecinos
proximos. Hay un mineral recurrente en los yacimientos diamantiferos que la geologia ga-
rimpeira trata como ‘cautivo’ y la geologia occidental trata como ‘satélite’. Muchas veces el
diamante asume el color del cautivo, cuando se quiere esconder del garimpeiro. La relacion
entre ambos es muy intima, para Maria Amorim la relacién es familiar: “Usted comenzé a
lavar, usted encontré cautivo, usted sabe que va a encontrar diamante. Ellos son hermanos.
El cautivo viene delante del diamante. El es guapo, igual el diamante”. En la explicacién de
Geralda de Souza, ellos son vecinos, “el cautivo y el diamante son vecinos. Cuando usted
encuentra al cautivo, alli estd el rastro del diamante... los dos son iguales, son pesados igual y
tienen la misma forma”.

En el limite, el suceso o el fracaso de un servicio de garimpo depende del tipo de relaciéon
establecida entre la persona que busca el mineral y el propio mineral. Para garantizar la armo-
nizacién de las intenciones, en Sdo Jodo da Chapada las sanaciones del area del garimpo eran
comunes, principalmente en aquellos casos de ‘mal de 0jo’ 0 ‘quebranto’, situaciones donde la
envidia y la maldad pueden afectar un “garimpo”. Para revertir o evitar situaciones derivadas
de la repulsion que los minerales tienen de la ambicion, de la envidia y de la maldad, son rea-
lizados procedimientos propiciatorios o de cura por las mismas personas que cuidan la salud
y favorecen espiritualmente a los humanos —curanderas y curanderos-. Practicas adivinato-
rias relacionadas al garimpo incluyen la interpretacion de sueios y las sefiales de auspicios.
Varias plantas y objetos pueden participar de los rituales de bendicidn, siendo posible condu-
cirlos con las palabras ciertas y con fuego: “nosotros que somos quilombolas, africanos... en
cualquier rincén hacemos fuego, miramos la brasa y bendicemos” (Maria dos Reis Amorim,
2016). El fuego revela el problema e indica el modo adecuado para tratarlo:

Sila camada de diamante fue identificada y su uso potencial confirmado por la presencia del cautivo
(o rastro de diamante) y otras rocas, y aun asi el lavado de grava no revela diamantes, es porque al-
guien puso mal de ojo en el sitio. El diamante cambid a piedra. Tanto que lo que se ve en el tamiz son
principalmente cautivos: grandes, bien formados, en cantidad. Entonces usted bendice y a veces no
necesita lavar de nuevo, alld estdn los diamantes. ;Qué sucede? Usted sana y vuelve a ver el diamante
(basado en la narrativa de Anna Afonsa Pereira, julio de 2015).

Diamante y oro no solo se transforman en piedra para pasar desapercibidos, también
pueden cambiarse a otro lugar. Ellos huyen de la ambicién y envidia y escogen con quien
relacionarse:



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 263

Quien no es de la paz de Dios, quien tiene el corazén ruin, hace huir al oro. El huye de un area de
garimpo y va para otro lugar. Si la persona es de corazoén ruin, o si ella se encuentra con otra persona
de corazon ruin, jél huye de nuevo! El va huyendo, huyendo, hasta un lugar donde no haya envidia o
ambicion (basado en la narrativa de Maria dos Reis Amorim, enero de 2016).

El diamante con intencién, movimiento, capacidad de contemplacion y transformacion
solo existe en una otra practica ontoldgica, no eurooccidental.'™ Esa relaciéon con los minera-
les, que envuelve convencimiento, conversacion y parentesco, es incompatible con la division
dicotémica occidental moderna naturaleza/sociedad. Las alertas sobre aquellas personas “de
corazén ruin”, frecuentes en las narrativas sobre garimpos infructiferos, encuentran paralelo
en varias de las historias de encuentros de buenos y grandes diamantes cuyo valor de mercado
se disolvio en intermediarios, fiestas, despilfarros, violencia, ruptura de familias y, a veces,
hasta la muerte. Detras de esas narrativas, parece haber la misma alarma contra excesos ma-
nifiestos en las historias de punicién por pecados capitales, como la ambicién, la soberbia y
la gula (Ribeiro 2015a; Schimidt 2018). Ejemplos de esto son la historia del garimpeiro que
invirtié en el agronegocio, llegé a tener un gran rebafio y una plantacién de café, pero muri6
en la miseria, castigado por haber “entrado en otro mandamiento™; la historia de la nifia cas-
tigada a comer un cuenco de gallina y una olla de arroz de una sola vez, por haber reclamado
la pequeria porcion de alimento que le correspondia; la historia de la plaga lanzada por un
parroco en castigo porque el pueblo hizo una procesion religiosa sin esperar su conduccion.

No se planta, no se garimpa ni se recolecta mas de lo que se puede cuidar, cargar, usar o
vender. Quien opera fuera de la reciprocidad, quien “sigue otro mandamiento”, quien quiere
mas de lo que se precisa o le corresponde, no tiene el “corazén puro” y estd sujeto a castigo.'ss

El desplazamiento y el trdnsito son clave para la comprensién del modo de vida garim-
peiro. El movimiento del garimpo es mucho mas que desplazarse de un punto al otro: tiene
histéricamente un itinerario que es propio de la explotacion estacional de los yacimientos
superficiales. En pocos meses se extrae y se prepara la capa diamantifera o aurifera para la
purificacion en la temporada de lluvias; el material es purificado y se busca entonces otro
sitio para garimpar. La eleccion de los lugares depende tanto de los territorios tradicionales,
por donde las familias habitualmente transitan y se integran con el medio, como de las eva-
luaciones del potencial diamantifero/aurifero de los terrenos. El diamante y el oro también se
mueven, precisan ser convencidos de no desplazarse, de no cambiar de lugar. La relacion de

187  Otro ejemplo de relacion con minerales basado en la negociacion con agencia no humana es el de dos
mineros de estaiio de Bolivia (Nash 1988). Con la explotacion colonial de plata y estafio, la entidad ligada a los
cerros y a las colinas para los pueblos indigenas agricultores fue asociada al demonio (europeo) de las minas
subterraneas, entidad que controla los centros de minerales, relevando a quien le hace ofrendas y castigando
a quien la ofende. Otro ejemplo de esto es el trabajo de Carina Jofré (2019) donde discute como los trabajado-
res y comunidades afectadas por la megamineria en Argentina incluyen minerales activos (que se mueven y
penan) y fantasmas en su cosmopolitica.

188  De hecho, investigaciones como la de June Nash (1988, 1993) y Michael Taussig (1993) muestran cémo,
bajo una superficie de catolicismo popular, acttian ritos anteriores a la Conquista, cuyo propdsito es garanti-
zar la armonia con lo sobrehumano y la sobrenaturaleza. Para Taussig, la recurrente presencia de entidades
malévolas y de castigo en comunidades sudamericanas sometidas a la l6gica del mercado resulta de la aso-
ciacién nativa entre el diablo, ese personaje europeo, y el fetichismo de la mercaderia. La ritualizacion de esa
asociacion se daria, ella misma, como elemento de resistencia y critica al nuevo ordenamiento econémico
impuesto por el colonialismo.



264 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

mutualidad persona-mineral precisa ser favorecida para contener el movimiento de los mine-
rales y garantizar la continuidad del movimiento humano.

El trabajo no es contenido en un unico espacio y los espacios no son clasificados por
actividades exclusivas. Estas incluyen, por ejemplo, garimpar donde se acampé o alguien
vivid, acampar donde ya se lo hizo antes, acampar donde ya se vivid, vivir donde paso el
rio, encontrar naciente donde ya fue bosque, recoger lena donde su familia ya garimpeo, o
cortar lefia en el antiguo bosque que se incendid... y durante todo eso recolectar aquello
que ayude a garantizar la vida. Los campos tienen mandioca, porotos, calabaza, maiz, cuya
manutencién no demanda presencia diaria. Cada familia tiene los trayectos por donde ca-
mina cotidianamente en cada estacion para recolectar lena o flores ornamentales usadas
para diversas artesanias. El movimiento es vida y la vida no reside apenas en seres orga-
nicos. Asi como con el diamante, las relaciones con los otros seres no estin basadas en la
divisién naturaleza/cultura que se desdobla en objeto/sujeto; por el contrario, las relaciones
estan fundadas en negociaciones que consideran las necesidades, las posibilidades y otras
voluntades no humanas.

El constante flujo de actividades hace que los espacios no se definan, sino que sélo sean.
Todo puede suceder en casi todos los lugares, el movimiento de personas es constante. La
mayor parte de las actividades de recoleccion suceden durante las caminatas, lo que las
tornan mas que momentos de desplazamientos entre un lugar y otro. Caminar también
puede ser trabajar, divertirse, aprender, socializar, distraerse. Encontrar vecinos, alimanas,
cosas, entes, percibir el clima y el paisaje, sentir los cambios superpuestos a los lugares que
siempre seran parte de sus historias. Las rutinas son acompafadas de historias contadas y
cantos, alertando sobre los peligros de los excesos y los riesgos de la acumulacién (Schimidt
2018).

El modo de vida garimpeiro se sustenta por la mutualidad, por la manutencién de los de-
mds seres y entes con quien se habita el territorio. Las reproducciones —de ganado, gallinas,
cerdos- suceden en pequefio nimero, de modo que se puedan conocer individualmente, por
nombre y temperamento la mayoria de los animales. Los campos son de un tamafo que la
familia pueda cuidar y mantener ‘limpios’, agradando asi a las plantas para que crezcan fuer-
tes y satisfechas. Son esas relaciones las que garantizan diferentes cosechas garimpeiras de
diamantes, de plantas silvestres o cultivadas, de carne y de leche.

LA FRAGMENTACION DEL ESPACIO: CERCAMIENTO Y RUINAS
EMBRUJADAS

La curandera Maria Eugénia de Almeida dice que “el bosque esta todo vigilado”, en refe-
rencia a las restricciones de acceso para recolectar, garimpar o hasta incluso desplazarse por
caminos antiguos. En ese tdpico, los alambrados y las ruinas de la mineria industrial son los
elementos materiales que conducen la discusion sobre las relaciones de las comunidades tra-
dicionales con la occidentalidad y lo que esta trae aparejado.

El cerco, en Sdo Jodo da Chapada, es un instrumento clave para el desarrollo del capitalis-
mo y la ocupacién de la vida, impidiendo la circulacién no sélo de las personas, sino también
de muchos otros seres. El impide la libre interaccién y retira los medios de sobrevivencia de
las relaciones mutuas de manutencion, relaciones que por eso mismo no son modernas. Para
garantizar que los cercamientos se puedan dar en cualquier tiempo y lugar, interfiriendo en



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 265

territorios y relaciones tradicionales con la tierra, una de las principales acciones del Estado
moderno es la reglamentacion de la propiedad y el uso de la tierra.'®

La historia de legislaciéon minera brasilefia es una sucesion de tentativas de instituciona-
lizacién de normativas que acaban por capitalizar las relaciones de extraccion tradicional
llamadas aqui garimpo bragal. Leyes y decretos relativos a la explotacion de recursos mineros
y a la propiedad de la superficie son elaborados a partir de la segunda década del siglo XIX,
fortaleciendo los ajustes y las ambigiiedades juridicas necesarios para favorecer el desarrollo
de la concentracién de tierras mineras en manos de la mineria industrial de capital interna-
cional en Brasil. Pero la reglamentacion de explotacion minera (subterrdanea) colisionaba con
la cuestién de la propiedad de la tierra (superficial).

La constitucion de 1824 de Brasil establecia que los recursos mineros eran propiedad de la
nacién y garantizaba el derecho individual pleno a la propiedad, llevando a décadas de inter-
pretaciones conflictivas sobre la posesion de la tierra, incluyendo el subsuelo. La Constitucion
de la Republica de 1891, con la adopcion del derecho agrario, transfirié el derecho de explo-
tar el subsuelo al propietario de la superficie (Renger 1999; Martins 2008). Mientras tanto,
en 1850 fue promulgada la Ley de Tierras, que establecia la necesidad de un documento de
compra-venta y del registro publico de la escritura para confirmar la propiedad. En conjunto,
esas reglamentaciones actuarian en el sentido de instalar una desigualdad en el acceso y en la
manutencion de la tierra comunitaria en el medio rural. La misma Constitucién Federal de
1891, que establecio la extension del derecho de superficie a las explotaciones mineras y que
promovi6 una carrera en la reglamentacion de los titulos para la posesion de los ciudadanos,
transfirid las ‘tierras devueltas’ a los Estados, incluyendo aquellas no reivindicadas por quie-
nes las habitaban, tanto por la falta de recursos como por ignorar la existencia de la Ley (Costa
Filho e Mendes 2013).

Ese proceso culmind en las transformaciones instituidas en la segunda mitad del siglo XX,
las cuales acaban con los acuerdos y las practicas locales y seculares, sustituyéndolas por coo-
perativas registradas y reglamentando sus practicas. Eso desconfiguré completamente el po-
tencial de circulacién y la relacion con el paisaje, reduciendo las areas pasibles de explotacion
y empujando cada vez mds a las personas en direccion a las normas capitalistas de organiza-
cion del trabajo. En 1989, se instituyd el régimen de autorizacion de garimpo, atin vigente, que
permite la explotacion minera por empresas después de estudios previos de licenciamiento
ambiental. Este es un golpe dramatico a las practicas tradicionales, porque la ley deslegitima y
atropella violentamente la organizacion social del trabajo en el garimpo, la divisién de tareas,
la estacionalidad y la escala de los trabajos.

Los anos inmediatamente posteriores a la promulgacion de la ley fueron de violenta e in-
tensa represion de la extraccion ilegal. Desde el cambio hacia el siglo XXI, continué un in-
cremento en la vigilancia para la proteccion de los santuarios ecolégicos de Diamantina -Séo
Jodo da Chapada y los poblados proximos se encuentran en el area de la unidad de conserva-
cion estatal (Parque Estatal Biribiri, creado en 1998) y federal (Parque Nacional de las Siempre
Vivas, creado en 2002)-. Cualquier actividad extractiva, sea o no regulada por legislacién
especifica, estd sumariamente prohibida dentro y en las areas del entorno de los parques.

Los alambrados que dividen las propiedades prosperaron en la region de Sdo Jodo da Cha-
pada a mediados del siglo XX, periodo bien posterior al auge de la concentracién de tierras

189  Ver Silvia Federici (2017) para un analisis feminista de los cercamientos en la Europa de la transicion
al capitalismo.



266 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

mineras. En aquella época, por supuesto, la mineria industrial en el distrito de Sao Jodo da
Chapada y en su entorno ya tenia impreso su propio pasado en las ruinas de extraccion mine-
ra del siglo XIX que se propagaban por la region, inclusive en las areas de la mineria activa del
periodo. Tales ruinas eran lugares temidos, embrujados, evitados. Sobre las ruinas se cuentan
muchas historias que asustan. El cercamiento, al incluir las ruinas en su interior, parece estar
contribuyendo con el cese —o la reduccion- de las narrativas sobre lugares embrujados.

Junto con la marginalizacién del garimpo y su asociacién con la impericia técnica y la po-
breza (Ribeiro y Leanza 2006; Ribeiro 2013), el cercado de los terrenos antes disponibles para
el garimpo y demads colectas —y la consecuente intensificacion del proceso de fragmentacion
del paisaje tradicional- es una de las imposiciones del occidentalismo que mads efecto tiene en
la vida de las familias de Sdo Jodo da Chapada. En la memoria oral de la poblacion, la medi-
cion de terrenos y su cierre con cercos se asocia a la llegada de un parroco durante la segunda
mitad del siglo XX:

El cercamiento no tiene muchos afios. Quien tiene mas edad recuerda los tiempos de libertad. Pero
entonces vino el Padre Romano de Alemania y trajo muchas cosas, inclusive ingenieros que comen-
zaron a medir todo. El Padre Romano ayudaba a mucha gente, pero ¢l también trajo los cercados. Y
se volvi6 un “aqui una cerca, alli una cerca, eso aqui es mio. Todo el mundo empez6 a cercar, todo el
mundo empez6 a pelear y la Sierra quedd toda cercada”. De alli, quien vive de la recoleccién en los
campos, quien crecié caminando y recolectando en la sierra, quedo sin libertad porque cada uno cercé
su campo y prohibio la entrada. Llegé el cautiverio, y porteros por todos lados y ninguno puede pasar
(basado en la narrativa de Maria dos Reis Amorin, febrero de 2017).

Entre las acciones del parroco se destacan la creaciéon de un centro comunitario de aten-
cién a la infancia, cuyo edificio abriga diversas actividades ofrecidas por érganos del Estado
y por las universidades regionales que incentivan la adopcién de nuevas practicas en sustitu-
cion de las actividades de garimpo y recoleccion, y la transformacion del cultivo estacional de
subsistencia en agronegocio. El estimulo a la produccién agricola monetaria tiene foco en las
hortalizas, que son plantadas con semillas industrializadas, y en algunos casos modificadas
genéticamente utilizando insumos y técnicas no mecanizadas que difieren mucho del modo
como se lidiaba con el cultivo hasta entonces (Schimidt 2018).

Las personas circulan menos por el campo como consecuencia de los cercamientos. Son
forzadas a recorrer los pocos caminos predelimitados por las entradas. En estos caminos,
muy largos y muy frecuentados por personas, no hay espacio para los otros tipos de seres. Las
plantas son aplastadas por los zapatos de los soldados y por los neumaticos, los animales son
espantados por el ruido de las bocinas y las aguas son canalizadas en tuberias de concreto.
Al ser forzadas a recorrer solo esos espacios, se pierden oportunidades de interaccién con
otros seres —para recolectar es preciso saber identificar las plantas y saber para qué sirven-.
Tales conocimientos son pasados de generacion en generaciéon durante todos los recorridos
que se hacen juntos. De acuerdo con los presupuestos ontoldgicos locales, para la produccién
y reproduccion de esos conocimientos es fundamental el encuentro con todas las cosas que
existen (entes visibles e invisibles).

Los campos en donde las plantas a recolectar pueden ser encontradas también estan siendo
asfixiados por los monocultivos de Eucaliptus y Brachiaria."”® Por medio del monocultivo,
los campos antes florecidos y diversos, se monetizan para la produccion de carbén, madera y

190  Brachiaria es un género de graminea utilizado por ganaderos para la formacion de pastos donde son
criados los ganados de corte y lechero. Brasil es el principal comprador de semillas de este tipo de graminea



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 267

ganado. La proliferacion del monocultivo conjuntamente con el cercado, cambiaron comple-
tamente las relaciones entre la tierra y el trabajo, se pasé de campos de uso comtn con gran
diversidad de especies a una alta concentracion de tierras con pocas especies y pocas perso-
nas. Las gramineas del género Brachiaria no son nativas del bioma Cerrado, pero su rapido
desarrollo, proliferacion y valor nutritivo la torné una de las especies mas relacionadas a la
devastacion de biomas (Pires ef al. 2012), por la captura excesiva de nutrientes y por impedir
el crecimiento de especies rastreras por sembrado.

Las dreas alambradas no pueden ser garimpadas, y lo que hay en ellas no puede ser reco-
lectado por riesgo a ser denunciado ante el 6rgano de fiscalizaciéon ambiental, el IBAMA.
Cuanto menos se ve, menos se interacttia, menos se aprende, menos se afecta, menos se usa.
Estas plantas y animales son sustituidos por productos industrializados adquiridos en rela-
ciones mercantiles. A pesar de eso, la disminucion de las oportunidades en la relacion con los
otros seres —de agarrar una planta, de ver las alimafias, de sentir el agua en la piel, de colocar
el pie en el suelo- distancia a las personas de donde estan, fortificando la moderna dicotomia
naturaleza/cultura (Schimidt 2018). Lo que vemos en Sao Jodo puede ser descripto como una
ocurrencia tardia del proceso que viene siendo teorizado como acumulacién primitiva del
capital. De acuerdo con la tedrica feminista Silvia Federici (2010, p. 90):"*"

No podemos, entonces, identificar acumulacion capitalista con liberacion del trabajador, mujer u
hombre, como muchos marxistas (entre otros) han hecho, o ver la llegada del capitalismo como un
momento de progreso histérico. Por el contrario, el capitalismo ha creado las formas de esclavitud més
brutales e insidiosas, en la medida en que inserta en el cuerpo del proletariado divisiones profundas
que sirven para intensificar y ocultar la explotacion. Es en gran medida debido a estas divisiones im-
puestas —especialmente la division entre hombres y mujeres— que la acumulacion capitalista contintia
devastando la vida en cada rincon del planeta.

Estos impactos sobre los medios de sobrevivencia de las relaciones mutuas incentivan la
aceleracion y la proliferacion de las dinamicas capitalistas en los diferentes aspectos de las
relaciones sociales en Sdo Jodo. Pero las nuevas dindmicas sociales que estan surgiendo desde
este proceso todavia no se rindieron totalmente al modo capitalista. La innovacién y la crea-
tividad que sustentaron el modo de vida de Sdo Jodo da Chapada aun estan activos para la
manutenciéon de ese modo de vida.

Dentro de los terrenos alambrados, hay ruinas. Tal vez como efecto de la fragmentacion de
territorios tradicionales, las ruinas embrujadas de hace algun tiempo atras -mas o menos en
el espacio de una generacién- eran lugares a ser evitados o frecuentados con ciertas reservas
(como ser acompanados o dejando a alguien para vigilar); ahora estdn presos y aislados en
propiedades privadas por donde poco se camina. Jévenes y niflos de hoy ya no oyen tanto las
historias sobrenaturales, pero las personas adultas y mayores crecieron oyéndolas y después
contaron los detalles de las apariciones.

En algunos sitios arqueolégicos, como el Canal do Barro, aparecen fantasmas de mujeres
y nifos. El yacimiento de Barro (figura 4) fue explotado desde el inicio del siglo XIX hasta la
segunda mitad del siglo XX, resultando en la exposicion de altos e inestables taludes que mar-
can en el paisaje local un enmarainado de evidencias de relaciones entre humanos, diamantes y

en el mundo, y su monocultivo ha sido una de las principales causas de destruccion del ecosistema de bosque
cerrado (Rodriguez 2010).

191  Ver también Anna Tsung (2015) y su influyente discusion sobre el papel del monocultivo en la susten-
tacion del colonialismo y la domesticacion de los cuerpos colonizados, sobre todo cuerpos femeninos.



268 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

oro. En el entorno de esos taludes, estan las ruinas de la sede de la hacienda minera y la sala de
maquinas de una minera vecina del siglo XIX, areas de garimpo bragal de los siglos XIX al XXI,
cuyas estructuras mineras del siglo XX estan atravesadas por cercos, carreteras y senderos.

A lo largo del Canal do Barro, estd el puente sobre el arroyo Sdo Jodo, construido en la
época en que el curso de agua fue desviado para que corriera junto a la mineria industrial.
En algunas madrugadas, en las viviendas mas proximas es posible oir un bebé que llora ince-
santemente. Quien pasa al anochecer por la cima del talud del Canal do Barro, bien préximo
al poblado, puede ver a una mujer vestida de novia agarrando agua de la naciente que aflora
alli. Es una novia abandonada. El llanto es el de un nifio abandonado durante un amanecer
especialmente frio en la entrada de la antigua minera, que quiere ser recogido por el alma
caritativa de algun trabajador. El bebé no resisti¢ (Ribeiro 2015a). El puente instalado debajo
de la minera, en el lecho desviado del arroyo, es un sitio de muchos suicidios. Se dice que el
puente esta maldito, alli hubo susurros que atraen a las personas “débiles de espiritu” a que
se tiren desde alli.

Esas son historias contadas sobre todo por mujeres y nifios. Los hombres adultos se burlan
y aunque repitan las historias, sus narrativas suelen ser precedidas por “mi mujer que cuenta
la historia”, o “mi hijo que ofa en la calle y repetia en casa”. Es una dinamica familiar e inti-
ma, que sustenta la presencia de esas narrativas que lidian con las evidencias materiales de
la introduccién de la mineria industrial en la regién en cuanto lugar maldito y embrujado.
La aparicién mds espantosa es la Cobra de Cresta, criatura que habita un conjunto de ruinas
conocidas localmente como la Maquina (figura 4). La serpiente es gigante, su cabeza sale por
la boca de una chimenea con seis metros de altura, zumbando y escupiendo humo.

Figura 4. Sitios arqueoldgicos embrujados. A la izquierda, foto del Canal do Barro en plena
actividad en 1868 (fotografia de Augusto Riedel, reproducida en Lago y Lago 2005) y, en-
cima, foto del mismo sitio en 2016. A la derecha, chimenea de La Maquina, vivienda de la

Cobra de Cresta. Fotografias de Loredana Ribeiro.



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 269

La documentacién histoérica e iconografica permite asociar esas ruinas a una de las prime-
ras compaiias mineras privadas de mediados del siglo XIX. Se trata, probablemente, de la sala
de méquinas -la documentacion escrita e iconografica indica carros empujados por senderos
hacia alli-. La Cobra de Cresta era vista y oida principalmente por mujeres y nifios que usaban
el riacho de atras de las ruinas para lavar las ropas y jugar, o cuando transitaban por el drea en
sus recorridos rutinarios de recoleccion. El extropero Helio Diniz (hoy con 96 afos) siempre
se rie cuando recuerda que su esposa era una de las que volvia a la casa con ropa mal lavada
debido a la aparicién de la serpiente (Ribeiro 2015a).

Es curioso que la cobra, muy a pesar de los males fisicos provocados por su mordida, sea
localmente un simbolo de buen augurio en el garimpo. Sonar con ella es senal de encuentros
en breve. La gigante cobra aprisionada, que se retuerce y escupe humo por la chimenea para
mantenerse activa, su imagen y significados, son muy buenos para pensar la lucha garimpei-
ra. La muerte, inclusive, no estd en el horizonte de la cobra. Al indagar sobre el porqué de no
contar las historias recientes de apariciones de la cobra, dofia Maria Amorim responde sin
pestaiar: “;Morir, ella no murio6 no! Sélo se fue, fue a otro lugar™.

En Sao Jodo da Chapada, las historias de criaturas embrujadas que se hacen ver u oir en
lugares de explotacion capitalista del siglo XIX y XX no son fabulas inocentes para amedren-
tar a los nifos, son historias creibles; relatos de situaciones de estrés social y econémico que
articulan la modernizacion de la mineria y de las relaciones de trabajo, la proletarizacion del
trabajo masculino adulto en la mineria capitalista y la disolucion de las familias (problema-
tizadas en los relatos de entes de nifios y novias abandonadas). Son historias que identifican
efectos de la explotacion industrial sobre colectivos tradicionales, como historias que fortale-
cen la afeccion de la comunidad y de las redes locales de cooperacion social (Ribeiro 2015a).
Junto con las curaciones y los avisos para alejar la ambicion y la codicia y asi ser aceptada/
do por el diamante y el oro, las ruinas embrujadas ayudan a informar la accién colectiva
garimpeira.

Siendo el garimpo, el campo y la recoleccion los pilares del sustento garimpeiro desde siglos
atrds, la gradual mercantilizacion de las relaciones de produccion y la imposicion de legisla-
ciones ambientales disonantes de las practicas de sustento seculares son las principales accio-
nes que vienen transformando la realidad mantenida en Séo Jodo da Chapada. El conjunto
de las actuales legislaciones mineras y ambientales iguala modos de relacién entre los seres
humanos y la naturaleza que son incomparables, y producen efectos diferentes y contradicto-
rios ignorando que muchas de las interacciones ahora prohibidas se basan en otras formas de
relacionarse con los elementos del mundo no-humano a su alrededor. Tampoco consideran
que estas otras relaciones no industriales de extraccion (incluso el garimpo, pero no sélo ¢él)
contribuyen a la produccion de ecosistemas que se quieren proteger.

Este escenario —donde legisladores, 6rganos ambientales, activistas y cientificos son fruto
del distanciamiento entre naturaleza y cultura, y la defienden invalidando otras formas de
relacién que borran los limites producidos por la modernidad- produce “una distribucion
ecolédgica desigual” (Zhouriet al. 2005, p. 18). De hecho, muchas de las interacciones huma-
no - no humano observadas en Sdo Jodo da Chapada son “impensables para aquellos cuyos
conocimientos del mundo se estructura sobre la division moderna naturaleza/cultura” (véase
Holbraad 2003; Watts-Powless 2017; Tola 2016).



270 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

PATRIMONIO COMO POLITICA: EL GARIMPO EN LAS NEGOCIACIONES DE
LAS COMUNIDADES TRADICIONALES CON EL ESTADO

Sao Jodao da Chapada pertenece al municipio de Diamantina, una de las ciudades de Minas
Gerais elegidas como patrimonio cultural de la humanidad en la década de 1990 por su ar-
quitectura, iglesias y relevancia histérica relativas al auge de la mineria colonial en Brasil. En
las tltimas décadas, acompanando las tendencias de extensién y democratizaciéon del campo
de los ‘patrimonios’, en la region ha aumentado el reclamo patrimonial por el garimpo, pero
sobre todo desde la valorizacion de sus aspectos materiales e histdricos tal como se ve en
los museos, sitios arqueoldgicos e histéricos patrimonializados y lugares explotados por el
turismo histoérico en la region. El garimpo valorizado es aquel asociado al pasado idealizado,
romantizado... y muerto. Como practica técnica de segmentos sociales del presente, el garim-
po bragal es invisibilizado y marginado, lo cual puede observarse en las politicas publicas, en
las ciencias y en la opinién publica (buena parte de la poblacién del propio estado de Minas
Gerais posiblemente desconoce el garimpo bragal). Finalizamos este trabajo con algunas re-
flexiones acerca del modo en que los colectivos tradicionales se han manejado con la politica
identitaria en el campo del patrimonio y como el garimpo bragal ha comenzado a ser dispu-
tado como patrimonio cultural ampliando, a partir de este campo, las negociaciones y luchas
de los colectivos tradicionales con el Estado.

En Brasil, hasta la década de 1980, las discusiones sobre el patrimonio se restringieron a
la esfera del Estado e intelectuales que se dirigian a las agencias de preservacion historica.
Cuando la Organizacion de las Naciones Unidas para la Educacidn, la Ciencia y la Cultura
(UNESCO) publicé la Recomendacién para la Salvaguarda de las Culturas Tradicionales y
Populares en 1989, Brasil, que recién salia de la ultima dictadura militar, vivia un momento
de fortalecimiento de las libertades democraticas y legitimacién del nuevo gobierno. Los mo-
vimientos sociales estaban articulados y el pais acababa de promulgar una nueva constitucién
que aseguraba conquistas y derechos para las llamadas comunidades tradicionales. A partir
de fines de los anos 1980, el tema del patrimonio, difundido por la sociedad civil, reinterpre-
tado y utilizado por grupos y asociaciones civiles como instrumento de lucha politica, invadi6
la agenda de diversos movimientos sociales.

La expansion reciente del campo del patrimonio se articula con las transformaciones que
se han operado desde entonces, especialmente la pérdida de exclusividad del Estado nacional
en la elaboracion e implementacion de las politicas de patrimonio. Organizaciones no guber-
namentales, movimientos sociales, empresas, grupos sociales e individuos asumen iniciativas
en el sentido de reivindicar, establecer y contestar patrimonios culturales, dando al campo los
tonos conflictivos y contestatarios que lo caracterizan actualmente (Abreu 2013; Gongalves
2015). Cuando Brasil ratifico, en 2006, la Convencién de Salvaguarda del Patrimonio Inmate-
rial de la UNESCO, ya estaban en curso distintas acciones para la promocién y la proteccién
del patrimonio cultural inmaterial, porque desde el 2000, el IPHAN (Instituto de Patrimonio
Historico y Artistico Nacional) habia creado el Programa Nacional de Patrimonio Inmaterial,
anticipandose a la Convencién de la UNESCO.

Otro impulso al campo del patrimonio en Brasil fue dado por la Politica Nacional de De-
sarrollo Sustentable de los Pueblos y Comunidades Tradicionales (PNPCT). Instituida en el
2007, el PNPCT presenta un amplio alcance de areas, acciones y actividades, coordinadas por
un consejo nacional inclinado a garantizar la sustentabilidad, valorizar la identidad colectiva



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 271

y asegurar los derechos de pueblos y comunidades tradicionales. En los aflos siguientes, se
crearon comisiones a nivel estatal, una de cuyas acciones es la de reconocer a sujetos colec-
tivos de derecho de las politicas publicas. La mitad de los miembros de las comisiones son
representantes de pueblos y comunidades tradicionales. Esas comisiones legitiman las nue-
vas identidades colectivas que han sido asumidas publicamente en las tltimas décadas, y ese
reconocimiento evidentemente favorece a las comunidades como beneficiarias de la Ley. La
PNPCT define a los pueblos y a las comunidades tradicionales como:

[Los] grupos culturalmente diferenciados y que se reconocen como tales, que poseen formas propias
de organizacidn social, que ocupan y utilizan territorios y recursos naturales como condicién para su
reproduccion cultural, social, religiosa, ancestral y econémica, utilizando conocimientos, innovacio-
nes y practicas generadas y transmitidas por la tradicion (Decreto 6.040/2007, art. 3°).

De la comision de Minas Gerais forman o formaron parte (los mandatos son de dos afios)
personas de la regién de Diamantina, representando comunidades extractivas tradicionales
del garimpo y recolectoras de flores.'”* Se nota que esas dos actividades son histéricamente
desempefiadas de modo combinado por las familias de la regién (ambas son estacionales),
pero en las ultimas décadas ellas han sido desarticuladas y asumieron una cara publica (y
exclusiva) de la actividad identitaria. Aqui no tenemos posibilidades para explorar toda la
complejidad de esa aparente desarticulacion de actividades combinadas a las cuales se dedica
el modo de vida tradicional en la region, pero queremos resaltar que esa ha sido la forma de
las comunidades tradicionales para lidiar con las legislaciones y las politicas publicas am-
bientales, mineras y patrimoniales, que criminalizan o invisibilizan el garimpo bragal desde
el siglo XIX, contribuyendo ampliamente a la marginalizacién social de los colectivos que lo
practican.

Una de las acciones mas importantes del Estado contra el garimpo bragal se dio justamente
en el afo en que la UNESCO publicé6 la Recomendacion para la Salvaguarda de las Culturas
Tradicionales y Populares. La Ley 7805, de 1989, impone la necesidad de autorizacion del Es-
tado para la practica del garimpo bragal, la obligatoriedad de funcionamiento como empresa
autorizada y el licenciamiento ambiental. La actividad garimpeira, ejecutada sin autorizacion
o licenciamiento, pasé a ser considerada un crimen, del mismo modo que en el siglo XVIII,
cuando la Corona poseia el monopolio de la explotaciéon en Diamantina. En la regién de Sao
Jodo da Chapada, la implementacion de esa ley, a comienzos de 1990, se dio a través de una
intensa fiscalizacion represiva, con la detenciéon de hombres, mujeres y niflos, violencia fisica
y moral, exposicién publica, atribuciéon de multas pesadas y un registro criminal. Uno de los
efectos mds inmediatos y perjudiciales contra el garimpo bragal fue la paulatina desaparicion
de mujeres y nifios en las areas de garimpo. Ademas del miedo generalizado a la violencia
de los agentes de la ley, la clandestinidad lleva al garimpo bragal a lugares mas distantes de
los poblados y de las rutas, dificultando o imposibilitando la doble jornada de trabajo de las
mujeres en el hogar y en el garimpo y la dedicacion de los nifios a la escuela obligatoria y a la
extraccion tradicional.

Varias discusiones sobre patrimonios inmateriales registradas e inventariadas en Brasil
durante los ultimos quince afos —ademas de los estudios arqueoldgicos y antropolégicos en

192 Al menos desde el inicio del siglo XX, sucede en la regién una recoleccién especializada y estacional
de algunas especies de flores del campo que son valoradas en el mercado de la decoracién y ornamentacion.
Florecen en diferentes épocas del afio y las épocas de recoleccion acostumbran a reunir toda la mano de obra
familiar disponible.



272 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

varias regiones del mundo- han puesto en relieve como los colectivos no modernos y no occi-
dentales tienen una percepcion distinta de aquello que la Recomendacién de la UNESCO de-
fine como cultura tradicional y popular. En el lugar de la percepcion identitaria centralizada,
que marca las discusiones occidentalizadas del patrimonio, muchos otros pueblos tienen una
percepcion relacional, dindmica y fluida de personas y cosas en interaccién y movimiento,
produciendo o reproduciendo asi el tejido social. Esos colectivos no conciben la naturaleza
como ontolégicamente separada de la sociedad, compuesta por materia prima y recursos eco-
ndémicos a ser dominados y explotados, como lo hace el occidente capitalista. No tiene el afan
de salvar, de preservar ni compartir la idea de que la naturaleza saludable es aquella libre de
humanos, porque saben que esos dominios no existen por cuenta propia. Es la imposicién de
una nocion a veces romantizada, a veces monetizada, pero siempre sumisa de naturaleza que
condena el garimpo bracal como transgresion, sin conocer minimamente sus particularida-
des, su diferencia.

A fines del 2015, a partir del trabajo de la Comisién de Minas Gerais para el Desarrollo
Sustentable de los Pueblos y Comunidades Tradicionales, la ‘faisca¢do’ fue reconocida como
actividad extractiva tradicional, posibilitando la inclusién de comunidades de faiscadores en
la lista de los pueblos y comunidades tradicionales del estado de Minas Gerais. La ‘faiscagdo’
es una forma de garimpo bragal, una practica antigua de extraccién de oro y diamante en
el aluvién de los arroyos y rios. Esos dep6sitos son secundarios y los minerales en los rios y
arroyos llegan alli por la accién del arrastre del agua y de la gravedad.

Los primeros descubrimientos de oro y diamante en Minas Gerais se dieron en los cursos
de agua (yacimientos mas accesibles y de explotacién mas rapida). Resulta que, después de si-
glos y siglos de explotacion continua, esos yacimientos superficiales estdn agotados. En la re-
gion de Diamantina, por ejemplo, el Sr. José da Boa, decia que en el 2009 garimpava més “por
el habito y el gusto del servicio”, porque el oro que habia, cuando lo encontraba, era muy poco.
Diamante ya no habia ninguno. De acuerdo con Maria de Fatima Alves, una de las represen-
tantes de las comunidades tradicionales en la Comision y originaria de Sdo Jodo da Chapada,
el argumento del Estado para el reconocimiento de la faiscag¢do como forma de extraccion
tradicional es su impacto ambiental reducido. Las evaluaciones de impacto ambiental y de
potencial econémico de los yacimientos pesan a favor de la faiscagdo porque, por un lado,
ella no ofrece concurrencia que justifique su contencion y, por otro lado, es suficientemente
auténtica y antigua para ser escogida por las politicas multiculturalistas.

Pero las técnicas y los artefactos de la faiscagdo son técnicas y artefactos de purificacion del
garimpo bragal, sin importar el tipo y la localizacion del yacimiento minero. Cuando se cam-
bia el tipo de yacimiento, la faiscagdo deja de responder por todo el proceso de extraccion para
responder solo a la etapa final de la purificaciéon de diamantes y de oro. La faisca¢do participa
del garimpo bragal, pero de ninguna manera lo sintetiza. Esa es mas una desarticulacién,
mds alla de aquella entre el garimpo y la recoleccion de flores. Explorando las ambigiiedades
desencadenadas en el juego de la politica identitaria, los colectivos tradicionales de Brasil han
luchado para revertir su status y su estatuto frente al Estado.

La controversia entre consentimiento de la faisca¢do y prohibicion del garimpo bragal es
una evidencia de que el problema para el capitalismo es que este tltimo no puede ser contro-
lado. Por eso mismo, esta forma de extraccion tiene que ser prohibida y, mds que eso, borrada
del conocimiento social. La palabra garimpo s6lo debe ser asociada a la forma de extraccion
totalmente capitalizada, conocida por ejemplo a través del garimpo de la Serra Pelada. En
este caso, los instrumentos y las técnicas tradicionales de garimpo son reconfigurados para



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 273

optimizar la produccién y el lucro, mientras que la relacién con la tierra, con los minerales
y con todos los seres involucrados en el proceso es casi nula. La invisibilizacion del garimpo
bragal es parte de la estrategia para insertar las extracciones tradicionales dentro de la linea
de tiempo de desarrollo social en direccién al desarrollo econémico, al capitalismo y a la
modernidad.

Aun asi, el reconocimiento de la faiscagdo como actividad extractiva tradicional es una
conquista a ser celebrada. Después de casi treinta afios de persecucion intensa y marginacion,
ese reconocimiento avanza en la direccion de una (re)valorizacion del garimpo bragal, aunque
restringiendo los acuerdos técnicos posibles. Recientemente, en Sdo Jodo da Chapada, lideres
comunitarios y activistas del movimiento social han comenzado a estimular discusiones so-
bre la autoatribucion quilombola con las familias que hace generaciones sacan sustento de la
combinacién del garimpo bragal con la agricultura y la recoleccién de flores. Hermes Dias,
uno de los lideres locales, me afirmé muy concienzudamente que la identidad colectiva qui-
lombola es mas interesante que la de la comunidad garimpeira, por concentrar recursos del
gobierno e intereses positivos de la opinidn publica. Por el contrario, el garimpo carga el in-
merecido viejo estigma de la degradaciéon ambiental y sélo puede ser practicado legalmente si
“se transforma en otra cosa”, lo que quiere decir en una empresa.

De acuerdo con Gongalves (2015), desde el punto de vista del Estado y sus politicas de pa-
trimonio, “identificar” un grupo y su patrimonio equivale a ejercer positivamente su funcién
como agencia de poder y control sobre la sociedad. Desde el punto de vista de las comunida-
des, la identidad es la forma por la cual el grupo se afianza publicamente. Esa perspectiva es
interesante porque permite pensar al Estado como una importante ‘fabrica’ de identidades,
por ejemplo, favoreciendo una autoatribucion colectiva quilombola o faiscadora, en lugar de
garimpeira. Esas identidades son mas atractivas dadas las restricciones juridicas e ideolégicas
impuestas por el Estado capitalista al garimpo desde el siglo XIX. Esa perspectiva también es
interesante para pensar como los colectivos tradicionales operan con las categorias de iden-
tidad y cultura como capital politico y capital simbdélico en los conflictos y las negociaciones
con el Estado.

En el campo ambiental, los colectivos tradicionales que tienen en el garimpo bragal una
marca distintiva de su diferencia, juegan en desventaja porque compitieron histéricamente
con la nocidn capitalista de naturaleza. La fuerte entrada que los pueblos y las comunidades
tradicionales conquistaron en el campo patrimonial y cultural en Brasil durante los ultimos
afios hoy estd amenazada por la dominacién de intereses neoliberales y ultraconservadores en
el gobierno y en la politica brasilefia. El gran riesgo es, una vez mas, observar aquella practica
apuntada por Rita Segato (2012, p. 110) como recurrente del Estado colonialista con los pue-
blos originarios y ancestrales, la de borrar con una mano lo que se escribe con la otra.

AGRADECIMIENTOS

A Carina Jofré y Cristébal Gnecco por la invitacion, Tiago Kickhofel por las fotografias y
Analia Garcia por la traduccion del texto al espafiol. Las actividades de campo de las autoras
y dedicacion a la investigacion fueron posibles gracias a la ayuda financiera del CNPq y a la
beca de maestria de CAPES.



274 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Abreu, Regina

2013 Dindmicas de patrimonializacién y “comunidades tradicionales”. En El va-
lor del patrimonio: mercado, politicas culturales y agenciamientos sociales, editado por Marga-
rita Chaves, Mauricio Montenegro y Marta Zambrano, pp 1-25.ICANH, Bogota.

Bezerra, Mdrcia y LuisRavagnani

2012 O verdadeiro ouro de Serra Pelada - histérias de vida no garimpo. GK No-
ronha, Belém.

Burton, Richard

1983 Viagens aos planaltos do Brasil, Tomo 2. Editora Nacional-INL, Sao Paulo-
Brasilia.[1869].

Chakrabarty, Dipesh

2013 O clima da histéria: quatro teses. Sopro 91:4-22.
Costa, Aderval y Ana Beatriz Vianna Mendes
2013 Direito dos povos e comunidades tradicionais. Superintendéncia de Comu-

nica¢ao Integrada, Belo Horizonte.

Costa, Antonio Gilberto (Editor)

2004 Cartografia da conquista do Territério das Minas. Editora UFMG-Kapa
Editorial, Belo Horizonte-Lisboa.

Federici, Silvia

2010 Calibdan y la bruja: mujeres, cuerpo y acumulacion originaria. Traficantes de
Suefios, Madrid.

Gongalves, José Reginaldo

2015 O mal-estar do patrimonio: identidade, tempo e destruicao. Estudos Histo-
ricos 28(55):211-228.

Haraway, Donna

2015 Anthropocene, capitalocene, plantationocene, chthulucene: makingkin.
Environmental Humanities 6:159-165.

Holanda, Sérgio Buarque de

1994 Caminhos e fronteiras. Companhia das Letras,Sao Paulo.

Holbraad, Martin

2003 Estimando a necessidade: os ordculos de Ifd e a verdade em Havana. Mana
9(2)39-77.

Jofré, Carina

2019 sPorqué pena el mineral? Teorias mestizas fronterizas y ontologias de lo real

con relacién al extractivismo minero en San Juan, Argentina. Antipoda 37:75-94.

Lago, Bia y Pedro Correa Lago

2005 Os fotdgrafos do Império. A fotografia brasileira do século XIX. Capivara,
Rio de Janeiro.

Lugones, Maria

2014 Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas 22(3):935-952.

Machado, Aires da Matta

1985 O negro e o garimpo em Minas Gerais. Itatiaia, Belo Horizonte.[1929].



El Qhapaq Nan, entre memoria e historia en el Pert postconflicto 275

Martins, Marcos

2008 A arte de fabricar motins: os marcos regulatérios da minera¢ao diamanti-
fera em perspectiva histérica. Geonomos 16(2):69-77.

Mathis, Armin, Daniel Chaves de Britoy Franz Joseph Briiseke

1997 Riqueza voldtil: a mineragio de ouro na Amazénia. Cejup, Belém.

Moura, Carlos Eugénio Marcondes de

2000 A travessia da Calunga Grande: trés séculos de imagens sobre o negro no
Brasil. EAUSP, Sao Paulo.

Nash, June

1988 Resistencia cultural y conciencia de clase en las comunidades de las minas
de estafo de Bolivia. La Palabra y el Hombre 68:115-132.

1993 We eat the mines and the mines eat us: dependency and exploitation in Boli-

vian tin mines. Columbia University Press, Nueva York.

Pires, Ana Carolina, Silvia Pereira, G.W. Fernandes y YumiOki

2012 Efeito de Brachiariadecumbens na herbivoria e no desenvolvimento de duas
leguminosas nativas de cerrado. Planta Daninha 30:737-746.

Reis, Flavia Maria da Mata

2008 Transitos e amalgamas de técnicas, saberes e praticas culturais nas minas
da América portuguesa. EnFormas, sons, cores e movimento na modernidade Atlantica: Euro-
pa, Américas e Africa, editado por Junia Ferreira Furtado, pp 277-292.Annablume, Sao Paulo.

Renger, Friedrich

1999 Direito mineral e minera¢do no Cédice Costa Matoso (1752). Varia Historia
21:1-448.

Ribeiro, Loredana

2013 Cativos do Diamante. Etnoarqueologia, garimpo e capitalismo. Revista Es-
pinhago 2:153-167.

2015a Cobra, cadeia e assombragdo. O passado outro nas narrativas garimpeiras

sobre os sitios arqueoldgicos. En Multivocalidad y activaciones patrimoniales en arqueologia:
perspectivas desde Sudamérica, editado porMaria Clara Rivolta, Ménica Montenegro y Lucio-
Menezes Ferreira, pp 303-326. Fundacion de Historia Natural Félix de Azara, Buenos Aires.

2015b Género e agdo coletiva. Etnografia arqueoldgica do trabalho de mulheres
no garimpo tradicional. Revista do MAE, Suplemento Especial 20:9-16.

Ribeiro, Loredana y Deborah Leanza

2006 O complexo arqueoldgico do cérrego Cuiaba e o mito das tecnologias rudi-
mentares e ineficazes da minera¢do nas Gerais Colonial. Revista de Arqueologia 19:65-87.

Rodrigues, Elisangela Ronconi

2010 Controle biolégico de Brachiariadecumbensstapf em area de Reserva Legal
em processo de recuperagio na regiao do Pontal do Paranapanema, Sao Paulo, Brasil. Tesis-
doctoral, e de doutorado. Universidade Federal de Sao Paulo, Sao Paulo.

Saint-Hillaire, August de

2004 Viagem pelo distrito dos diamantes e litoral do Brasil. EQUSP-Itatiaia, Sao
Paulo-Belo Horizonte.[1817-1822].

Savi, Melina Pereira

2017 The Anthropocene (and)(in) the Humanities: Possibilities for Literary Stu-
dies. Estudos Feministas 25(2):945-959.



276 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Schimidt, Sarah

2018 Garimpeiras locais contra as Minas Gerais: o que elas me ensinaram sobre
capitalismo e ciéncia. Tesis de Maestria, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas.

Segato, Rita Laura

2012 Género e colonialidade: em busca de chaves de leitura e de um vocabulario
estratégico descolonial. E-CadernosCES 18.

Taussig, Michael

1993 El diablo y el fetichismo de la mercancia en Sudamérica. Nueva Imagen,
México.

Tola, Florencia

2016 El “giro ontoldgico” y la relacion naturaleza/cultura. Reflexiones desde

el Gran Chaco. Apuntes de Investigacion del CECYP, (27):128-139.

Tsung, Anna

2015 Margens indomaveis: cogumelos como espécies companheiras. Ilha Revista
de Antropologia 17(1): 177-201.

Watts-Powless, Vanessa

2017 Lugar-pensamento indigena e agéncia de humanos e ndo-humanos (apri-
meira mulher e a mulher céu embarcam numa turné pelo mundo europeu!). Espaco Amerin-
dio 11(1):250-272.

Zhouri, Andréa, KlemensLaschefski y Doralice Barros Pereira

2005 A insustentdvel leveza da politica ambiental: desenvolvimento e conflitos socio-
ambientais. Auténtica Editora, Belo Horizonte.



UN FANTASMA EN EL MUSEO: PATRIMONIO, HISTORIA,
SILENCIO™?

MARIO RUFER

INTRODUCCION. EL ESCENARIO

Su padre vino con la noticia: “Che, a vos que te gusta eso de los museos y las cosas viejas.
iEn Cabrera ahora tenemos uno! Mucha gente doné piezas... vamos a verlo cuando vengas”.
En una de sus visitas a la familia su padre le hablo por teléfono al “don que lo cuida”. Escuché
la conversacion:

Mire don Rufer, hoy no abrimos, pero claro, venga, pase por mi a mi casa, su hijo es cabrerense nato.
Me lleva usted. Lo abro un rato y se lo muestro. De paso camino un poco por ahi que me hace bien.

Finales de julio de 2015. Cada vez que regresa en la época de frios le sucede. El invierno de
la pampa no es como lo recordaba cuando ahi vivia o su recuerdo no encaja con los referentes
que hoy observa.

-Autor - Qué seco esta todo, ;no? Yo me acordaba del verde de los campos y del cielo azul.
Padre - No nene, es que vos venis siempre en verano. El invierno es asi, gris.
Autor - ;Gris? Yo lo veo marron. El cielo, los arboles despojados. Los suelos arados. Marron es.

Padre - Bué. Gris, marrén. Segual.*

El museo estd situado en una de las dependencias del antiguo ferrocarril, esa parte en
desuso en el pueblo.

Cuidador: -No sé qué paso aca, viste que esta parte de Cabrera quedé mirando al otro lado y, bueno,
dejé de usarse cuando se terminaron los operativos. Ahora este punto de carga no es tan importante
como antes. Soja y mani ahora. La cosa cambio.

193  Agradezco las lecturas criticas de Carina Jofré y de Cristobal Gnecco a la primera version de este texto.
También a los participantes del seminario Etnografias Criticas coordinado por Sandra Rozental y Carlos
Mondragén (UAM-Cuajimalpa y El Colegio de México, México).

194  Expresion coloquial en las regiones del centro argentino que fusiona el “stesso” italo-piamontés (“lo

o w o1 < iy . g NS
mismo”) con “igual” en espafiol. La traduccién aproximada serfa “da igual, es lo mismo”.



278 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

EL PUEBLO: SU MUSEO, SU AFIRMACION

General Cabrera, declarada ciudad en ocasion de su centenario en 1993, con aproximada-
mente doce mil habitantes, es un poblado pequefio fundado en 1893, a la vera del ferrocarril,
como tantos de los poblados en la pampa himeda argentina, para trasladar los cereales del
boom agroexportador hacia Buenos Aires (Ferrero 1992).”° Su museo se inauguré justamente
en 1993 cuando el pueblo se convirtié en ciudad por decreto. Alli, en el corazén del “sujeto te-
rritorial” de la historia nacional, las pampas argentinas, es aun hoy la naturaleza la autoridad
y el motor que firma la historia.

En esa Argentina en la que “todos bajamos de los barcos”, durante la crisis del agro del
2008-2009 que marco al primer gobierno de Cristina Fernandez de Kirchner, el lema interna-
cionalmente conocido de la protesta de propietarios agrarios fue “Todos somos el campo”.'*¢
Notese: todos somos el campo, pero no todos —de hecho nadie- parecia ser campesino.
General Cabrera es un microcosmos abreviado de ese sintagma argentino que une tierra,
inmigracién europea y progreso. Casualmente en 2010, cuando el “conflicto con el agro” atn
era candente, General Cabrera reabrié su museo local con nuevas muestras, nueva gestion
y nueva curaduria: un poblado que afirma su nocién de identidad encarnando ese dominus
histdrico: inmigracion europea, campo y progreso.

En este texto, intentaré proponer una lectura posible sobre la funcién museo como discur-
so de soberania —en tanto testimonio de legitimidad de dominio y jurisdiccién- y al mismo
tiempo sefalar de qué forma esa funcion esta cancelada por el gesto de aquello que “no tiene
parte” en el museo ni en su logica patrimonial de soberania.

TODOS: LA SINECDOQUE

Todos venimos de un viaje sin origen, todos bajamos de los barcos, todos somos el campo.
Esa triada de memoria publica argentina oculta, al menos, dos cosas. Primero, omite la sinéc-
doque que la funda: es una parte la que habla por el todo; segundo, soslaya que esa habla se

195 En el censo de 2008, General Cabrera contaba con 11.747 habitantes. La ciudad se encuentra al sur
de la provincia argentina de Cérdoba y la divide la Ruta Nacional 158, paralela al ferrocarril, carretera que
une a las ciudades provinciales mas populosas de Rio Cuarto y Villa Maria. Distante 220 kilémetros de la
capital de la provincia, es uno de los centros regionales importantes agricolo-ganaderos, especialmente para
el cultivo de mani y soja. El espacio circundante a General Cabrera se vio claramente afectado por las leyes
de inmigracion, especificamente la conocida Ley 817 de “Inmigracién y colonizacién” sancionada el 6 de
octubre de 1876 por el presidente Nicolas Avellaneda. Esta favorecié el cercamiento de montes, el desbrozado
de los espinillales y, a partir de 1890, el loteo y la venta extensiva de tierras a los inmigrantes que llegaron
(principalmente italianos del Piamonte o suizo-alemanes de ciertos cantones expulsores de poblacién). Una
cooperativa agricola fundada en 1944 (COTAGRO) y una empresa familiar fundada en 1986 (PRODEMAN,
centrada en la comercializacién del mani) concentran parte crucial de la actividad econémica.

196  El conflicto se origind por la llamada Resolucion 125/2008 emitida desde el poder ejecutivo nacional
y anunciada por el ministro de Economia en funciones, que implicé el aumento de retenciones a las expor-
taciones de algunos cereales (principalmente soja) de acuerdo con la variabilidad de los precios internacio-
nales. Dado el aumento de la demanda internacional de soja y la suba del precio, la resolucién implicaba un
aumento considerable en la recaudacion estatal y una pérdida potencial de utilidades para los sectores mas
poderosos del agro. La resoluciéon provocé un paro agropecuario que durd entre enero y julio de 2008.



Un fantasma en el museo: patrimonio, historia, silencio 279

construy6 mediante la usurpacion de la tierra, un recurso que a partir de entonces paso a ser
otra cosa: un cdédigo actante. Cuando, la tierra se transformoé en el campo, en tanto discurso
hegemonico de cultura nacional, dejé de funcionar discursivamente como un bien que se
transfiere, se roba o se ocupa. En esa aparente operacion inocente, la estructura social de un
sistema productivo y extensivo de explotacion pasé a conformar una estructura narrativa
identitaria, ideoldgica, que intentd borrar toda marca de conquista, de violencia social y de
desplazamientos territoriales.

El campo ya no fue sélo la tierra: fue la sintesis codificada (la inmigracién europea y sus
atributos, la ética del trabajo, la tierra y su generosidad) para leer un mapa en clave (el del
progreso como destino). Y como sabemos, los codigos sdlo se comparten entre los expertos y
eluden la historicidad. Son una gramatica hablada por los contextos, pero son ante todo una
autoridad: el mapa argentino es codificado por el campo y leido por sus duefios. A su vez, en
una operacion de notable eficacia performativa, el campo concentra en si mismo la respon-
sabilidad de los actos: como el actante de una fabula para nifos, el “campo” decide (no sus
propietarios), el “campo” sale a las calles (no sus peones hostigados), el “campo” corta las
carreteras (y no los sujetos ligados y entrampados en sus drbitas de influencia territorial y
econdmico-social).

Sobre el museo de General Cabrera, es necesario apuntar que tratamos de una institucion
ubicada en la zona justamente mds anodina para las politicas patrimoniales y de memoria."”
No se trata de ninguno de los territorios que amalgamo al indio muerto con la heraldica pa-
trimonial de la nacién: no hay calchaquies ni mapuches, ni siquiera los comechingones del
norte provincial. Es ya el territorio de las llanuras aluvionales, de la humedad y generosidad
del suelo que funda el relato del progreso y del destino nacional. En el imaginario dominante,
las pampas no tienen antecesores.

Al momento de realizar las visitas en las que se basa este trabajo, el museo del pueblo con-
taba con tres salas: “La migracion italiana”, “Objetos de otro tiempo” y “El campo entre no-
sotros”. En la primera sala, las clasicas fotografias de estudio entre los afios 1920 y 1950 coro-

197 Enlaprovincia de Cérdoba existen mas de sesenta museos locales divididos entre aquellos “patrocina-
dos” por los municipios y los que han sido creados y manejados por iniciativa local, segun el relevamiento de
la Agencia Cérdoba Turismo de 2007 (Agencia Cordoba Turismo, 2008). Se trata de un fenémeno que crecié
exponencialmente en la tltima década (ibid.). En el corredor surefio, pampeano, que es el que aqui me intere-
sa, La Carlota, Rio Cuarto, General Cabrera, Rio Tercero, Berrotaran, Belville y Laboulaye son algunas de las
localidades del sur provincial que cuentan con museos de “historia regional” especificos. La Para, Quilino,
Cerro Colorado, Cruz del Eje y Villa Tulumba, entre otras, comparten esa caracteristica en el norte y el no-
roeste provincial, aunque son completamente diferentes por el tipo de herencia y legado al que aluden. Aclaro
que utilizo la nocién de “museo local” en dos sentidos: a) por la fuerte identificacion de las historias narradas
con las “localidades” a las que pertenecen, y b) por la nocién implicita de desplazamiento que existe en la
definicion de las historias “locales” que los propios sujetos sostienen: se presentan como historias contadas
desde la originalidad, la especificidad. A su vez, para este caso me distancio de la denominacién mds amplia
(y més acudida en los estudios sobre museos y consumo cultural) de “museos comunitarios”, como en el caso
mexicano analizado. En principio, porque no se trata de una categoria que opere en los sujetos en este caso.
En segundo lugar, porque la relevancia de museos comunitarios en recientes programas de estado y de ONGs
o Asociaciones Civiles ha tenido una impronta fuerte en la recuperacioén de narrativas subalternas (los ejem-
plos de México, Colombia y recientemente Argentina, sobre todo en la zona patagénica, son importantes).
Aqui, el concepto de “comunidad”, ya sea impuesto por los programas o apropiado por los sujetos, adquiere

un sentido especifico que no es analogable al objeto empirico que aqui presento.



280 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

nan el lugar. Donaciones de familias conocidas y destacadas en la conformacion del poblado.
Historias que narran una y otra vez la épica de la inmigracion: el viaje inicial sin demasiada
precision de origen, la llegada al puerto clave, el matrimonio, la adquisicién de las tierras en
el predio cercano al pueblo, el trabajo extenuante, el progreso paulatino pero recompensado.
La sala refuerza el discurso de nacién repetido hasta la extenuacion en discursos familiares,
en narrativas publicas, en la historia nacional, en las celebraciones del bicentenario: como ya
apunté, todos bajamos de los barcos. En definitiva, parece decirse siempre, en Argentina nadie
es totalmente “de alli”; y al mismo tiempo, la tinica marca de origen es un barco: un viaje, no
un territorio. Una llegada sin origen, como el mito."”® La sala de las fotos de migraciéon mues-
tra, una vez mas, que en Argentina la nacién se volvio cddigo actante y eficaz: es la nacion
argentina la que viene de una lejana Europa hiperreal (sin localidades, sin territorio, sin his-
toria). El siglo XIX dej6 su impronta narrativa: lo importante para el Estado naciente era que
ningun sujeto (individual o colectivo) detentara otra identidad que no fuera la de esa nacién
que reconoce su origen en el transito. Tal vez por eso, como decia José Donoso, “la condicién
histérica de la Argentina, mds que la inmigracidn, es la nostalgia” (Donoso 1993, p. 4).

En el pequefio museo, ademds de las fotos, de los instrumentos en desuso del primer labo-
ratorio de analisis bioquimicos, de las pesas de los viejos comercios del pueblo, hay dos objetos
que acapararon la tension del pueblo: un Ford T de la familia Brignone, el primer auto que
hubo en la regién, que la familia nunca vendié y que prestd al museo temporalmente; y un re-
loj de péndulo no muy antiguo ni excepcional, en serie, pero que cumplird un papel peculiar.

La memoriay el patrimonio del pueblo quisimos tratar aca. Bueno, de la ciudad ahora. Las cosas viejas
que hemos ido perdiendo pero que los que son ya viejos como yo recordamos bien y podemos ensefiar
cémo cambid todo y sigue cambiando.

Memoria y patrimonio aparecen subitamente amalgamados en el discurso de Don Bos-
s0'”, el cuidador.

No hay grandes cosas. Una pavada puede parecer para otros, pero con esto la gente que cre6 Cabrera
y otros tantos pueblos de la zona, porque no es s6lo Cabrera, con esto, con nada, hizo todo. Bueno, vos
sabés, te contaron tus nonos, seguro. Vos sabés lo que fue empezar de cero, sin nada. Trabajo y trabajo
de afios y anos. Para el Dia del Inmigrante hablamos siempre de eso.

198  Después de mas de un siglo, el intento del trazado de mapas familiares, fundamentacién originaria
de apellidos, es parte del éthos de la ciudadania argentina. En la etapa postcrisis de 2001, esto se tomd como
un aprovechamiento de la coyuntura para demostrar pertenencia europea y obtener pasaportes de la Co-
munidad (miles de argentinos se lanzaban a archivos, parroquias y centros de documentacion, y luego a las
embajadas). Sin embargo, creo que aqui hay algo mas: hay una necesidad de refundar la marca de origen,
encontrar algo que exceda el viaje.

199  Seré fiel al uso de ese apelativo. Mi padre se referia a él como “el don que lo cuida”. Sélo tuve un en-
cuentro con Bosso el 22 de julio de 2015 y todas las conversaciones aqui referidas datan de ese dia. Don Bosso
tenia, en ese entonces, 66 afios y es jubilado comerciante. Cuando le dije que me sentia privilegiado por visitar
el museo a solas con el guia, me contest6: “yo soy el cuidador. Acd no soy guia de nada. Lo cuido nomads, y lo
muestro. Un guia no sé, demasiada cosa. Ademas, no se necesita. Aca todos sabemos qué dice todo esto”.



Un fantasma en el museo: patrimonio, historia, silencio 281

EL MUSEO Y “LOS DEL OTRO LADO”

En ese momento mencioné que resultaba paraddjico que el museo no hiciera referencia a
como era o qué era el espacio de antes de la inmigracion, antes de pueblos como General Ca-
brera; como si la migracion inventara también a las pampas, a la naturaleza misma.

Cuidador: -Y, no sé... un pastizal, ;no? Todo esto era pastizal llano sin trabajar, sin aprovechar.

Autor: -Bueno, quizas hay otros relatos ;no? No sé... ;qué dird la gente del otro lado, la mayoria de ahi
no son inmigrantes, ;no?

Cuidador: -Ah no, no no. Es cierto. A menos que visiten de la escuela, ellos no. No vienen acd. No sé.
Y eso que viste, ellos... no sé. Siempre estuvieron acd. Pero igual no sé, ;qué van a decir? Hasta pienso
si no fueron ellos los del lio de esa noche, cuando entraron. Seguro tu papa te conto.

Pero papa no me habia contado.

Cuidador: -Ah jno sabés! Entraron de noche y rompieron los vidrios, no sabemos por dénde. Para
hacer dafio nada mas. Mira vos la 7fioca.?® Entraron por un costado, no se robaron nada mas que un
diario viejo. Pero no se lo llevaron. Lo sacaron, lo pusieron aca todo extendido [sefala el centro de la
sala central de fotografias] y ;sabés lo que hicieron? Perdona la palabra la verdad. Perdona. Cagaron.
Cagaron sobre el diario... Maldad pura. Venir al museo para eso. Por eso cerramos con reja y pusimos
alarma... Fue el unico problema que tuvimos. El tnico. Y para mi fueron de afuera. O de acd del otro
lado, la zona complicada [alarga la ultima palabra y seiiala las vias y mas alld con sonrisa cémplice]. Lo
demas, todo hermoso y el reconocimiento y todo...

Los de afuera. O los del otro lado. La zona complicada. Porque a General Cabrera, como a
cualquier pueblo de las pampas, lo dividen simétricamente en dos partes las vias del tren, el
motivo mismo de su fundacion. Esa division, por supuesto, no es geografica simplemente. Es
el registro espacial de una escision histérica. Cualquiera que haya vivido en un pueblo pam-
peano sabe que la primera identificacién para alguien es saber de qué lado de las vias vive,
de qué lado piensa hacerse su casa. Vivir “del otro lado” es marca de frontera. De “este lado”
vivian (y vive) la gente propietaria de campo que en recambio generacional emigra a los pue-
blos, o de abuelos propietarios (y tal vez empobrecidos) pero con la marca de la inmigracion
europea, de ser gente “del campo”; defensores del lema citado hasta la extenuacion sobre que
en Argentina “todos bajamos de los barcos”.

“El otro lado” —asi se menciona en el pueblo, sin necesidad de aclarar que es el otro lado de
las vias férreas— indica una linea que desplaza la jerarquia y que inmediatamente racializa. De
ese otro lado van los peones al campo y sus mujeres son las empleadas domésticas que cruzan
las vias. Olguin, Toledo, Judrez son sus apellidos. Es una divisoria naturalizada sobre la que
pocas veces ha reparado la historia local.”* “El otro lado” es, en parte también, el suplemento
silencioso de este lado: alla viven los obreros, las “mujeres del mani” que seleccionan los gra-
nos hasta enfermar de la vista y ser desechadas, los operarios, los que cargan las bolsas en el

200 Expresion coloquial de origen piamontés. La traduccion aproximada seria, quizas, “mird vos qué ocu-
rrencia, qué obstinacién”.

201 Al contrario, la literatura ha puesto énfasis en estas formaciones. Una extensa alusion casi etnografica
sobre este punto puede encontrarse en la novela de Eugenia Almeida (2009) El colectivo; también en la novela
de Carlos Gamerro (2002) El secreto y las voces.



282 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

campo, los que quitan las malezas en épocas de presiembra, los que van y vuelven a los cam-
pos sin que se sepa cuando llegaron ni cuando se van, los que hablan “en criollo”, los que no
ostentan una lengua alternativa como el piamontés o el alemdn, los que no detentan ningtn
viaje que legitime el origen ni un barco del cual haber descendido.

Las fiestas de pueblo se dividen entre el calendario habitual y las fiestas “del otro lado”. La
iglesia central de la plaza no comparte su misa con la “capillita” del otro lado. Las sefioras que
curan la culebrilla (la denominacién local del herpes zoster) o el mal de ojo viven y atienden,
invariablemente, del otro lado de las vias. La caracterizacién de un nifio (y de las amistades
posibles) se define también de acuerdo a su escolaridad: ese va a la escuela del otro lado. Una
toponimia que, aunque intenta desdibujarse, persiste.

Y todos ellos son, principalmente, los negros. El “negro del otro lado” es una de las figuras
clasicas de los pueblos pampeanos. ;Cémo es que son “los negros” en un pais que se ufana de
no tenerlos, de haberlos perdido en medio de la historia y de las guerras y que trata con ellos,
generalmente, como con una anacronia?’® ;Qué relacion tiene esa denominacion puebleri-
na, coloquial y generalizadora con el proceso histérico mas amplio del desplazamiento del
gaucho y su confinamiento solitario (esa mezcla de indio y espanol asentado), en esa estampa
de la pintura costumbrista de Molina Campos (el gaucho, un rancho y un caballo) que sale
a relucir en los desfiles de “Dia de la Tradicién” como una especie en extincién? ;Coémo se
identifica esto con el desdibujamiento del negro y el silenciamiento del indio (cuando no fue
exterminado y quedd, por siempre, como el “indicador de la frontera”?).2%

No es una pregunta facil de responder. Los negros en Argentina son, grosso modo, el resto;
el resto que excede el marco de la representacion en la historia: son “los cabecitas negras” en
esa iconoclasia laica que volvi6 posible el peronismo en la “escena” urbana a mediados del si-

202 Gran parte de la historiografia tradicional en Argentina argumento que los descendientes de esclavos
africanos (que, en Cdrdoba, en el censo de 1778 sumaban 44% de la poblacion total) fueron diezmados en
Argentina en las Guerras de Independencia (muchos participaron bajo la promesa de manumision) y en la
agbnica Guerra del Paraguay (1864-1870). Como parte del revisionismo histérico demuestra, estos argumen-
tos son insostenibles. El mestizaje temprano fue un hecho consolidado en Argentina y también el “blanquea-
miento cultural” como una estrategia de invisibilizacién de componentes afros e indios en censos y discursos
(Endrek 1966; Guber 1999; Frigerio 2006; Grosso 2008; Guzman 2010). He trabajado desde la historia social
contra estos “mitos” (Rufer 2005).

203  Un estudio de los censos argentinos considerando un periodo amplio desde el primero “nacional” en
1869 muestra el cambio en las taxonomias nominativas y en la propia “asuncion” de las categorias étnicas. Las
nomenclaturas “aborigen” o “mestizo” fueron borrandose del mapa categorial. Segtin el INDEC, “El Censo
2010 permitié identificar en cada hogar a las personas que se reconocian pertenecientes o descendientes de
un pueblo originario y el nombre del pueblo de pertenencia” y “se cuantifico, por primera vez a nivel nacio-
nal, a la poblacién que se reconoce como afrodescendiente. (INDEC, Censo 2010, “Pueblos Originarios y
Pueblos Afrodescendientes”); sin embargo, no se permite desde esa herramienta acceder a mds profundidad
en categorias. Consultado por ultima vez el 11 de mayo de 2020, Recuperado de
https://www.indec.gob.ar/indec/web/Nivel4-Tema-2-21-100.

Ademds del borramiento del “negro”, hay una presuposicion de que la gente asume una identidad (cuando,
en realidad, como algunos estudios etnogréficos mostraron, los que aun se asumen como “gauchos” de la
pampa, manteniendo las insignias del caballo, las bombachas —especie de ancho pantalén— y el aislamiento
como marca, pocas veces se identifican con los “pueblos originarios”. La respuesta generalizada es somos
criollos, antiguos, antes que los gringos). Un trabajo exhaustivo sobre las categorias censales en Argentina se
encuentra en Otero (2008).



Un fantasma en el museo: patrimonio, historia, silencio 283

glo XX (James 2010), son “los sectores populares” para una historiografia post nueva izquier-
da (Romero y Gutiérrez 1995), y son “los negros” para el lenguaje coloquial de esa Argentina
“tierra adentro” que niega su racismo —“no es una cuestion de piel, no tiene nada que ver con
la piel, es algo cultural, el negro es negro de alma”® , clasicas aserciones. El resto: los que de
modo general quedaron dentro del crisol de razas en una especie de destilado del que nunca
se habla mas que en términos de clase y trabajo: son los que no pertenecieron al orden del
“campo” (una vez que la tierra fue expropiada por la élite criolla al indio, arada y dispuesta).

Los “del otro lado” parece que “siempre estuvieron aca”. Aca, al otro lado, alla. Como si
no hubiera adverbio de lugar para quienes no bajaron de los barcos. Tampoco temporalidad
precisa. Siempre estuvieron, como los pastizales sin aprovechar. Y este no es un discurso de
“ese” pueblo, de “ese cuidador”. En todo caso, como cualquier otro engranaje o lexia en tanto
bloque de sentido, los sujetos son hablados por un texto escolar, mediatico, estatal y pedagogi-
co. Don Bosso no encarna ningun nicleo excepcional. De hecho, su discurso parece una cita
-0 una glosa- de algo que ya habia yo escuchado: cuando en 2006 hacia trabajo de campo en
Buenos Aires sobre memorias negadas a partir de los diferentes dispositivos de historia publi-
ca, pregunté a uno de los guias del Museo de Historia Nacional, quien me mostraba orgulloso
los cuadros de la inmigracion italiana y el alambrado del “cuadriculo pampeano”, qué habia
antes de lallegada de los italianos en las pampas. Me mir6 incrédulo y me respondio, “habia...
pasto”. En aquel momento no me contuve. Inquiri: “;y los indigenas?”. “Ah también, si. Pero
antes. Mucho antes. Eso es prehistoria”.?*

Todavia no sé si el guia me quiso decir que los indios precedian al pasto, pero lo que me
parece importante es la ceguera de ciertos drdenes de produccion histérica y la concepcion
elastica del tiempo. Como el pasto, “siempre” estuvieron alli. Los indios, los del otro lado...
los gauchos. La equiparacién no tiene nada que ver, en este caso, con una politica de la etnici-
dad. Nadie diria que en General Cabrera los vecinos “del otro lado” tienen actualmente una
filiaciéon directa con pueblos originarios. Tampoco que “los negros del otro lado” comparten
algo con la filiaciéon afroamericana. Son, justamente, el resto. El signo de una historia sin
relato. El signo, mas bien, de un paisaje atemporal. Aunque entre la Conquista del Desierto
(el genocidio indigena), las leyes de inmigracion y la formacion de las primeras colonias de
inmigrantes exista un lapso apenas visible de diez a quince afios (Bayer 2006), el poder del
relato historiografico y publico del pasado hace que para cualquier argentino medio esa his-
toria sea imposible de suturar: no hay ninguna imaginacién que coloque juntos a esos dos
sujetos (indigena e inmigrante europeo) en un paisaje.’® De hecho, el paisaje es el que figura
metonimicamente como el hiato.

204 Analizo en profundidad este episodio junto con otros en Rufer (2014).

205 Nosolo para un argentino medio. También en el orden disciplinar. Pareciera que a la historiografia que
se ocupa de la migracion europea en Argentina, del origen del Estado nacién y de sus procesos de moderniza-
cién, no le incumbe preguntarse por la matanza de indigenas al sur de la frontera de Rio Cuarto, los tratados
enganosos y el fin de “la frontera”. En un comentario critico sobre un texto que redacté (Rufer 2013) un par
evaluador ciego me sefialé: “la Conquista del Desierto y sus fatidicas consecuencias pertenecen a los estudios
de etnohistoria. Por el contrario, los trabajos sobre el desbroce de la pampa cuentan con suficiente evidencia
de archivo y pertenecen a la tradicion historiografica”. Aclaremos lo siguiente: los ultimos reductos indigenas
organizados al sur de Rio Cuarto datan de 1877 (Rustan 2005). El comienzo de la inmigracién en colonias en
esa misma zona, de 1886. Esos nueve afios en los que se aran tierras y cuadriculan campos son percibidos, a
través de la figura del archivo, como un quiasma disciplinar que parece impedirnos hacer algunas preguntas.



284 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Hubo que desbrozar el monte e inaugurar un archivo. Asi, los pueblos indigenas no ten-
drian nada que ver con la historia, son parte, en todo caso, del paisaje pristino (sin trabajo,
sin el método que habilita formar parte de la historia nacional). Pasto, naturaleza y el orden
inamovible: algo que Fanon logré desentrafar cuando plante6 que los sujetos, mientras mas
racializados, mds cercanos a la naturaleza (Fanon 1999).

EL FANTASMA

Autor: -Oiga don Bosso, y... ;nunca mas pasé algo raro en el museo?

Cuidador: -No... qué esperanza. Nunca. Bueno, mas alla de lo del fantasma. ;Qué... tampoco te
contd tu papa? Pero si, nene, si estuvo todo el pueblo en vilo meses [se rie]. Primero el reloj [figura 1]
fue. Una noche, no sabés qué julepe se armo aca. No no, lo del Ford T es diferente. O capaz que no,
eh. Perate, jperate que aca tenemos varias! Estaban los chicos armando una muestra nueva. Era tarde
ya. Y empezd a sonar la campanada del reloj. jImaginate! Si hasta le faltan piezas. Ma no sé. Algunos
dicen que si, que fue el reloj. Otros dicen que fue para decir algo del museo. Otros, que lo hizo andar
el fantasma del Ford T [figura 2]. El que estd en la galeria. Ah si, si te sacds una foto seguro sale el
fantasma al lado. Un gaucho parece. Eso dicen. {Ma ... qué va a hacer un gaucho bajado de un Ford
T! [se rie]”.2%¢

O mas bien, produce un secreto poderoso: la desaparicion signica de un sujeto social (el indio barbaro y pre-
moderno) para hacer aparecer en el archivo al sujeto territorial de la nacién (el campo, las pampas).

206 Unmedio local relata asi el suceso del reloj (y del fantasma del Ford T): “En una de esas arduas jornadas
de trabajo para organizar una muestra varios trabajadores de cultura y colaboradores del museo se habian
quedado a trabajar mas tarde; el entusiasmo para que la exposicion quedara bonita los habia hecho olvidar
del tiempo, de pronto el reloj, auténtico dueio del tiempo, empez6 a dar las clasicas campanadas que marcan
las horas... tan... tan... tan... tan una y otra vez... en pocos minutos todos se agruparon en la sala que esta
a la derecha del ingreso con sus miradas clavadas en el viejo reloj que ya se habia callado como burlandose
de ellos y del magico paso de las horas. No seria extrafio que un reloj dé campanadas, pero este reloj hace
muchos afos que no funciona, inclusive se analiz6 la posibilidad de hacerlo funcionar, pero le faltan piezas...
Entonces ;Como puede ser que marcd las campanadas? el personal del museo prefiere hablar de una corren-
tada de aire, pero cada uno que escucha la historia cree en otra picardia del simpdtico fantasma que no asusta
anadie, pero aparece en las fotografias que le toman al Ford T... En las grandes ciudades son muy populares
las tradicionales ‘Noches de los Museos’. El fantasma que nadie puede ver y que hace sonar las campanadas
del reloj, sjpermitird que un evento similar sea un éxito en Cabrera?” (“General Cabrera: las campanadas
misteriosas del reloj del museo”, en Gente de Cabrera. Noticias de Cabrera y la region, 29 de enero de 2018
(Consultado por ultima vez el 1 de mayo 2020). Recuperado de http://www.gentedecabrera.com.ar/noticia.
php?not_Codigo=15365. El mismo medio recoge la historia del Ford T en http://www.gentedecabrera.com.
ar/noticia.php?not_Codigo=15333 (Consultado por ultima vez el 1 de mayo 2020).



Un fantasma en el museo: patrimonio, historia, silencio 285

Figura 2. Ford T y fantasma (sefialado con circulo).?””

207 “Desafiando al fantasma del Ford T” en Gente de Cabrera. Noticias de Cabrera y Region, 30-11-2017.
Recuperado de http://www.gentedecabrera.com.ar/noticia.php?not_Codigo=14783 (Consultado por tltima
vez el 01 de mayo 2020).



286 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Recordemos que el topico del fantasma esta presente en la historia nacional de forma per-
sistente (Rodriguez 2002) y es parte constitutiva de la escritura de la historia: aquello que
acecha el relato, que impide su domesticacién y su cancelacién absoluta (De Certeau 1993).
De hecho, uno de los textos fundantes del ensayo histérico latinoamericano, el Facundo de
Domingo Sarmiento, lo recupera en sus conocidas primeras lineas:

iSombra terrible de Facundo, voy a evocarte para que, sacudiendo el ensangrentado polvo que cubre
tus cenizas, te levantes a explicarnos la vida secreta y las convulsiones internas que desgarran las
entrafias de un noble pueblo! Tt posees el secreto: jrevélanoslo! Diez afios ain después de tu tragica
muerte, el hombre de las ciudades y el gaucho de los llanos argentinos, al tomar diversos senderos en el
desierto, decian: {No! {No ha muerto! Vive atn. {El vendra!’ Cierto... (Sarmiento 1967, p. 7).

La sombra del caudillo es de muchas maneras el pavor a la turba, al pueblo raso, a la negra-
da: el espectro de una parte que no tiene parte en la historiografia nacional.?® O si la tiene, su
voz esta siempre tachada por la autoridad de los Sarmientos que se suceden, la escritura que
hace aparecer al Otro en tanto huella de una conquista (y pocas veces sujeto soberano de un
relato). Ahora bien, en tanto tal, esa huella no es poca cosa: es el espectro que acechara por
siempre la cancelacion de un relato tnico, que impedira su feliz performativo, su cierre dis-
cursivo. En una especie de subversion de la conocida tesis benjaminiana de que ni los muertos
estaran a salvo si el enemigo vence, Sarmiento parece recordarnos que tampoco el enemigo y
su discurso estdn a salvo, aunque los muertos estén bien muertos.?*

En su conocida argumentacioén sobre lo fantasmagorico en la filosofia, Derrida (1995)
apelaba a una distincién que me parece productiva aqui. Entre la hospitalidad (del discurso
vencedor) y el fantasma (del vencido), hay una escision: se dividen una légica de la invitacion
y una légica de la intrusién o de la visitacion. La hospitalidad en el discurso triunfante —en
este caso el historico-patrimonial- de algin modo mantiene el dominio de la autoria y de la
decision sobre quiénes son los dueiios y quiénes los huéspedes: héroes épicos (inmigrantes
europeos), panteones (hombres de Estado), sujetos de la historia (ambos), tecnologias lineales
del progreso (arados, tractores, Ford T), actantes de la naturaleza (el campo) y realizacion de
la nacién (la historia de abundancia argentina). Pero a esta logica de la hospitalidad se su-
perpone una de la intrusién, del acecho: la sensacion de dominio, dird Derrida, esta siempre
amenazada por el fantasma que no fue convidado al relato, por el Otro que acecha desde un
no-lugar. La sombra del otro lado (de las vias del pueblo y del discurso nacional), se caga en el
relato del patrimonio soberano de forma literal en tanto desecho de un cuerpo no nombrado;

208 Hay que recurrir a la literatura para entender la fuerza de este miedo, de este pavor reeditado a lo largo
de la historia argentina. Los miedos a la turba con Juan Manuel de Rosas en el siglo XIX que uno puede per-
cibir en las fuentes de la época y en la seccion inaugural de la literatura nacional, se repiten, entre otros hitos,
en la década de 1930 con las migraciones internas, en 1945 con la proclama por Perdn, en la década de 1960
con los movimientos sociales que marcaron las principales ciudades, en 2001 con la brutal crisis econdémico-
politica, en 2013 con la sublevacion policial y la revuelta social en Cérdoba. La novela de Pedro Mairal El asio
del desierto quizas sea uno de los mejores testimonios narrativos de ficcion de ese nticleo duro sobre el miedo
aun gran Otro; una alteridad que acecha agazapada a la posibilidad de realizacién nacional en la historia del
pais, con diferentes matices y distintos sujetos de la acciéon (Mairal 2005).

209 La Tesis VI sobre el concepto de historia de Benjamin reza: “Encender en el pasado la chispa de la es-
peranza es un don que solo se encuentra en aquel historiador que estd compenetrado con esto: tampoco los

muertos estardn a salvo del enemigo, si éste vence. Y este enemigo no ha cesado de vencer” (Benjamin 1993,
p- 17).



Un fantasma en el museo: patrimonio, historia, silencio 287

y el fantasma del gaucho que pone a funcionar el reloj parado, que parece burlarse socarro-
namente de los objetos que aseguran el hilo fundacional y el motor de la Historia, invierte los
términos de la estampa y se sienta sobre el auto, artificio de progreso que no le pertenece -
porque “qué va a hacer un gaucho bajado de un Fort T” si su téchne natural es el caballo, como
el cuidador parece aludir-.2'

La légica discursiva del museo funda una triada indeleble entre territorio, sujeto, objeto y
soberania: se firma cartograficamente, en el limite de las vias del tren, en un modesto museo
local, el testamento patrimonial. Como todo testamento esta precedido por antecedentes —en
este caso naturales, paisajisticos: el pasto-, tiene nombrados a sus beneficiarios (los nifios que
si vienen a ver el museo, a los que si pertenece esa historia admirada) y estd mojonado por los
testimonios materiales y simbolicos que permiten su enunciacion (la fotografia primera de la
ocupacion, el arado del trabajo, el Ford T del progreso, el reloj que divide la secuencia tempo-
ral). Pero esa logica aparece subitamente cancelada por eso que, como diria De Certeau (1993),
no esta en el texto pero se nota en él: la sombra del gaucho sobre el FordT, el reloj enloquecido
por la marcha fantasmal, el centro del testamento empafnado por la mierda del Otro.

En esta tonica, habria que pensar por qué en Argentina la pervivencia de ciertas forma-
ciones es mas efimera, es mas compleja de detectar. Gaston Gordillo (2018) hizo un trabajo
ejemplar para distinguir en esas formaciones socioculturales entre la ruina y los escombros.
Aqui no hay ruinas. No hay testigo material de nada. Aqui se borra el despojo, se borra al su-
jeto y se borra su presencia: nada que recuerde la presencia de “algo” anterior a la inmigracion
europea. Pasto. Esto se produce sin éxito pleno, evidentemente. Alguna vez he insistido, junto
con otros autores, sobre la Argentina como un pais cuya matriz genética es la desapariciéon
(Calveiro 2004; Rufer 2010; Jofré 2014a).2"! Pero afirmar que es un pais acostumbrado a la

210 De hecho, el Dia del Inmigrante (celebrado el 4 de septiembre) y el Dia de la Tradicién (el 10 de no-
viembre) parecen corresponder a dos logicas paralelas. Como indica el cuidador, en el Dia del Inmigrante se
“habla” en el museo de la ética del trabajo, se rememoran los afios duros de la inmigracion, el asentamiento
y el inicio de la productividad de los campos. Es interesante anotar, sin embargo, que el Dia del Inmigrante
fue establecido en el calendario por decreto del presidente Juan Domingo Perén en 1947 en alusién a una
disposicion del Triunvirato de 1812 que garantizaba proteccion para cualquier habitante del suelo argentino.
Sin embargo, la celebracion de las efemérides en las pampas se relaciona exclusivamente con la inmigracién
europea de finales del siglo XIX. El Dia de la Tradicion fue establecido como tal en honor al nacimiento de
José Hernandez, autor del poema gauchesco por excelencia, el Martin Fierro. Ese dia agrupaciones gauches-
cas que tienen sede “del otro lado de las vias” del pueblo, se caracterizan como tal y desfilan por las calles. El
Dia del inmigrante se parece mds a una inauguracion histdrica, a un acontecimiento que horada y marca el
vector temporal de la nacién origen/destino. La tradicién en cambio es celebrada, una vez mas, como estampa
atemporal, dominio de cultura (no de historia).

211  En efecto, la justicia argentina “reconoce”, con antecedentes formales anteriores a la dictadura, la im-
plicacién del Estado (en sus instancias federales y locales) en la desaparicion fisica de personas. Me permito
remitir a una comunicacion personal con Carina Jofré que me sefiala de forma muy pertinente lo siguiente:
“En el caso indigena, su desaparicion forzada es reforzada por un acto de cosificacion del cuerpo, su deshu-
manizacién en la exhibicién musealizada. Aparecer y desaparecer en un museo es para el indio, parte del
mismo acto de patrimonializacién-musealizacion. El problema es que la justicia argentina no tiene tipifica-
ciones procesales para esta trasgresion sobre el cuerpo muerto, esto es todavia campo de los cédigos deon-
tologicos... Mientras que hay otros cuerpos muertos (de los detenidos/as desaparecidos/as en dictadura) que
si tienen derechos reconocidos en el c6digo procesal, es decir, son “reconocidos como muertos de la historia
argentina. Los otros, son otros muertos, sin patria, sin historia, sin justicia” (Comunicacion personal). En un



288 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

desaparicion necesita de algunas precisiones. No estamos hablando de un acto fisico, sino de
una relacion con la historia. La desaparicion no sefala la derrota de un proyecto. Tampoco
es necesariamente el exterminio fisico sin mas o el borramiento total. Porque esos gestos que
modulan hegemonias temporales son, tarde o temprano, faciles de detectar, de contrarrestar
o de impugnar. De hecho, no concuerdo con quienes plantean que el indio o el negro (y su
historia) estan “invisibilizados” en la Argentina. Creo que, si ese fuera el caso, el gesto de de-
velamiento podria constituir una modalidad pulsional de restitucion.

Considero que el entramado operativo de décadas de politica estatal y pedagogica produ-
jeron una nocién cuasi caleidoscopica de la historia nacional. En ese caleidoscopio los com-
partimentos estdn comodamente insertos en su lugar y el tiempo / espacio es escindido: antes
del alambrado pampeano, hubo pasto; los negros existen en los actos escolares, pero en una
escena que parece no tener temporalidad precisa. Las ruinas calchaquies -por mencionar un
elemento heraldico que amalgama ciencia y museo- marcan la pretendida excepcionalidad
arqueoldgica en la formaciéon andina que anida la nacién, pero sin embargo no construyen
una filiacién de identidad, de herencia de sangre o de conexién “histérica” con la nacién en
el discurso hegemonico (Guidicelli 2018). En ese caleidoscopio que refracta la posiciéon del
espacio y del tiempo, la escision entre tradicién y patrimonio es altamente redituable. En estos
margenes que exploro, en un pueblo pequefio del corazén del pais, la tradicién se expande
sobre el fondo negado del tiempo. Es una estampa de gaucho, caballo y boleadora, sin tiem-
po.?'? El patrimonio, en cambio, es lo que sella no solamente la historia que realmente paso,
sino aquella que no tiene deuda alguna con el pasado, principalmente porque no las tiene con
el futuro: el carro, la fotografia antigua, el arado. Mostrar en elementos técnicos la fuerza ar-
caica que necesita el desarrollo burgués de la historia, la “arcaizacion” del tiempo-mercancia
dirfa Benjamin, la objetivaciéon de lo que fuimos y nos permitié ser, es tan importante como
mostrar que eso ya no somos (citado por McClintock 1995, p. 352). Por eso mismo, el espacio
silencioso de referencia del patrimonio es el tiempo secuencial de la nacién. Alli, en el peque-
flo museo, junto al Ford T, las imagenes oniricas son la corroboracion de la realizacion de la
historia: la gran promesa y la técnica que se mimetiza con la identidad nacional hegeménica.

Pero el cierre es imposible. La forma del espectro y del mensaje sin autor -las heces en un
periodico- recurren a una misma figura: el Otro no tiene cuerpo visible. No hace subjetivi-

trabajo al que apela a las practicas y cartografias “sucias” eurocéntricas de la disciplina arqueoldgica, Jofré
sefala: “al otro lado de la linea solo cabe la existencia de un territorio incomprensible subhumano: cuerpos
de “desaparecidos” despojados de una historia propia, de una identidad que los ubique en una genealogia,
que los una al territorio, que los inscriba en la lucha que plantean las comunidades originarias” (Jofré 2014b,
p. 59).

212 Estampa: a) reproduccion de un dibujo o pintura trasladada al papel o a otra materia, desde un lugar
previo en la que estd grabada (litografia o piedra), b) figura religiosa por antonomasia, ) figura total de per-
sona o animal, d) huella. Estas son algunas de las definiciones bésicas de la Real Academia Espafiola. Como
reproduccion / traslado, la estampa fija un signo invertido y analégico en un espacio nuevo. Al trasladar y
sellar desde un “lugar previo” (la muestra, la madera), cuando sella reafirma una imagen anacrénica como la
otra cara-funcion en la completitud del signo. La estampa es una marca de otro tiempo. Pero es marca sobe-
rana, porque hay alguien que a-signa: un Estado-funcién. Esto me parece importante porque no se trataria
simplemente de “volver a presentar” como llana iteracién los mismos simbolos de siempre, sino de poner a
la tradicién en perspectiva asigndndole un lugar que es diferente, un lugar de distancia (mucho mds que un
lugar de memoria). Trabajo mas detenidamente este argumento en torno a las conmemoraciones del bicente-
nario argentino en Rufer (2012).



Un fantasma en el museo: patrimonio, historia, silencio 289

dad. Sin embargo, viene de un cuerpo cancelado, refractado. Asi como no se sabe quién es
el negro en ese pais, no se sabe quién es el fantasma que acecha ese relato ni quién impugna
con mierda la escritura de la civilizacion. El texto de lo mismo, la historia, los objetos de la
modernidad y del progreso son cancelados por un gesto que es signo sin signatura. Sin firma.
Fantasma y mierda. Presencia sin autoria; una forma universal.?®

Cuidador: -Y bueno. Hay gente que tiene miedo. No lo decimos mucho, pero algunos no quieren ve-
nir. A una profesora, la de historia, no no, no se quedé sola nunca en el museo y después mandaba a
alguien més. Ella no. Ya no quiso.

Paraddjicamente, la profesora de historia. Una culpa inconsciente. Como en la épica africa-
na del antiguo Mali, el miedo del testigo que relata obsesivamente el caso y llama diariamente
al griot alegando que se equivocd, que necesita volver a contarlo, no es el miedo a haberse
olvidado de algtin hecho, sino haberse olvidado de alguien: “los muertos siempre terminan
encontrando la forma de reclamar su lugar en la historia. Aunque sea penando”.

- Autor: -Pucha, pensé que por ahi encontraba algo sobre por qué el pueblo se llama General Cabrera.

- Cuidador: -Ah, es cierto ;viste? Nadie sabe. No se sabe muy bien. Yo siempre crei que era por el funda-
dor de Cérdoba, Jeronimo Luis de Cabrera. Pero dicen que no. Que ese no era general. Y bueno en [Ge-
neral] Deheza tampoco sabemos, ;no? Los fundadores habran sido. O del ferrocarril. Anda a saber...

Andd a saber. Y fui a saber: el pueblo lleva el nombre de un ejecutor de la Conquista del
Desierto, o el de un militar que se asent6 en el lugar los primeros dos anos de la fundacion. Los
historiadores regionales no concuerdan (Ferrero 1992). General Cabrera, General Deheza,
General Picco, General Bravo, General Roca, son algunos de los nombres de los pueblos de la
amplia region pampeana: en el nombre portan la marca de la campaia militar de “avanzada”,
desbroce y “colonizacion” de la tierra. En el nombre esta la marca del genocidio. Y sin embar-
go le ha sido sustraida a la toponimia cualquier genealogia. Podria llamarse General Cabrera
o Capitan Arando. Segual. Es un explanans sin explanandum.

CODA

El hijo y su padre regresan del museo al atardecer. El sonido de los rieles de la fabrica Olca,
la tnica del pueblo emplazada también sobre las vias, se activa a esa hora y el olor a aceite
quemado, ese si, es idéntico al de su infancia.

213 En Argentina existe un 6leo llamado 25 de Mayo y los paraguas, pintado por Luis Sinchez de la Pefia en
1938. Es una de las obras inaugurales de la identidad nacional. En ese cuadro se representa al “pueblo” reuni-
do frente al cabildo de Buenos Aires el 25 de mayo de 1810. En medio de la plaza mayor, hay una cantidad de
hombres y mujeres vestidos con levita o mirifiaque, bajo la lluvia y portando paraguas. La obra se considera
la alegoria pictorica de la frase “El pueblo quiere saber de qué se trata” (cuando se supone que la Junta de Go-
bierno estaba reunida en cabildo desconociendo formalmente al monarca espafiol). En una conversacién con
Rita Segato, ella me hizo notar que en ese cuadro todos los que integran al “pueblo” estan de espaldas (porque
miran al cabildo). Asi, en este exponente de la pintura nacional no se ven rostros, ningtin rostro: las cabezas
uniformadas bajo la lluvia y cubiertas por la sombra negra de los paraguas: grises, iguales. Mds alld de que
sabemos que en ese espacio “el pueblo” representado anticipa la definicidn liberal de la historia nacional -no
estd el “pueblo raso” sino los “vecinos”, es la uniformidad, el tépico siempre presente cuando se habla de la
sociedad argentina contempordnea, la que aparece como marca en esta obra.



290 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

- Autor: -Papa, ;y esos hombres que siguen ahi esperando el camién adénde vivirdan?

- Padre: -Y...and4 a saber. Mucho boliviano ahora. Al otro lado, seguro. Che, tenés razén. Ahora que
miro, es marrén la cosa.

- Autor: -jPero papa! Desde que era chico veo a ese montén de hombres esperando para ir a hombrear
las bolsas. Siempre en el mismo lugar. Treinta aflos atrds bolivianos acé no habia. ;No es gente de aca,
del otro lado?

- Padre: -Bolivianos... del otro lado... Segual.

Un paisaje amarronado por el cultivo excesivo de la soja. Suelos desgastados y cuerpos
entre muros. Gente sin rostro, sin rastro aparente en la mirada del otro. Paisaje inamovible,
fondo que transita otro tiempo, que interpela a penas, que no hace historia. El otro lado, los
bolivianos que llegaron recientemente pero que son la inmigracién que no cuenta, que no es
“La Inmigracién”; que no acuiia mito ni historia; ni épica ni l6gos. No bajan de un barco ni pa-
rece necesario trazar el recorrido que los afincé en las pampas. No hay origen posible porque
la estampa es siempre idéntica a si misma. Un retablo que, si acaso, opera la fuerza de trabajo
necesaria para la reproduccion del capital. Sélo que, a diferencia de la fabrica, de la industria
o de la maquina en general, el orden pampeano supo con maestria dislocar la subjetividad del
cuerpo. Retales entre las sombras de la produccién, el resto (los negros, los del otro lado, los
bolivianos) cumple un rol productivo, este si invisibilizado. No forma parte del movimiento
obrero, no apela al sujeto revolucionario, no escribe capitulos claros de la historia local, no
genera patrimonio alguno, no se sabe bien de dénde vienen ni adénde van. Su lugar de trabajo
es ese actante territorial que rechaza su rol en la produccion de plusvalia: por eso es facil que
“todos seamos el campo” sin hablar de las relaciones de explotacion racializadas en él. Como
no hay herencia posible, como no estamos ante las zonas calchaquies o mapuches o huarpes
que, desde loci muy diferentes, reclaman una disputa por la filiacion identitaria y horadan las
politicas de identidad nacional, en espacios como General Cabrera el patrimonio es el testigo
unico de la realizacion de ese sujeto territorial, “el campo”.?

Pero el pasado es un campo de juego abierto. Y aunque a la historia —en tanto texto- la es-
criban los vencedores, el acecho de los fantasmas, de las sombras y de los destilados corpéreos
del Otro son la modulacién agdénica del contratexto. Son también la sefial de que si la historia
nacional y el museo —en tanto discursos coloniales— recurren a las figuras de la hipérbole,

214  Existen trabajos que permiten visualizar empiricamente el “despojamiento” de las identidades de
filiacién originaria hacia la denominacién genérica de “los negros™ los negros feos, los negros sucios, los
negros vagos. La denominacion genérica que despoja la filiacion identitaria étnica habilita la adjetivacion
peyorativa, el predicado atribuido de la raza como explicé magistralmente Fanon y, como tal, deja sentada la
consolidacién del proyecto colonial racializador, pero en una Argentina ya moderna y republicana. Para San
Juan, Carina Jofré hace un trabajo de sutura historica a través de la recomposicion de la identidad warpe que
adquiere reconocimiento y personeria juridica en 1996 justamente en las villas urbanas donde existian “los
negros del campito™ “hijos de una historia de desposesion, cuya temporalidad es mas profunda que la obje-
tivada por los relatos de la provincialidad sanjuanina hasta ese entonces. El relato nos demuestra que alli, en
plena época de las reivindicaciones obreras y primeras expresiones sindicales, también empiezan a emerger
otras conciencias politicas, entre ellas, la conciencia warpe” (Jofré 2014b, p.13). Sobre la disputa clasificatoria
y genealdgica de pueblos indigenas e historia nacional, puede consultarse Giudicelli (2018). Sobre la forma-
cién regional de identidades y alteridades, véase Briones (2005).



Un fantasma en el museo: patrimonio, historia, silencio 291

el estereotipo y el borramiento (Bhabha 2002), es porque estdan definidos, ante todo, por la
inestabilidad y la locura.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Agencia Cérdoba Turismo

2008 Cérdoba: corazén de tu pais. Programa integral para el fomento a la cultura.
Agencia Cérdoba Turismo. Gobierno de Cérdoba.

Almeida, Eugenia

2009 El colectivo. Edhasa, Buenos Aires.
Bayer, Osvaldo
2006 Comenzar el debate histérico sobre nuestra violencia. En Historia de la

crueldad argentina: Julio Argentino Roca, Tomo 1, editado por Osvaldo Bayer, pp 7-10. Edicio-
nes del Centro Cultural de la Cooperacién, Buenos Aires.

Benjamin, Walter

1993 Discursos interrumpidos I. Taurus, Madrid. [1940].

Bhabha, Homi

2002 El lugar de la cultura. Manantial, Buenos Aires.

Briones, Claudia

2005 Formaciones de alteridad, contextos globales, procesos nacionales y pro-
vinciales. En Cartografias argentinas. Politicas indigenistas y formaciones provinciales de alte-
ridad, editado por Claudia Briones, pp 9-36. Antropofagia, Buenos Aires.

Calveiro, Pilar

2004 Poder y desaparicién. Colihue, Buenos Aires.

de Certeau, Michel

1993 La escritura de la historia. Universidad Iberoamericana, México. [1975].
Derrida, Jacques

1995 Espectros de Marx. Trotta, Madrid.

Donoso, José

1993 Literatura y marginalidad en América Latina: entrevista con José Donoso.

Ensayo Latinoamericano 15(4):11-16.

Endrek, Emiliano

1966 El mestizaje en Cérdoba. Universidad Nacional de Cérdoba, Cérdoba.

Fanon, Frantz

1999 Piel negra, mdscaras blancas. Abraxas, Buenos Aires. [1952].

Ferrero, Roberto

1992 La “pampa gringa” cordobesa. Emergencia e idiosincrasia de las clases me-
dias rurales. Austral, Buenos Aires.

Frigerio, Alejandro

2006 “Negros y blancos” en Buenos Aires: repensando nuestras categorias racia-
les. Temas de Patrimonio Cultural 16:77-98.

Gamerro, Carlos

2002 El secreto y las voces. Norma, Bogota.
Giudicelli, Christophe (Editor)
2018 Luchas de clasificacion. Las sociedades indigenas entre taxonomia, memo-

ria y reapropiacion. Prohistoria, Rosario.



292 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Gordillo, Gastén

2018 Los escombros del progreso. Ciudades perdidas, estaciones abandonadas y
desforestacion sojera en el norte argentino. Siglo XXI, Buenos Aires.

Grosso, José Luis

2008 Indios muertos, negros invisibles. Hegemonia, identidad y afioranza. En-
cuentro-Universidad Nacional de Catamarca, Cérdoba-Catamarca.

Guber, Rosana

1999 ‘El cabecita negra’ o las categorias de la investigacion etnografica en la Ar-
gentina. Revista de Investigaciones Folcléricas 14:108-120.

Guzman, Florencia

2010 Los claroscuros del mestizaje. Negros, indios y castas en la Catamarca colo-
nial. Encuentro, Cérdoba.

INDEC

2010 Censo Nacional de Poblacion, Hogares y Viviendas 2010. Consultado por

ultima vez el 11 de mayo de 2020, Recuperado de https://www.indec.gob.ar/indec/web/
Nivel4-Tema-2-21-100

James, Daniel

2010 Resistencia e integracion. El peronismo y la clase trabajadora argentina. Si-
glo XXI, Buenos Aires [1985].

Jofré, Carina

2014 The mark of the Indian still inhabits our body: on ethics and disciplining
in South American archaeology. En After ethics: ancestral voices and postdisciplinary worlds
in archaeology, editado por Alejandro Haber y Nick Sheper, pp 55-78. Springer, Nueva York.

Jofré, Carina (Coordinadora)

2014 Memorias del uitero: conversaciones con Amta Paz Argentina Quiroga. Edi-
ciones de autor, San Juan.

Mairal, Pedro

2005 El afio del desierto. InterZona, Buenos Aires.

McClintock, Anne

1995 Imperial leather: race, gender and sexuality in the colonial context, Routled-
ge, Londres.

Otero, Hernan

2008 Estadistica y nacion. Una historia conceptual del pensamiento censal de la

Argentina moderna. Prometeo, Buenos Aires.

Romero, Luis Alberto y Leandro Gutiérrez

1995 Sectores populares: cultura y politica. Buenos Aires en la entreguerra. Suda-
mericana, Buenos Aires.

Rufer, Mario

2005 Historias negadas. Esclavitud, violencia y relaciones de poder en Cérdoba.
Ferreyra, Cérdoba.

2010 La nacidn en escenas. Memoria publica y usos del pasado en contextos posco-
loniales. El Colegio de México, México.

2012 De las carrozas a los caminantes. Nacidn, estampa y alteridad en el bicen-
tenario argentino. En Nacién y diferencia. Procesos de identificacién y formaciones de otredad
en contextos poscoloniales, editado por Mario Rufer, pp 151-187. ITACA-CONACyT, México.



Un fantasma en el museo: patrimonio, historia, silencio 293

2013 Silencio y secreto: mirada, raza y colonialidad en la pampa argentina des-
de un estudio de caso. En Mobilizing ethnicity. Competing identity politics in the Americas:
past and present, editado por Eric Bejarano, Marc-André Grebe y David Grewe, pp 105-128.
Iberoamericana-Vervuert, Frankfurt.

2014 Memoria y politica: anacronismos, montajes y usos de la temporalidad en
las producciones de historia. Magistrales 3:89-117.

Rustdn, Elizabeth

2005 De perjudiciales a pobladores de la frontera. Ferreyra, Cérdoba.

Sarmiento, Domingo Faustino

1967 Facundo. Centro Editor de América Latina, Buenos Aires. [1845].






EPILOGO






ENTRAMADOS TERRITORIALES Y ARQUEOLOGIA
INDISCIPLINADA

ALEJANDRO HABER, JOSE LUIS GROSSO

Si bien la arqueologia, como toda otra disciplina cientifica académica, se comprende como
un campo discursivo de alcance global, las intervenciones postdisciplinarias implican su te-
rritorializacion y su vinculacion asociativa o conflictiva con otros actores en la forma de en-
tramados territoriales. En éstos, la ciencia (la arqueologia), el Estado (en sus niveles nacional,
provincial y municipal, y sus diversas areas funcionales ejecutivas, principalmente ciencia y
técnica, cultura, ambiente, y turismo), el capital (diversificado en los ramos turistico, trans-
porte e inmobiliario, aunque movilizando otros) y la localidad (organizada como comunidad
indigena o no; generalmente poblacion rural, aunque también pequefios o0 medianos conglo-
merados urbanos) tipifican los distintos actores que se traban situacionalmente y movilizan
valores economicos, juridicos, politicos y epistémicos, en asociacion o conflicto en torno a las
intervenciones postdisciplinarias. En el marco de dichos entramados territoriales, se dirime
la suerte de los proyectos de intervencién postdisciplinaria y se configuran las eventuales con-
secuencias de la ejecucion y puesta en marcha de dichos proyectos para los distintos actores
implicados. Nos proponemos aqui hacer una presentacion del esquema tedrico-metodoldgico
con el que hemos venido trabajando en los altimos afos.

TERRITORIOS Y CONOCIMIENTOS

Las modalidades de reconversién propias del “postcapitalismo” promueven la centralidad
del conocimiento en los fendmenos de expansion mercantil. Las disciplinas académicas, antes
orientadas casi exclusivamente a la busqueda del conocimiento de la realidad, se reconvierten
en conocimientos (tecnologias) directa o indirectamente puestos a disposiciéon por la expan-
sion mercantil (Mortensen y Hollowell 2009). La arqueologia, lejos de constituir una excep-
cion, se encuentra convocada mas que nunca a los complejos entramados de movilizacion de
conocimiento provocados por la globalizaciéon (Shepherd 2006). Los fenémenos de expansion
territorial, muchas veces, aunque no siempre, convocan a la arqueologia con el objeto de iden-
tificar y cuantificar los costos de los proyectos de inversion para la liberacion de sus efectos
sobre el patrimonio arqueoldgico, lo que ha dado lugar a un expansivo campo de aplicaciéon
profesional conocido como “arqueologia de impacto” o “de contrato” (Gnecco y Dias 2017).
Ademas de ello, la arqueologia, de manera directa o indirecta (mediando otros promotores),
se convierte en proveedora de signos y sentidos histéricos y culturales localizados, materia
prima altamente demandada por la industria de la creacién de mercancias culturales (Silver-
man 2005). El turismo, la actividad de mayor expansion en el globo a lo largo de las ultimas
dos décadas, se alimenta crecientemente de signos arqueoldgicos localizados, que integran



298 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

focos gravitatorios para los flujos de viajeros y, por ampliacién concomitante, de todo el mun-
do de servicios que estos demandan. El Estado, con mayor o menor consecuencia, segtn los
casos, propicia este maridaje entre arqueologia y mercado turistico, muchas veces soslayando
previsiones de las consecuencias sobre los mercados inmobiliarios y las relaciones tradiciona-
les con el territorio, los fendmenos de proletarizacién y descampesinizacion, y la integridad
fisica de los mismos patrimonios arqueoldgicos, a veces dejando por accion o inacciéon que
sea el propio mercado el que “regule” las relaciones entre capital, sentidos, objetos y poblado-
res (Smith 2004). Al mismo tiempo, estos mismos conocimientos arqueoldgicos suelen inte-
grar los contenidos con los que se alimentan las creaciones y recreaciones identitarias de los
movimientos sociales y las comunidades locales (o indigenas), cuya movilizacién cultural
es precisamente una de sus notas caracteristicas (idem). La convocatoria o la exclusion de
investigadores e investigaciones arqueoldgicas en asociacién con estos procesos de reformu-
lacién identitaria se presenta como una de las caracteristicas mas notables de la practica de la
arqueologia de campo de las tltimas décadas.

De acuerdo con este panorama, entonces, se puede caracterizar a los contextos contempo-
raneos “de frontera” como los espacios (territoriales y de sentido) en los cuales se desatan las
luchas entre las diversas maneras de expansion mercantil capitalista y sus proyectos asociados
de facilitacion infraestructural, juridica y politica, y los colectivos populares, conformados
por comunidades locales e indigenas, movimientos sociales y habitantes tradicionales (Mig-
nolo 2007). Por consiguiente, las luchas en la frontera pueden expresarse principalmente por
el territorio o por el sentido (histérico, ritual, familiar, social), aunque siempre son, final-
mente, luchas por las relaciones de sentido con el territorio o agenciamientos territoriales.
Las luchas en las que se envuelven estos tltimos tienen lugar en entramados complejos de
relaciones (Shepherd 2006), en los cuales discursos y practicas disciplinarias (académicas,
juridicas, etc.) se vinculan y reconvierten en discursos y practicas de intervencion (proyectos
de inversion, de infraestructura, programas sociales, politicas publicas, puesta en valor del
patrimonio arqueoldgico) (Hamilakis y Duke 2007). Llamamos postdisciplina a esta vincula-
cion y reconversion disciplinaria en contextos de expansion mercantil, encauzados directa o
indirectamente en proyectos de mercado y ciudadania en territorios de frontera, desplegados
desde lugares hegemonicos de enunciacion y poder (Haber 2012).

FRONTERA Y POSTDISCIPLINA

Turismo arqueoldgico, ambiental y cultural, emprendimientos megamineros, expansion
de la frontera agricola articulada al desarrollo biotecnoldgico, conservacién y uso de la bio-
diversidad, politicas de ordenamiento territorial: en todos estos frentes, tiene lugar hoy la
renovacion de la mutua complicidad entre Modernidad, Capitalismo y Estado nacién que ha
determinado, desde hace unos doscientos afios, el sentido de realidad impuesto por esta for-
macién de poder que gobierna con gran consenso sus territorios (Grosso 2010a, 2014). Dicha
complicidad esta produciendo reterritorializaciones emergentes que se ven incentivadas por
la intervencién agresiva sobre grandes extensiones (con sus “recursos” y poblaciones) que
habian quedado, aunque en diverso grado segtn paises y regiones, al margen de los circuitos
de la produccion y del consumo como “bolsones inertes”, residuos inactivos de los “desiertos”
conquistados e incluidos bajo la soberania nacional desde la segunda mitad del siglo XIX.

En este trance, se ha pasado del control disciplinario, operado a través de una exhibicion
que nombra, jerarquiza, reconoce y clasifica lo existente, a las producciones postdisciplinarias



Entramados territoriales y arqueologia indisciplinada 299

que producen lo existente dentro del orden de realidad, contando con las propias fuerzas mo-
tivacionales “autdctonas”, que se espera reproduzcan a pie juntillas los esquemas y categorias
enunciados en la fase disciplinaria. Lo postdisciplinario, por tanto, supone y dispone de lo
disciplinario, y subjetiviza los criterios, grillas y procedimientos vueltos sentido comun. Y,
tanto uno como otro, naturalizan el movimiento epistémico con que instauran un mundo
y ocultan la violencia de imposicidn, silenciamiento y desconocimiento con que lo hacen.
El sentido comun moderno presiona desde supuestos evolutivos planetarios. Las disciplinas,
las del conocimiento y las politicas publicas, que dieron forma a los territorios y ciudadanias
del Estado nacién (Grosso 2008, 2009, 2014) hoy se retiran, porque su obra ya estd hecha y
reificada en sus objetivaciones, y para que la posiciéon de conocimiento, las relaciones que la
hacen posible y que ellas mismas establecen, se oculten todavia mds en la superficie de un
desarrollismo congénito. Pero es también la retirada que opera el orden postdisciplinario y su
reduccion a una minima racionalidad (razonabilidad) ecolégica lo que la hace lindar con sa-
beres, mas que con conocimientos, y trae a la relevancia agenciamientos locales que irrumpen
desde espacio-tiempos otros.

Hay, por tanto, choque y solapamiento de agenciamientos territoriales, hegemonicos y
locales, con sus respectivos formatos, dispositivos y configuracion epistémica. El desplaza-
miento del agenciamiento territorial hegemdnico expande la frontera en términos espacio-
temporales, tanto extendiendo sus limites geograficos como reapropiandose de los sentidos
locales en términos de “recursos”, “desarrollo”, “modernidad”, los cuales siempre apuntan
hacia adelante, vectorizando el pasado y el futuro. El tratamiento que el agenciamiento terri-
torial hegemdnico da a los agenciamientos locales constituye a éstos en residuos del pasado
que son incorporados a la légica del desarrollo como potencialidades de futuro, y para ello
son, eventualmente, convertidos en hiperreales y simulacro. Los residuos, en tanto tales, no
obstante, terminan siendo inmanejables por la fuerza de sentido que opera en ellos en cuan-
to agenciamientos territoriales locales. En el tejido de la trama del agenciamiento territorial
hegemonico, hay produccion, hay disefio, hay emprendimiento, se avanza hacia nuevas fron-
teras, es expansivo; en el tejido de la trama de los agenciamientos territoriales locales, hay
incorporacion a una teoria de la relacion (relacionalidad), favorece que las cosas sean como
deben ser, y hay un ensanchamiento en la orientacién previamente dada en la comunidad de
seres (Haber 2016; Grosso 2016, 2017). En el primer caso, hay un agenciamiento humano, in-
dividual, constructivista, civilizatorio; en el segundo caso, hay un agenciamiento diseminado,
coésmico, que permanece, resguarda y salva, no se desplaza radialmente, no es acumulativo, es
sacrificial, se agota en el consumo de la gratuidad. Ambos agenciamientos se cruzan y super-
ponen, pero atin asi conservan su antagonismo y se caracterizan por dar un tratamiento dife-
rente a la relacion con la alteridad. La postdisciplina pone a disposicion, desplaza y actualiza
el colonialismo disciplinario incorporando la critica antropoldgica de las tltimas décadas y
reciclandola en términos de ciudadania multicultural y de multiculturalismo como recono-
cimiento de la diversidad cultural (étnica, de clase, sexual, de género, racial...) de nuestras
sociedades. No obstante, se renuevan los limites que socavan e inhiben el agenciamiento que
esos otros podrian apropiar y desde el cual vienen interviniendo en los entramados territoria-
les, debido a que el enunciador (el Estado, la disciplina, Occidente) no varia y coloca, integra,
incluye en su plano relacional a los “diversos”. Pero la apertura intercultural a la diversidad
de agencias en la inmanencia territorial de los agenciamientos territoriales locales es noto-
riamente diferente del colonialismo que percibe al otro como extrafio, enemigo, aterrador,
en el agenciamiento territorial hegemonico. También hay en juego aqui dos concepciones de



300 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

territorio: el territorio hegemoénico es un espacio en el que se proyecta el tiempo, una frontera
externa; los territorios locales son regulaciones relacionales en la entrega ritual y las fronteras
son inmanentes a esas imbricaciones y polarizaciones relacionales (Grosso 2018c).

El trabajo hegemodnico modela una imagen de su otro, pero los agentes locales habitan
cada dia su cotidiano ocupando los huecos de silencio de los antepasados vencidos. Esas otras
maneras de estar en el mundo han sido descartadas bajo los epitetos que circunscriben aquella

» o« .

imagen al inverso de su propio deseo, en cuanto “superadas”, “premodernas”, “primitivas”,
“salvajes”, “atrasadas”, “rurales”, “barbaras”, “vacias”, “provincianas”. Sin embargo, animan
la vida colectiva y la comunidad local de seres, y exceden desde los margenes la profecia auto-
cumplida del espacio-tiempo dominante que los desconoce.

Estos desajustados sentidos entre reterritorializaciones emergentes del Estado y agencia-
mientos territoriales locales encuentran sus escenas de representacion en el espacio regional,
en el seno de situaciones de friccion, unas veces veladas y otras abruptas, siempre simultanea-
mente explicitas e implicitas, con sus ritmos y cadencias que configuran distintos momentos
y movimientos. Los entramados pasan por momentos de intensificaciéon y de latencia que
corresponden a ciclos de expansion de las fronteras del desarrollo del capital y a movimientos
rurales, periurbanos y urbanos que recrean los agenciamientos territoriales locales. Dichas
situaciones localizadas estdn constituidas por tramas de cruces, superposiciones y paralelos
entre postdisciplinas, politicas publicas y flujos de capital que friccionan con saberes y agen-
ciamientos locales, dando lugar a configuraciones regionales.

En las situaciones operan entrelazamientos que hacen disponibles discursos disciplinarios
previos y median la relacion con lo local, generando la condensacion epistémica que llama-
mos propiamente “postdisciplina” (Haber 2012): los sentidos territoriales estan hechos y son
recreados en la interculturalidad y por eso emergen pragmaticamente instrumentados en la
polarizaciéon dominante que recupera las titulaciones otorgadas por la tradicion y la autoridad
disciplinaria. Hay una historia de sojuzgamiento epistémico en la relacién Estado - sociedad a
través de politicas publicas y del modelo de ciudadania, en la que la redefinicién multicultural
hace uso de la postdisciplina, comercializando la barbarie y usufructuando los déficits del
objeto. La diversidad multicultural encubre con violencia simbdlica la apropiacion rapaz de
los elementos: tierra, agua, minerales, en cuanto “recursos”. La hiperrealidad del Estado en las
trayectorias, objetos y disponibilidades disciplinarias, con la reescritura experta de los senti-
dos territoriales locales y la expropiacion de sentidos puestos en un formato espacio-temporal
no negociado (reificado ya por la tradicién disciplinaria), constituyen esta postdisciplina.

INVESTIGACION EN TRAMA

Los entramados territoriales ponen en juego el concepto mismo de territorio y su relacién
con el conocimiento: no hay un unico concepto de “territorio” ni una tnica manera de terri-
torializar. Las territorializaciones son implicita o explicitamente antagonicas, en el marco
de relaciones hegemonicas (Grosso 2013). La reconfiguracion de los entramados territoriales
articulados por los consensos practicos y solapamientos entre politicas publicas, flujos de ca-
pital, postdisciplina y saberes y practicas locales oscila entre la reformulacion de la formacion
hegemonica y la crisis de la matriz civilizatoria, que implica otras teorias del poder y otras
maneras de conocer.

El espesor etnografico de los encuentros en los cuales los entramados territoriales se ponen
en acto parece ser, a primera vista, propicio para expandir la investigacién. Pero se plantea alli



Entramados territoriales y arqueologia indisciplinada 301

una alternativa entre la captura de la investigacion en la potencia descriptiva de la postdisci-
plina con la inclusion estilistica de la polifonia y el desplazamiento de la investigacion hacia
sentidos no modulados postdisciplinariamente, en el que ella misma se convierte en la situa-
cion de conversacion con los saberes y las practicas locales, de lo que se espera un camino de
transformacion hacia nuevas politicas del conocimiento localmente situadas.

Los entramados localizan sus encuentros de enunciacién, confrontacion, alianza, super-
posicion. La visibilizacién en movimientos sociales y politicos del agenciamiento local (co-
munidades originarias, movimientos campesinos, organizaciones sociales) es una tactica
ante la expectativa de representacion politica del proyecto hegemoénico, pero se sustenta en la
estancia en el lugar, en vivir alli. Esta distancia atraviesa la potencia politica del agenciamien-
to local, pero es ampliamente desconocida por la lectura que el pensamiento critico hace de
estos procesos. El reconocimiento visible del otro en su organizacién e identidad construida
permite su captura en el juego de la politica multicultural. La invisibilidad metonimica hace
pasible de desconocimiento el agenciamiento local por parte del proyecto hegemonico; éste le
pasa por encima, expropia, desposee, desplaza; de todas maneras, alli esta en juego una teoria
de la relacion que resiste a toda sinécdoque de la episteme dominante. Alli estd la violencia
simbdlica en toda su vigencia y fuerza performativa (Grosso 2011). El movimiento social os-
cila entre esta radicaciéon metonimica y la monolengua dominante que pone una regla de
juego que desplaza a su plano de enunciacion todo reconocimiento. La semiopraxis local se
confronta asi con las expectativas y el régimen de una accidn social organizada de resistencia
y de lucha. Porque la semiopraxis local pisa el suelo de un poder de ignoracion, que es lo que
en la resistencia opera como vivir alli nomas.

TERRITORIO DE BATALLA

La batalla de Nagashino (1575) es la escena central del filme Kagemusha de Akira Kuro-
sawa (1980). La cdmara barre cuidadosamente las formaciones de soldados, miles de ellos
preparados para entrar en combate; cada uno de sus uniformes, de sus armas, cada rostro
expectante, recibe la detallada atencion del director; pero uno sabe —todos saben- que en el
campo de batalla s6lo hay dos posiciones posibles: o se es de un lado o se es del otro, la 16gica
binaria de la guerra no admite matices. La historia narra un episodio de las luchas entre casas
feudales en el Japon. Muerto el sefior que domina la region, la casa gobernante queda en difi-
cultades para restablecer las alianzas que le podrian asegurar la continuidad de su dominio.
En vistas a la contienda, un ladrén recientemente apresado, de asombroso parecido con el
sefior difunto, se hace pasar por éste a pedido de los herederos. Asi caracterizado, el impos-
tor (kagemusha) logra convencer a propios y extrafios; incluso en el harén logra satisfactorio
convencimiento. Pero las alternativas politicas y militares de todas maneras conducen a una
inminente derrota. Convencido de su papel de sefior de la casa real, el impostor sabe que sus
tropas lo seguirian en un final embate si él mismo cargara contra el enemigo. En su audaz
arremetida, no obstante, es su caballo (el del seiior) quien reconoce la impostura y, abandona-
do por el corcel, el senor-ladron es herido de muerte.

Los entramados territoriales locales son campos de batalla en donde, mas alla de las inten-
ciones y voluntades de cada uno, hay dos posiciones posibles: el estado, el capital y la ciencia,
por un lado, y los agenciamientos territoriales locales, por otro. La investigacion disciplinaria,
y en mayor medida la investigacion postdisciplinaria, son participantes habituales de los en-
tramados territoriales locales en la frontera colonial.



302 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Proyectos de desarrollo, rentabilizacién turistica, licenciamiento ambiental o investigacio-
nes académicas ponen a la investigacion en el campo de batalla de la frontera colonial. Una
vez alli, y cualesquiera sean las intenciones de los profesionales involucrados, la disciplina es
un arma y una posicién. Cuando las resistencias locales traban el conflicto, cuando las partes
presentan sus armas, incluso el profesional mejor intencionado puede verse sorprendido en
una posicién de combate contraria a sus intimas y constitutivas solidaridades. Su sentido
comun no cabalga ya hacia ninguna parte. La resistencia de pueblos y comunidades indigenas
a permitir el acceso a sus tierras suele tomar por sorpresa a los investigadores de buena fe. La
orientacion de las intervenciones hacia objetivos deseados desde el sentido comtin hegemoni-
co (por ejemplo, hacia el desarrollo) muchas veces impide reconocer otros soportes epistémi-
cos y posiciones locales, a veces opuestas. Es habitual la diagnosis apatica de las comunidades
locales por parte de la investigacion: no se identifican con “su pasado”, no se “apropian de su
patrimonio”, no son “indigenas”, como tnica lectura posible del “otro” desde las expectativas
e intereses operadas por el sentido de realidad multicultural, que torna opaca la potencia
movilizadora de los agenciamientos territoriales locales (Tobar et al. 2018). Cuando éstos se
articulan en contestacion a la intervencion, los agentes que intervienen en nombre de la disci-
plina resultan sorprendidos por la posicion en la que han quedado situados por las relaciones
del conflicto.

La postdisciplina, la reconversion tecnologica de la disciplina en contextos tardo-capitalis-
tas, coloca la investigacion en el seno de entramados territoriales postcoloniales, campos de
batalla por el sentido, la tierra y los muertos que caracterizan a la frontera colonial (Grosso
2018a, 2018b). Si bien la postdisciplina incorpora otros objetivos adicionales a la busqueda del
conocimiento verdadero, tales como el desarrollo, el bienestar, la justicia social, el mercado,
recapitula los mismos supuestos epistémicos disciplinarios. Las reconversiones arqueoldgicas
orientadas al desarrollo local, al turismo arqueoldgico y al licenciamiento de intervenciones
territoriales se encuentran entre las variantes mas conocidas de arqueologia postdisciplinaria.
En la etapa postdisciplinaria, la arqueologia conoce una insercion mercantil antes desconoci-
da (al menos de manera licita, ya que el trafico de antigitedades es de mas larga data, aunque
en general rechazado por la disciplina y el Estado).

Comunidades y pueblos indigenas, comunidades locales y tradicionales, movimientos
campesinos y movimientos sociales, que en alguna medida también participan del conoci-
miento hegemonico, suelen verse igualmente sorprendidos por la situacion de conflicto en los
entramados territoriales en sus localidades. Desde la posicién de los agenciamientos territo-
riales locales, desarrollar teorias de frontera suele ser una de las primeras necesidades, puesto
que deben pensar el mundo a contrapelo de las teorias hegemonicas, pero ahora desde su
situacion de frontera. Las narrativas de “discontinuidad cultural”, las retoricas del “desierto”,
de la “criollizaciéon” como pérdida de identidad, de la “desaparicion de razas y culturas”, de
la “desestructuracion” y otras defunciones irreversibles, deben ser contestadas. Pero también
se deben pensar a contrapelo el desarrollo, el progreso, el patrimonio cultural y el patrimonio
arqueoldgico, la proteccion de la naturaleza y tantas otras categorias tedricas que forman el
plexo de signos desde el cual la intervencion es articulada por el capital y justificada como
necesaria por el Estado. Por ello, es en los agenciamientos territoriales de frontera donde se
estd produciendo teoria decolonial. En consonancia con lo que se ha planteado acerca del
desprendimiento (Mignolo 2008) y la violentaciéon simbdlica (Grosso 2010b, 2011), es en con-
versacion con la teoria de frontera que la arqueologia indisciplinada puede hacer parte de una
nometodologia decolonial (Haber 2011).



Entramados territoriales y arqueologia indisciplinada 303

Para ello, la arqueologia indisciplinada que, a diferencia de la disciplina, ya no esta delimi-
tada por un campo objetual y un método, se transforma en una aptitud, una habilidad para
poner en tension el lenguaje / paisaje recorriendo la estratigrafia fractal de su constitucion
violenta, para desarticular la anatomia del dispositivo disciplinario mediante el cual se pro-
duce y arma el conocimiento hegemonico y para restablecer las relaciones sociales constituti-
vas en las que ya estamos con el mundo objetual. Ahora bien, estas tareas, si se vuelven meros
objetivos practicos de un quehacer académico, no podrian configurar otra cosa que el refor-
zamiento del lugar hegemonico de su propia enunciacién, no podrian ser sino justificaciones
altruistas de intervenciones coloniales. Por ello, la arqueologia indisciplinada no debe ser una
corriente tedrica o metodologica que supere a las anteriores corrientes o posiciones académi-
cas. Debido a que la arqueologia indisciplinada compone, en conversacién local, los intereses
que dan forma a la situacion, al mismo tiempo corroe el lugar hegemonico del conocimiento.
Es en conversacion local con la teoria de frontera, y no meramente con la teorfa universitaria,
que la arqueologia indisciplinada puede orientarse en un sentido decolonial contrahegemo-
nico; y es ese sentido el que la dispone hacia la anatomia disciplinaria, la estratigrafia fractal
y la deixis objetual (Haber 2010, 2018). Es sobre el propio lugar hegemdnico que debe ejercer
su téchne nometodoldgica. Dibujar la propia cartografia antagénica ayuda en la composicion
situacional de intereses.

Ademas de describir la anatomia disciplinaria, la arqueologia indisciplinada opera me-
diante deixis objetual, estratigrafia fractal, fluidez transtextural y evestigacion. La deixis del
objeto rastrea las huellas que, en el lenguaje / paisaje quedan de las relaciones sociales en las
que el mundo colonial es constituido. Permite devolver la subjetividad de la investigacion al
tejido de relaciones sociales constituyentes. La estratigrafia fractal permite seguir las secuen-
cias de violencia alli donde el lenguaje / paisaje prefiere mostrarse plano y sin espesor. Presen-
cias (estratos) y ausencias (huellas) se superponen secuencialmente de manera que ambas, y
su relacion secuencial, son constitutivas del mundo colonial. Estratos y huellas se superponen
aun cuando consistan en textualidades y texturas distintas, que son puestas en contacto y co-
municacion por los flujos asociativos y de sentido que atraviesan sus limites. Atender a la re-
lacién evestigial de estrato y huella, es decir, la busqueda de relaciones ausentes alli donde sélo
se muestran presencias, permite adentrarse en una metodologia negativa, una nometodologia,
que se pregunta por aquello que toda afirmacién niega (en lugar de seguir obcecadamente
una secuencia protocolar prefijada, que impide relacionarse con aquello que del mundo es
verdaderamente sorprendente).

La arqueologia indisciplinada no es una nueva propuesta en el seno del ambito académico,
sino una urgencia de comunicacion con la teoria de frontera. Esta es la que, habitando en la
frontera colonial, piensa el lenguaje / paisaje a contrapelo, desde sus agenciamientos territo-
riales y como parte de las luchas de sentido en los entramados territoriales postcoloniales. En
esos contextos, la teorfa decolonial se esta produciendo como condicién de supervivencia y la
arqueologia indisciplinada ya se desarrolla. La tarea pendiente para los medios académicos
—los lugares del conocimiento hegemonico- es, precisamente, la de ponerse en relacion de
conversacion con, el reconocimiento y el aprendizaje de la teoria de frontera, no para reducir-
los a insumos para su propio conocimiento cientifico-académico, sino como conocimientos
por derecho propio. Para el conocimiento académico, ello supone interpelaciones epistémi-
co-politicas y oportunidades de mudanza de su domicilio, allende y contra las posiciones
hegemonicas.



304 Politicas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Gnecco, Cristébal y Adriana Dias (Editores)

2017 Critica de la razon arqueolégica. Arqueologia de contrato y capitalismo.
ICANH, Bogota.

Grosso, José Luis

2008 Indios muertos, negros invisibles. Hegemonia, identidad y afioranza. En-
cuentro-Universidad Nacional de Catamarca, Cérdoba-Catamarca.
2009 Luchas interculturales y politicas del conocimiento. La infrahistoria posco-

lonial de la educacion. En Universidad, sociedad y ciudad, editado por I. Pérez. Universidad
Pontificia Bolivariana, Medellin.

2010a Cuerpos de escritura. Narraciones poscoloniales de sentidos incorregibles.
En Sensibilidades en juego: miradas multiples desde los estudios sociales de los cuerpos y de las
emociones, editado por Adrian Scribano y Pedro Lisdero. Universidad Nacional de Cérdoba
UNC, Cérdoba.

2010b Constitutivo, construido. Espacio-tiempo y semiopraxis critica. En Cuer-
pos y emociones desde América Latina, editado por José Luis Grosso y Maria Eugenia Boito,
pp 39-81. Universidad Nacional de Catamarca, Catamarca.

2011 Lo abrupto del sentido. La semiopraxis popular mds aca del civismo de la
modernidad: movimientos, ritmos, cadencias. En Transformacion social, memoria colectiva
y cultura(s) popular(es), editado por José Luis Grosso, Maria Eugenia Boito y Eliana Toro, pp
246-306. Estudios Sociolégicos Editora-PIRKA-Universidad Nacional de Cérdoba. Buenos
Aires-Coérdoba.

2012 Del socioandlisis a la semiopraxis de la gestion social del conocimiento. Con-
tra-narrativas en la telarasia global. Universidad del Cauca, Popayan.

2013 Territorio, restos, restitucion. En torno de los cuerpos humanos expuestos
en los museos y devueltos a sus comunidades de pertenencia. Tejiendo la Pirka 1:32-34.

2014 Mads acd del Estado nacion: Semiopraxis territoriales en pugna. Apenas Li-
vros, Lisboa.

2016 La comunidad “alterada™ cuerpos, discursos y relaciones entre seres huma-
nos y no-humanos. Matrices interculturales de la hospitalidad. Tejiendo la Pirka 8:18-28.

2017 Fagocitacion y hospitalidad. Politicas interculturales. Tejiendo la Pirka
9:29-39.

2018a Prélogo. En El patrimonio cultural en tiempos globales, editado por Javier
Tobar, Alberto Zarate y José Luis Grosso, pp 11-14. Universidad del Cauca, Popayan.

2018b Territorios animados: musica, canto y danza. Las politicas silenciosas de

la musica. En El patrimonio cultural en tiempos globales, editado por Javier Tobar, Alberto
Zarate y José Luis Grosso, pp 55-92. Universidad del Cauca, Popayan.

2018¢ Universidad, historia e innovacion: territorios criticos. Mamakuna 8:44-49.

Haber, Alejadro

2010 La casa, las cosas y los dioses. Arquitectura doméstica, paisaje campesino y
teoria local. Encuentro-Universidad Nacional de Catamarca, Cérdoba-Catamarca.

2011 Nometodologia payanesa: notas de metodologia indisciplinada. Revista
Chilena de Antropologia 23:9-49.

2012 Un-disciplining archaeology. Archaeologies 8(1):55-66.



Entramados territoriales y arqueologia indisciplinada 305

2016 Severos ernst und Antolins paradoxon. En Nach dem animismus, editado
por Irene Albers y Anselm Franke, pp 217-225. Kulturverlag Kadmos, Berlin.
2018 Al otro lado del vestigio. Politicas del conocimiento y arqueologia indiscipli-

nada. Universidad del Cauca-JAS Arqueologia-Ediciones del Signo, Popayan-Madrid-Buenos
Aires.
Hamilakis, Yannis y Philip Duke

2007 Archaeology and capitalism. Left Coast Press, Walnut Creek.

Kurosawa, Akira

1980 Kagemusha. Toho Productions, Tokio.

Mignolo, Walter

2007 La idea de América Latina. Gedisa, Barcelona.

2008 La opcidén decolonial. Letral 1:4-22.

Mortensen, Lena y Julie Hollowell (Editoras)

2009 Ethnographies and archaeologies. University of Florida Press, Gainesville.
Shepherd, Nick

2006 Archaeology at the sharp edge of the trowel. Archaeologies 2(2):4-6.
Silverman, Helaine

2005 Embodied heritage, identity politics, and tourism. Anthropology and Hu-

manism 30(2):141-155.
Smith, Laurajane

2004 Archaeological theory and the politics of cultural heritage. Routledge,
Londres.

Tobar, Javier, Alberto Zarate y José Luis Grosso (Editores)

2018 El patrimonio cultural en tiempos globales. Universidad del Cauca,

Popayan.






