Global turns, descolonizacién y museos






Carla Jaimes Betancourt, Karoline Noack,
Naomi Rattunde
(Editoras)

GGlobal turns,
descolonizacidon

y IMUSEO0Ss




Tapa: Turning Globes, diseno: Simon Hirzel.

Global turns, descolonizacién y museos
Editoras: Carla Jaimes Betancourt, Karoline Noack, Naomi Rattunde

Esta publicacion es parte de la serie Bonner Amerikanistische Studien (BAS)
Estudios Americanistas de Bonn | Bonn Americanist Studies, tomo 56.

Editor

Bonner Altamerika-Sammlung und Studien (BASS) e.V.
Coleccién y Estudios Americanistas de Bonn | Bonn Americanist Collection
and Studies

c/o Abteilung fiir Altamerikanistik und Ethnologie
Institut fiir Archiologie und Kulturanthropologie
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitit Bonn
Oxfordstrafie 15

53111 Bonn

Alemania

E-mail: bass@uni-bonn.de / www.bass-bonn.org

© Bonner Altamerika-Sammlung und Studien (BASS) e.V., 2020
© Plural editores, 2020

Primera edicién: abril de 2020

D.L.: 4-1-840-20
ISBN: 978-99954-1-966-0
ISSN: 0176-6546

Produccion

Plural editores

Av. Ecuador 2337 esq. calle Rosendo Gutiérrez
Teléfono: 2411018 / Casilla 5097 / La Paz

e—mail: plural@plural.bo / www.plural.bo

Impreso en Bolivia



Indice

PreSEntaACION oot e e e e e e eeeeeaesenaesanasanaaes 11

Objetos, coleccionismo, museos y los global turns.

Una propuesta para descolonizar el museo
Karoline NOack ..............ccccvevviviiiiiiiniiiiiiiiiiiiiiiiccicectceee 19

Investigacion de los legados — Perspectivas desde museos
y colecciones universitarias en Europa

Lidiando con el pasado colonial en el Weltmuseum Wien:
perspectiva de una curadora
Clandia AUGUSTAL .................ccoovuiviviniiiiiiiiiiiiiii, 45

Ayoréode - Museo BASA. Desentrafiando una red glocal
Naomi Rattunde ..............cccoceviiiiniiiiiniiniiniiiiniiicicceienn 61

Las multiples facetas de un legado: los objetos de Ixs aché

(Paraguay) en la Coleccién Etnografica de la Universidad

de Marburgo

Dagmar Schweitzer de Palacios ..................ccoovvviviiniiniiniiniininnnne, 83

Reflexiones sobre nuevas narrativas en los museos

y los debates sobre las colecciones de museos etnograficos
Andrés Gutiérrez USillos ........cocoovvevvuiiviiiiiiniiiiiiiiiiiiiiciicecene, 103



6 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Pueblos indigenas y museos — Saberes, experiencias
y colaboraciones

El Museo Nacional de Etnografia y Folklore (MUSEF)
de Bolivia. Historia, esfuerzos y desafios
Fuan Villanueva Criales.............ooooveeveenoinneennennenienieneeseneeeee 121

Restituciones e identidades.

Experiencias desde el Museo de La Plata
Diego Ballestero, Marina L. Sardi, Maria M. Reca .......................... 141

El poder de clasificar: revision de una coleccion Tiwanaku
en Gotemburgo, Suecia
Adriana MUTIOZ ............c..cccoevuiriiviiniiiiiiiiiiiiiecctcce e 155

Participacion en un museo etnolégico universitario:
un informe practico sobre las oportunidades y desafios
de su descolonizacion

Beatrix HOffIANI............c..ccooeviiiiiiiiiiiiiiiiiniinincec, 169

“Llegar aci en vez de llevar alli” — Objetos que entrelazan
historias y personas
Carla Faimes Betancourt ............ccvoeeeeveeeeevvuenseniienieniieneeesieeeeene 189

¢<Lo indigena como capital simbélico? Dilemas de proyectos
colaborativos en el contexto museal
ATATCA SCPHOIZ coveaeeaeeeeeeeeeeeeeeeee e eeeeeeeeeeeessateseenessansesensesenaasennaees 211

Recorriendo tiempo y espacio — Visiones de cambio
en los global turns

¢ Iransitando en el “ITercer Espacio”? Cambios de rumbo
de una coleccién etnografica en Sajonia
Silvia DOIZ ......eooneneeniiniiiiiciie 229



INDICE

Figura 2.1.

Figura 2.2.

Figura 2.3.
Figura 2.4.

Figura 3.1.

Figura 3.2.

Figura 3.3.
Figura 3 .4.
Figura 3.5.
Figura 4.1.
Figura 4.2.
Figura 4.3.
Figura 4.4.
Figura 5.1.
Figura 5.2.
Figura 5.3.
Figura 5.4.
Figura 6.1.

Figura 6.2.

Indice de figuras

El Weltmuseum Wien se encuentra
en el antiguo palacio imperial

de los Habsburgo. ......ccccccceerinininniiinie 46
Visién general de la sala

“En la Sombra del Colonialismo”...................... 49
Pregunta adicional en la mesa multimedia......... 55
Muestra de una cabeza ceremonial

de Ixs munduruku. ......cccoeeeiiininiiiniiiee, 56

Ulf y Marianne Lind, conversando con nifos
ayoréode; al fondo se ve el campamento

de Ixs ayoréode en El Faro Moro, 1969/70........ 64
Red de actores involucradxs en la adquisicién

de las colecciones de objetos de Ixs ayoréode

en el Museo BASA ......oooecvveeecieeeereeeeieeeeeveee e 67
Red de colecciones de objetos de Ixs ayoréode
alrededor del Museo BASA........cccveeevvveeecvveeennnen. 71
Visita a la sede de CANOB, Santa Cruz, marzo
e 2018 et 72

Exposicion “eramone | Weltsichten. Objekte
der Ayoréode in der BASA”, Bonn, octubre

de 2018 e 75
Ceramica aché......c..cocevevinininininincceeeeeee 86
Ceramica mbia, hacha y calabaza aché............... 87
Herramienta aché y herramienta moderna........ 89
Cesta aché y mochila moderna..........cccccoeueee. 89
“De espanol e india, mestizo”. Anénimo,

S1Z10 XVIIL.ueiiinieiiieieeeerieeeeereeeeeeere e 106
“Kazandra y el altar”. Serie Flores

de Guiechachi. Nuria Lépez. 2015-2016.......... . 109
“Andrés Medina con el traje tradicional

tida wena”. Delta de Amacuro, Venezuela......... 109
Botella en forma de figura femenina.

Cultura quimbaya, Colombia, siglo V d.C......... 111
La casa de los Marqueses de Villaverde

€N 1959 i 125

Las exposiciones Ayoréode y Uru-Chipaya
en el MUSEF .......cooviiiiiiiiceeecicc, 128



Figura 6.3.

Figura 6.4.

Figura 6.5.

Figura 7.1.

Figura 7.2.

Figura 8.1.

Figura 8.2.

Figura 8.3.

Figura 8.4.

Figura 9.1.

Figura 9.2.
Figura 9.3.
Figura 9.4.

Figura 9.5.

Figura 10.1.

GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Ejemplares de la Sala “Mascaras. Los diversos

rostros del Alma” en La Paz......ccocceeevrennennene. 128
Algunos objetos de cadena operatoria

empleados en la exposicion “Iejiendo la Vida”.. 130
Secuencia de audiovisual 3D empleado

en exposicion “La Chuwa del Cielo” ................. 133
Sala de Antropologia del Museo de La Plata
(CIrca 1899).....cviiiiniiiiiiiiciececece 145

Restitucion complementaria del cacique

Inacayal, de su mujer y Margarita Foyel

a los representantes de las comunidades
mapuches-tehuelches del Chubut (2014)........... 150
Walter Alvarez Quispe y Beatriz Loza,

reclasificando el material en el Museo

de la Cultura del Mundo, Gotemburgo............. 158
Wiphala, objeto que fue reclasificado

por Walter Alvarez Quispe de bolsita

para contener coca a wiphala........ccoceeceennneee. 161
Fiesta en Hammarkullen, donde la comunidad

local se encuentra con Walter Alvarez Quispe

y Beatriz Loza. ... 161
Exhibicién “Wiphala: Identidad y Conflicto”

en el Museo de la Cultura del Mundo,

Gotemburgo. ....c.ccocevevenenininice 164
Siksili Akayuli Palanaiwa, Ikale Asankili

y Mataliwa Kulijaman en el depésito

del Museo BASA ...cc.covevevenenenerenieneeeeeeeeeee 175
Aymawale Opoya pintando la maluwana;

vista desde la calle hacia el Museo BASA ............ 176
Equipamiento de los tépijem.

Dibujo: Mataliwa Kulijaman (2018)................... 180
Malausi Tikilima y Aymawale Opoya

preparando los maniquis #épgjern. ............cuc......... 180

Siksili Akayuli Palanaiwa, Aymawale Opoya

y Malausi Tikilima examinando los objetos
seleccionados para las vitrinas

en la eXpoSICION....coevververeererererereeeceeeeeee 181
Comunarixs de Cara Cara mostrando el acervo
arqueologico coleccionado .......coceveeevenieeenennee. 192



INDICE

Figura 10.2.
Figura 10.3.
Figura 10.4 a.

Figura 10.4 b.

Figura 10.5 a.
Figura 10.5 b.
Figura 10.6 a.
Figura 10.6 b.
Figura 11.1.

Figura 11.2.

Algunas de las vasijas documentadas
pertenecientes a la coleccion del Cara Cara.......
Corregidor mostrando el pendiente litico

que habia encontrado .......ccocceceeiriniiiininnnnnne
"Tapa de vasija decorada mediante

fiNas INCISIONES. ....cevererieiirenieneneneeeeeee e
Documentacion fotografica de piezas
arqueoldgicas en la comunidad indigena

de Cara Cara (TICH).....ccovveevveecrieeieeeieeereeeaneens
Vista de la plataforma donde se encuentran

los sitios arqueolégicos de Cara Cara ................
Vista del derrumbe de la plataforma

de Cara Cara 3. ....cocovevinininincccecceeee
Doiia Chela Viatayo recolectando fragmentos
decorados del Sitio Cara Cara........cccceceeeeuennenee.
Elise Catumare recolectando un hacha

de piedra del deslizamiento. ........ccceceevruernenenee.
Estudiantes de la UNEIT en el dep6sito

del Museo Etnolégico de Berlin (2012).............
Taller con estudiantes indigenas

en la comunidad de Macucu (2014) ...................

Figura 12.1 a, b. Corneta con figura, marfil sapi-portugués,

Figura 12.2.

Africa occidental, primera mitad del siglo XVI.
L 93 ¢m, D 12 cm. Staatliche
Kunstsammlungen Dresden, Museum

fir Volkerkunde Dresden,

No. de inventario 21484 ......cccoveeevveeecveeecreeeenne.
Portugués, laton, Reino de Benin, Nigeria,
siglos XVI-XVIL. A 45 cm, P 38,5 cm.
Coleccion A. Baessler 1903, Staatliche
Kunstsammlungen Dresden, Museum fiir
Volkerkunde Dresden,

No. de inventario 16604..........cccoevveeecrveeecnreennee.

195

197

199






Presentacion

A inicios del afio 2018, se llev6 a cabo el taller titulado “Global turn,
descolonizacién y museos” en el Museo BASA (Coleccion de las Américas
de Bonn) de la Universidad de Bonn. Este evento se realizé durante la
estadia de Juan Villanueva Criales del Museo Nacional de Etnografia y
Folklore (MUSEF) de La Paz, Bolivia, como docente invitado en el De-
partamento de Antropologia de las Américas de la Universidad de Bonn,
con el auspicio del DAAD (Servicio Aleman de Intercambio Académico).

Este fructifero intercambio interinstitucional y académico, promovi6
reunir a catorce profesionales de museos y colecciones universitarias de
Alemania, Austria, Bolivia, Espafia, Holanda y Suecia para discutir el
tema de la descolonizacion (también como parte de la autoconcepcion
del Estado Plurinacional de Bolivia) y, por lo tanto, de la colonialidad, a
través de diversas experiencias y analizando los roles y las potencialida-
des que tienen los museos y las colecciones en este sentido. El principal
objetivo fue debatir los desafios de una perspectiva descolonizadora en el
quehacer de los museos y conocer mds de cerca la experiencia que lleva
realizando el MUSEF de un tiempo a esta parte en Bolivia.

La historia del museo como institucion esta estrechamente ligada a
las expansiones europeas desde el siglo XVI. Viajerxs y estudiosxs colec-
cionaban cosas de todo el mundo y las traian a Europa. Estos objetos,
artefactos y biofactos, que inicialmente se consideraban curiosidades,
constituyeron, entre otros, la base de los museos europeos. Sin embargo,
las historias individuales de coleccionistas, museos y colecciones son muy
distintas y dan pie a maltiples reflexiones y perspectivas. Sobre todo,

[11]



12 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

cuando se trata de examinar los museos (etnolégicos) en un contexto
global, parece tanto mas importante considerar la aparicién de museos
y colecciones en los paises de Europa y América Latina como casos
individuales, asi como en la longue durée. Esta perspectiva local en lo
global (global turn) puede sacar a la luz interrelaciones y redes de actores,
objetos, politicas, esferas publicas e instituciones en Europa y América
Latina que hoy en dia estin en gran medida olvidadas, reprimidas o
completamente desconocidas.

En este sentido es importante promover las redes entre los museos
y colecciones europeas con museos latinoamericanos con el fin de con-
solidar didlogos horizontales y desarrollar estrategias conjuntas que se
sumen al debate de los procesos de descolonizacion en Bolivia y otras
regiones del mundo.

Las contribuciones presentadas en el taller por parte de Claudia
Augustat (custodia de la Coleccién de Arqueologia y Etnografia de
Sudamérica del Weltmuseum Wien, Viena), Manuela Fischer (curadora
de la Coleccién Arqueoldgica de Sudamérica del Museo Etnolégico
de Berlin), Andrés Gutiérrez Usillos (responsable del Departamento
de América Precolombina del Museo de Américas de Madrid), Beatrix
Hoffmann (investigadora de los Museos Municipales de Friburgo), Carla
Jaimes Betancourt (catedritica del Departamento de Antropologia de
las Américas de la Universidad de Bonn y codirectora del Museo BASA),
Michael Kraus (curador de la Coleccion Etnolégica de la Universidad de
Gotinga), Genner Llanes Ortiz (catedratico de la Universidad de Leiden),
Adriana Mufioz (curadora para América Latina en los Museos Nacionales
de la Cultura del Mundo de Gotemburgo), Karoline Noack (catedritica
del Departamento de Antropologia de las Américas de la Universidad
de Bonn y directora del Museo BASA), Naomi Rattunde (doctoranda del
Departamento de Antropologia de las Américas de la Universidad de
Bonn), Andrea Scholz (investigadora en la Coleccion Amazénica del Mu-
seo Etnologico de Berlin / Fundacién del Patrimonio Cultural Prusiano),
Dagmar Schweitzer de Palacios (curadora de la Coleccién Etnografica de
la Universidad de Marburgo), Anne Slenczka (curadora de las Américas
del Museo Rautenstrauch-Joest en Colonia) y Juan Villanueva Criales
(jefe de la Unidad de Investigacién del Museo Nacional de Etnografia y
Folklore, La Paz), impulsaron a un debate abierto a partir de sus propias
experiencias practicas en las instituciones respectivas.

El presente libro aspira a ser un aporte al debate actual sobre los
museos y su rol en defensa de la diversidad cultural y las diferentes



PRESENTACION 13

percepciones de espacio-tiempo y la relacion con los objetos del pasado
y del presente. Con este espiritu, el libro reine once aportes de una
amplia variedad tematica, tedrica y regional que invita mediante su lec-
tura a transcurrir por parajes andinos, amazénicos y chacoplatenses de
Argentina, Bolivia, Brasil, Colombia, Guyana Francesa, Paraguay, Perd,
Surinam y Venezuela, insertos muchos de ellos en contextos globales.

A modo de introduccién, Karoline Noack presenta el tema de la
publicacién sobre los museos etnoldgicos y colecciones etnologicas
universitarias desde la perspectiva del global turn. Esto implica analizar
las condiciones y pricticas por parte de estas instituciones en las actuales
politicas de descolonizacion. Por ello, a partir de diferentes ejemplos, el
tomo retne una perspectiva global de los museos y colecciones europeas
y latinoamericanas. Partiendo del global turn como una nueva categoria
meta, la autora de la introduccién cuestiona esta misma categoria y
plantea una reflexion diferenciada histérica y regionalmente que lleva a
la propuesta del concepto de global turns. Adopta una perspectiva tanto
regional, material e institucional de la Jongue durée, desde la cual enfoca
el rol de los objetos, asi como de museos y colecciones tanto en la co-
lonizacién de las Américas como en la descolonizacién en un contexto
global, desde la conquista europea hasta nuestros dias.

La primera parte del libro redine las contribuciones enfocadas en
la investigacion de los legados en museos y colecciones universitarias
en paises europeos. Se presentan ejemplos de como la investigacion de
legados y la relectura de colecciones forman parte de los trabajos actuales
en estas instituciones y trasmitir los resultados en exposiciones al publico.

Empezamos el giro global en el Weltmuseum Wien, cuyo inicio se
remonta al temprano siglo XIX. Fue reabierto en 2017 con una nueva
exposicion permanente, cuyo objetivo principal es retratar las relaciones
entre Viena/Austria y el mundo. A pesar de que Austria nunca fue una
potencia colonial, la expansién europea colonial esta inscrita en las co-
lecciones del museo. Por esto, un eje central de la exposicion nueva es
la sala sobre el colonialismo. Claudia Augustat presenta sus contenidos,
reflexionando sobre el proceso de crear esa sala, llamando la atencién a
que las consecuencias de la herencia colonial deben influir en el futuro
quehacer del museo.

Las colecciones de objetos de Ixs ayoréode en el Museo BASA
(Coleccion de las Américas de Bonn) de la Universidad de Bonn son
la materializacién de una red entre Bonn, Alemania y varios lugares en
Bolivia y Paraguay, que tiene una profundidad temporal de mais que



14 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

sesenta aflos, desde poco después de la creacion de la coleccion hasta la
actualidad. Naomi Rattunde desentrafia esa red que surge de los entre-
lazamientos entre los etnégrafos-coleccionistas y Ixs ayoréode y otrxs
actores. La investigacion de estos legados formé parte de los trabajos para
una exposicion temporal estrenada en 2018, cuyo resultado, en forma
de un catalogo, esta circulando ahora también en Bolivia.

Otra coleccion proveniente del Chaco paraguayo en un museo
universitario en Alemania son los objetos de Ixs aché, adquiridos en
1971/72 y donados a la Colecciéon Etnogrifica de la Universidad de
Marburgo (CEM) en 2000 por el antropélogo Mark Miinzel. Dagmar
Schweitzer de Palacios revela como estos objetos, que formaron parte
de la vida cotidiana y ritual entre Ixs aché, se han convertido en bienes
de intercambio y actores politicos. Con ellos se advirti6, en una expo-
sici6n en Francfort/Meno de 1982/83, sobre el genocidio contra Ixs
aché en ese entonces. En el siglo XXI se ha profundizado el proceso de
comercializacion de tales objetos, ahora concebidos como “artesanias”,
que ademds son expresion de y elementos importantes para revalorizar
la identidad aché.

Desde el Museo de América en Madrid, Espafia, Andrés Gutiérrez
Usillos comparte sus reflexiones sobre nuevas miradas hacia las coleccio-
nes y objetos precolombinos en el Museo de América, que se presenta-
ron con dos exposiciones temporales, y las respectivas percepciones del
publico. En la exposicién “Trans” se discuti6 la diversidad de personas
trans en distintos tiempos y espacios globales, poniendo en tension
categorias de género actuales con objetos precolombinos, que habian
sido leidos desde esquemas binarios heteronormativos. La experiencia
con “Tesoro Quimbaya”, que fue un regalo del gobierno colombiano a
la reina espafiola a finales del siglo XIX, pero cuya presencia en Espafia
es, para algunxs, la “exaltacion del colonialismo” y del saqueo, es una
buena ocasion para repensar el tema controvertido de las restituciones.

La segunda parte del libro estd enfocada en los saberes, las experien-
cias y colaboraciones entre pueblos indigenas y museos. El recorrido de
este viaje incluye una amplia diversidad de paisajes y actores con multiples
voces, historias, percepciones y actitudes.

Juan Villanueva Criales sintetiza la historia del Museo Nacional de
Etnografia y Folklore (MUSEF) de Bolivia entre el colonialismo interno
y la descolonialidad. Presenta los esfuerzos y desafios del MUSEF, atn
como un proceso inconcluso, en el cual se intenta romper las barreras
coloniales del sujeto occidental y moderno, del “otro” sujeto local, a



PRESENTACION 15

través de un discurso museolégico que emerge como un puente entre
el pasado y el presente. En este contexto, los objetos narran historias
de cambio y continuidad en la Jongue durée, considerando el periodo
histérico colonial como una bisagra entre lo prehispanico y lo contem-
poraneo, en el cual sobresalen procesos de resistencia en contextos de
imposiciones y restricciones, donde la clave se centra en la creativa local
para incorporar elementos europeos sin perder su esencia.

Diego Ballestero, Marina L. Sardi y Maria M. Reca nos invitan a
leer sobre experiencias del Museo de la Plata, que es una de las institu-
ciones argentinas y latinoamericanas que mas ha avanzado con el tema
de restitucion de restos indigenas, a partir de un cambio en la politica
de su gestion desde mediados de la década de 1990. Esto se visibiliz6 en
nuevas museologias con la ausencia de restos humanos y cuerpos momi-
ficados de personas indigenas, llevé a la restitucion a las comunidades
reclamantes y la apertura de espacios restringidos para la ejecucion de
practicas rituales. Lxs autores indagan las nuevas miradas en torno a la
identidad y el lugar que toman los pueblos indigenas que buscan visi-
bilizarse a si mismos y criticamente a los discursos cientificos que los
construyeron como objetos de estudio, produciendo importantes cambios
en las politicas institucionales en torno a las colecciones antropolégicas.

Adriana Mufioz comparte una de las experiencias mas tempranas y
reveladoras de pricticas descolonizadoras que se pueden realizar desde
los museos. Se trata de una reflexion actualizada de un proyecto llevado
a cabo hace diez afos, con una de las colecciones de Bolivia, denominada
“Nifio Korin”, que forma parte del acervo del Virldskulturmuseet (Mu-
seo Nacional de la Cultura del Mundo) en Gotemburgo. Esta experiencia
contribuye a deconstruir las categorias clasificatorias occidentales y ser
parte de un proceso de desaprendizaje, que tal como la autora sugiere,
no se trata de un olvido, sino a manera de desenredar nuestras propias
historias, influencias, educacién, prejuicios, y mas. El ejemplo de la co-
leccion Nino Korin pone en evidencia la desigualdad de relaciones de
poder, no solamente entre Latinoamérica y Europa, sino en contextos
de colonialismo interno y formacién de Estado-naciones.

Beatrix Hoffmann aporta con una contribucién metodolégica a par-
tir de la investigacion participativa sobre colecciones etnograficas en el
Museo BASA de la Universidad de Bonn con Ixs apalais y wayanas de las
Guyanas en el proyecto “Entrelazamientos persona-objeto en sociedades
indigenas”. La basqueda de una colaboracién e intercambio reciproco co-
menz6 con el empoderamiento de Ixs actores indigenas y su participacion



16 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

como interlocutores. Este proceso permitié el fortalecimiento de la
autodeterminacion de Ixs wayanas que desencadené en el cambio de la
priorizacion de los objetivos originales del proyecto. Esa experiencia
ejemplifica como las estructuras poco rigidas de museos universitarios
facilitan que se conviertan en lugares ideales de experimentacién. Aqui,
el Museo BASA fungié como espacio/museo indigenizado, donde Ixs
wayanas pudieron formular sus propias ideas y preguntas, interactuar con
los objetos y convertir al museo en un lugar de produccién, intercambio
de conocimiento, memoria colectiva y performance artistica.

Carla Jaimes Betancourt ejemplifica la relacion de una comunidad
tsimané con los objetos arqueoldgicos encontrados por ellxs mismxs
dentro de su territorio, en los Llanos de Mojos de Bolivia. Esta expe-
riencia permite complejizar y reflexionar acerca de las diferentes per-
cepciones del patrimonio arqueolégico que tienen los pueblos indigenas
amazoénicos y considerar cémo la fascinaciéon por las “cosas” antiguas
y el coleccionismo, lejos de ser un privilegio unicamente de viajeros
europeos, crean en las comunidades, espacios poco formalizados, que
pueden ser considerados como museos. Uno de los roles mis importantes
que cumplen estas colecciones es generar ideas y preguntas por parte
de los miembros de la comunidad, que pueden ser integrados desde un
principio a proyectos colaborativos de investigacion.

Andrea Scholz ilustra de una manera critica y suspicaz los dilemas
politicos, metodolégicos y éticos que surgen entre Ixs diferentes actores
en proyectos colaborativos en el contexto del museo, a partir de sus
experiencias de una colaboracién desde el Museo Etnolégico de Berlin
con diferentes organizaciones e instituciones de ensefianza superior
indigenas en Brasil, Colombia y Venezuela, que se iniciaron en 2014
con el proyecto “Compartir Saberes” y se mantienen hasta la actuali-
dad. La autora brinda reflexiones de posicionamiento ético, esenciales
para sobrellevar los dilemas y llevar a cabo procesos mas horizontales y
reciprocos, cuestionando el uso de lo indigena como capital simbdlico.

El libro termina con un recorrido de tiempo y espacio y con visio-
nes de cambio en los global turns, que es espléndidamente articulado
en la contribucién de Silvia Dolz. Basindose en dos objetos emblema-
ticos provenientes del Africa Occidental en la Coleccién Etnografica
de Dresde, una trompeta de marfil y un soldado de bronce, la autora
propone un debate diferente sobre la presencia de objetos no europeos
en los museos etnogrificos europeos. Aplicando el concepto del “Ter-
cer Espacio” de Homi Bhabha a los museos, la autora argumenta que



PRESENTACION 17

una visién diferente —ubicada en el espacio global- es imprescindible
para entender las colecciones y museos como resultados de historias
entrelazadas. Una de-estabilizacion de las categorias de lo periférico y
de lo céntrico hace posible una percepcion diferente y descentralizada
del mundo. En su articulo realiza esta propuesta mediante una mirada
profunda hacia el entrelazamiento de estos dos objetos especificos en
las diferentes fases de la historia y sus fracturas y continuidades en la
longue durée, desde el siglo XVI hasta las ultimas rupturas desde 1989 en
la Coleccion Etnogrifica de Dresde como uno de los lugares en los que
convergen el tiempo y el espacio.

Agradecimientos

En primer lugar, agradecemos a todxs Ixs participantes del taller “Global
turn, descolonizacién y museos”, a partir del cual ha surgido este libro,
y al Servicio Aleman de Intercambio Académico (DAAD) por financiar
este encuentro.

Agradecemos a Silvia Dolz, que no estuvo presente en el taller, por
aceptar una contribucion a esta publicacion. Enriquece nuestra vision
global desde su perspectiva familiarizada por su larga experiencia como
curadora en la Colecciones Africanas en el Museum fiir Volkerkunde en
Dresde. También a Diego Ballestero, Marina L. Sardi y Maria M. Reca,
quienes tampoco asistieron al taller, pero aceptaron ser parte de esta
publicacion con uno de los temas mas sensibles como es la restitucién
de restos humanos de pueblos indigenas.

Agradecemos a Rosario Carmona Yost, Ver6nica Montero Fayad
y a Carlos Zegarra Moretti por su valiosa ayuda con la traduccién de
algunos de los articulos. Agradecimientos especiales expresamos a Mir-
jana Jandik y Tayni Tagliati por su cuidadoso trabajo en la redaccion de
los textos aqui reunidos. Por tdltimo, agradecemos a Simon Hirzel por
el disefio de nuestra idea de los globos girando (turning globes) para la
tapa de este libro.

Las editoras






Objetos, coleccionismo, museos

Jetos, :

y los global turns. Una propuesta
para descolonizar el museo

Karoline Noack™

Introducciéon

El objetivo de este libro es realizar un estudio sobre los museos etno-
légicos y las colecciones etnolégicas universitarias desde la perspectiva
del global turn, lo que implica analizar las condiciones y practicas por
parte de estas instituciones en las actuales politicas de descolonizacién.
Por ello, este tomo reune, a partir de diferentes ejemplos, una perspec-
tiva global de los museos y colecciones europeas y latinoamericanas. El
tema se ubica en el contexto de la longue durée (Fernand Braudel 1949)
y de las historias conectadas europeas y no-europeas, conexiones que
surgieron después de la conquista europea (Bernand 2018: 5). Braudel
es uno de Ixs fundadorxs del método global (Subrahmanyam segtin
Bernand 2018: 4), antes de que el término “globalizaciéon” invadiera
“la produccion historiografica y sociolégica” a partir de 1990 (ibid.: 5).
Una de las dltimas publicaciones en esta direccion, The Bonn Handbook
of Globality (Eds. Kithnhardt & Meyer 2019),' se dedica a “la época
global”, al mundo después del global turn (ibid.: 4). Pretende clasificar
el global turn como categoria meta que conecta a los rurns de las ciencias

Agradezco mucho los comentarios de Carmen Ibafiez Cueto, Naomi Rattunde y
Danitza Mdrquez.

Karoline Noack es catedritica de Antropologia de las Américas del Departamento
de Antropologia de las Américas de la Universidad de Bonn y directora del Museo
BASA (Coleccion de las Américas de Bonn). E-mail: knoack@uni-bonn.de.

1 Laversion de habla alemana fue publicada en 2017 (Kithnhardt & Mayer 2017).

*k

[19]



20 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

culturales (Bachmann-Medick 2006), y dado que plantea romper con los
limites disciplinarios, reorganiza las categorias de anilisis y desarrolla
nuevos conceptos (Kithnhardt & Mayer 2019: 13).

En ese articulo se enfocard, desde una perspectiva regional, mate-
rial e institucional en la longue durée, el rol de los objetos, asi como el
de los museos y las colecciones en la colonizacion de las Américas y la
descolonizacion en un contexto global, desde la conquista europea hasta
nuestros dias.? Partiendo del global turn como una nueva categoria meta
(Kithnhardt & Mayer 2019), debemos preguntarnos: ¢de qué hablamos
cuando hablamos de global turn? El concepto propuesto sugiere un mo-
mento Unico, que marca el inicio de la globalizacion. Desde las Américas
conocemos diferentes visiones disciplinarias y politicas en cuanto a la
globalizacién y su supuesto inicio. Segun la arqueologia americana,
las tendencias globales mas tempranas se encuentran en el segundo
milenio a.C., cuando el estilo olmeca surgié en ciertas areas de México
y Guatemala actuales (Geurds 2018: 174). Respecto de las Américas
prehispanicas, algunas dreas culturales fueron conceptualizadas como
“mundos”, término en el que resuena el concepto de “sistema mundial”
de Immanuel Wallerstein (ibid.: 173). Conceptualizar los “sistemas mun-
diales” en las Américas prehispanicas es importante, porque corrige la
idea cldsica de la existencia de dreas culturales separadas (Bernand 2018:
9, nota 19) y propone, en cambio, la existencia de desarrollos autécto-
nos de mundializacién, cuya dindmica aceleré después de la conquista
espafola (Geurds 2018). La conquista espafiola abrié6 el camino a una
nueva dinamica de la globalizacién, lo que significa de igual manera
el inicio de la colonialidad y modernidad desde la perspectiva de los
estudios poscoloniales latinoamericanos (Mignolo 2005; Gonzilez Ca-
sanova 1969; Rivera Cusicanqui 2010a, b). Los procesos del siglo XIX,
parte de ellos la independencia de América Latina, significaron “una
globalizaciéon econémica y cultural sin precedente” (Bernand 2018: 7);
mientras que en la globalizacién, a partir de la mitad del siglo XX (Noack
2017), la independencia de muchas colonias en Africa y Asia anunci6 el
fin del colonialismo y abrié paso a los procesos de la descolonizacién
(Kithnhardt & Mayer 2019).

En vista de estas diferentes perspectivas de globalizacion, propongo
que global turn no se entienda como una transformacién en un momento

2 Base de estas reflexiones es el lema “Museo” que escribi para el Handbook en su
version alemana (Noack 2017).



OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS 21

unico, sino que se lo conciba como puntos o momentos de inflexion’® en los
procesos de la globalizacion, los que desde la perspectiva de las historias
conectadas son varios y deben ser definidos en sus contextos especificos.
La diferencia entre los cultural turnsy el global turn (en el sentido del
Handbook), reside en que aun cuando el ultimo pretende desarrollar una
nueva metodologia como los primeros, contiene un doble significado.
Es decir, junto con la nueva metodologia que desarrolla, representa
igualmente un determinado momento en el proceso histérico de la
globalizacion. Con el global turn se quiere romper con los limites disci-
plinarios, pero lo global estd considerado de manera tan diversa por las
distintas disciplinas que se dedican a las realidades histéricas, incluso
las prehispanicas, que se escapa de un momento inico en este proceso.
En este sentido, antes que hablar de global turn en singular, propongo el
concepto de global turns, de manera similar a cultural turns, para advertir
sobre los contextos histéricos especificos en los cuales enmarcar cada
uno de estos global turns.

Por lo tanto, y desde la perspectiva aqui planteada, es trascendental
marcar los diferentes puntos o momentos de inflexion que representan los
global turns, para asi poder proyectar politicas y practicas de descoloniza-
ci6én en los museos y colecciones universitarias etnolégicas en el siglo XXI.
Lo anterior nace de la conviccién, de que mientras mas clara sea nuestra
imagen de las épocas estructuradas por los global turns, en cuanto a los
museos, las colecciones y los objetos, incluso antes de la colonialidad-
modernidad, tanto en las regiones europeas como no-europeas (Helms
1996), mas concretas seran nuestras ideas sobre practicas y politicas
descolonizadoras en museos y colecciones.

El global turn del siglo XVI

Desde la perspectiva de los estudios poscoloniales latinoamericanos, la
conquista y colonizacién europeas a partir del siglo XVI se encaminaban
hacia un mundo globalizado. Por primera vez en la historia, las redes
comerciales se ampliaron hasta lograr una escala mundial. Este momento
es a su vez considerado como el inicio de la colonialidad y la modernidad

3 Agradezco a Naomi Rattunde la indicacién de combinar “punto o momento de
inflexion”. De esa manera se aborda tanto la dimensién espacial (punto) como la
temporal (momento) en los procesos de la globalizacion.



22 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

(Mignolo 2005; Bernand 2018: 7), que vincularon a las Américas y Europa
en el mismo sistema mundial y conceptual. Con la enorme extension de
los territorios y mares conocidos hasta entonces, a partir de la conquista,
la cosmogonia y cosmografia europeas tuvieron epistemoldgicamente
que someterse a una inmensa expansion tanto temporal como espacial
(Helms 1996: 355). La visién europea del mundo, por lo tanto, fue
obligada a acomodar los nuevos conceptos de “distancia” en términos
de espacio y de tiempo; a “colonizar el imaginario” (Gruzinski 1988),
particularmente, para que las élites econémicas, politicas y religiosas
no perdieran el control sobre el sistema conceptual y politico (Helms
1996: 355-356, 371). Para efectuar este control se desarrolld, entre
otras medidas, la técnica de coleccionar objetos (ibid.: 355; Bernand
2018: 5). Desde este global turn en el siglo XVI, los viajes comerciales
mundiales siempre fueron, asimismo, viajes de coleccion (Pratt 1992).
Las colecciones de los objetos acumulados durante estos viajes, en las
investigaciones en general, o estin percibidas como colecciones de artes
finas, o como colecciones de objetos raros y misteriosos, como sucede
con los gabinetes de curiosidades (Wunderkammern) (Helms 1996: 356).
Pero si consideramos las actividades de coleccionar y el manejo de los
objetos como parte de las historias conectadas desde los global turns, se
hacen visibles otras interpretaciones, en un contexto comun que une
la colonizacién imaginaria-epistemoldgica y los regimenes del saber
europeos y no-europeos con las nuevas instituciones, como el museo y
las culturas materiales que tomaron forma en las colecciones.

Durante el siglo XVI, una forma incipiente de museo fue el gabi-
nete de curiosidades. A pesar de que el origen del museo se halla en la
Antigiiedad greco-romana —siendo conocido por aquel entonces como
musaeum—, durante la Edad Media esta institucién no estuvo muy pre-
sente. El museo resurge en la época de la colonialidad-modernidad como
respuesta a la “crisis del conocimiento” provocada precisamente por
este global turn. Desde entonces, experiment6 una nueva difusion hasta
alcanzar su universalizacién, ya no solo como un espacio o una taxonomia
y experiencia a partir de objetos y textos como en la Antigiiedad, sino
también como un método de coleccionar, clasificar, estudiar y ensefiar
los nuevos saberes a partir de una multitud de objetos “maravillosos”,
no conocidos hasta entonces. De este modo, y como acompanante de la
colonialidad-modernidad, el museo llegé a ser el principio organizativo
cultural de los siglos XVI y XVII por excelencia. Fue percibido como un
sistema conceptual en el cual se actualizaron las ideas provenientes de



OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS 23

la Antigtiedad (Findlen 2012: 23-27; Noack 2017: 958-959).* En con-
secuencia, el museo fue sobre todo una estructura dialéctica que sirvié
como punto de encuentro para que los reclamos historicos del presente
fueran activados en la memoria del pasado (Findlen 2012: 24, cit. en
Noack 2017: 959). Gracias a los objetos que arribaron desde regiones
hasta antes de la conquista no conocidas, reunidos en las colecciones,
las distancias tanto temporal como espacial se hicieron tangibles (Helms
1996). En el transcurso de la historia, esto pudo haber sucedido, como
veremos m4ds adelante, dentro de diferentes marcos tedricos.

Las dimensiones de tiempo y espacio

El museo, como punto de encuentro de dimensiones temporales (pasa-
dopresente) y espaciales (Europa-No-Europa) a partir del global turn del
siglo XVI, exige definiciones mas precisas. Esto apunta a las actividades de
coleccionar y sus caracteristicas cosmoldgicas asociadas, tanto las no-eu-
ropeas (en términos de Helms, “no-industriales” o “tradicionales”) como
las europeas. Las concepciones de distancias temporales y espaciales de
las sociedades no-europeas y europeas se mitigaron en el “encuentro”
(Helms 1996: 356); esto también se aplica a la institucion del museo. La
superposicion de formas europeas y no-europeas al concebir el mundo en
el museo —los objetos y las colecciones— como expresion del global turn,
requieren reflexiones mas profundas, pues debemos preguntarnos, de
qué manera se distinguieron estas formas y en qué punto se mitigaron.
Esta pregunta es mds urgente todavia, si consideramos que algunos de
los conceptos cosmolégicos fundamentales de las sociedades no-europeas
también existieron de manera similar, si bien independientemente, en el
pensamiento europeo de la Edad Media (Helms 1996: 365). Pensando de
esa manera, desde el global turn del siglo XVI, aunque antes del “encuen-
tro” y desde los objetos y el coleccionismo, Helms invita a reflexionar
en sociedades epistemolégicamente similares. En cuanto al “encuentro”
en la colonizacion espafiola, Abercrombie (1998), de igual manera, llega
a la conclusién de que las sociedades “colonizadora” y “colonizada”
no fueron tan distintas como la Corona y la Iglesia proclamaban, ya

4 En cuanto a la situacién actual eso es justamente la pregunta que Thomas plantea
sobre las relaciones entre la coleccion, el museo, la produccién de qué tipo de
saberes, interpretaciones y conocimientos en el espacio publico y la relacién con
la antropologia como disciplina (Thomas 2010: 6).



24 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

que necesitaban de este discurso para efectuar su control tanto sobre
las sociedades indigenas como sobre los europeos presentes en los te-
rritorios de ultramar. Hasta hoy en dia, estamos acostumbradxs a esta
vision de la distancia. La obligacién de acomodar los nuevos conceptos
de “distancia” espacial y temporal mediante los objetos (Helms 1996:
355-356, 371), “colonizando el imaginario” (Gruzinski) tanto de Ixs
europexs como de Ixs no-europexs, para no perder el poder en el sistema
politico, fue puesta en prictica rapida y eficientemente de tal manera,
que las similitudes iniciales desaparecieron de las memorias colectivas
sociales y culturales. El siguiente punto o momento de inflexién en el
proceso de la globalizacion, el global turn del siglo XIX, a partir del cual el
museo se transformé tanto en una institucién de educacion de las clases
populares y, junto con la universidad, en el foco de produccién de un
nuevo conocimiento académico sistematizado (Bennett 1995), se basaba
en la idea de progresion evolucionaria de las sociedades desde formas
simples hasta complejas, concibiendo las industriales y europeas como
las mds complejas. Por el contrario, si planteamos nuevamente que las
sociedades europeas y no-europeas eran y son generalmente mds pare-
cidas que distintas, esto nos obliga a pensar de manera diferente, tanto
las formas especificas de colonialidad-modernidad como las practicas y
politicas de descolonizacién, incluso del museo.

Antes del global turn del siglo XVI:
epistemologias de objetos y coleccionismo con potencial
para las pricticas descolonizadoras del siglo XXI

Al comparar las perspectivas no-europeas y europeas antes del “en-
cuentro” (medieval) en relacién con los objetos y el coleccionismo,
tomo como referencia el estudio de Helms (1996), quien para analizar
el primer aspecto consulté la literatura histdrica y etnografica sobre
sociedades africanas; mientras que para el segundo, el libro Art and
Beauty in the Middle Ages de Umberto Eco (1986).° Complementaré esta
aproximacion con miradas sobre sociedades prehispanicas y coloniales
en las Américas.

5  Entre otrxs, Helms cita a Bravemann (1972), Harms (1981), McCaskie (1983) y
Wilks (1975). Véase también Duby (1986) en cuanto al feudalismo y Gurjewitsch
(1978) en cuanto a la Edad Media.



OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS 25

En primer lugar, debemos reflexionar sobre la categoria de los
objetos mismos. Al respecto, es necesario preguntarse: ;qué objetos
fueron considerados valiosos como para ser coleccionados y por qué?
Helms subraya que por las cualidades asignadas a los objetos y, por ex-
tension, a sus coleccionistas, los objetos, en lugar de ser considerados
simplemente como materiales, pueden ser identificados como cuerpos
tangibles (Helms 1996: 356-357). Su valor no consiste entonces en sus
caracteristicas fisicas per se, sino en los poderes y cualidades cosmolégicas
encapsuladas en su forma fisica (Helms 1996: 357). El coleccionista de
esos objetos de gran reputacion es asociado de igual manera con cua-
lidades personales de honor o alta capacidad intelectual, es decir, con
cualidades de un humano ideal (#7d. y 366, en cuanto a la Edad Media).
El cambio epistemolégico consiste en percibir estos objetos como objetos
puablicos y como actores, perdurables y de gran reputacién, en vez de
comprenderlos como objetos de prestigio o de lujo. Lo ultimo aludiria a
un consumo privado o doméstico por motivos utilitarios o pragmaticos-
econdmicos, una interpretacion que frecuentemente se encuentra en la
literatura etnogrifica al respecto, como lo subraya Helms.

En segundo lugar, tanto en las sociedades no-europeas como en las
europeas de la Edad Media, se conoce otra diferenciacién en cuanto a los
objetos: se los distingue a partir de la mano de obra que los toca o no. Es
decir, se diferencia entre objetos producidos por maestrxs-artesanxs® y
aquellos en su “estado natural”, es decir, no trabajados por seres humanos
(Helms 1996: 357). Ambas categorias de objetos, trabajados habilmente
y dotados de manera natural, proveen conexiones con tiempos, lugares,
espacios de creaciones culturales, politicas o de origen humano (¢b7d.:
361). Los Incas afinaron este tipo de diferenciacién e hicieron que la linea
de divisién entre la produccion humana y la “natural” fuera lo menos
visible posible. En este sentido, la élite inca prefiri6 objetos que parecian
ser naturales, pero que llegaron a ese estado porque fueron trabajados
cuidadosamente y con la mayor cantidad de energia humana invertida
posible, especialmente para los trabajos hechos en piedra (Dean 2010).
La linea de diferenciacion entre objetos trabajados y no trabajados
(“naturales”) puede llegar a ser muy fina, incluso hasta convertirse en
indetectable por unx observadorx externx (Helms 1996: 357). Este punto
es muy importante, pues la categorizacion de objetos como artefactos
(cosas artificiales) y bio-factos (cosas naturales) (véase Helms 1996: 362),

6  Enlaarqueologia peruana existe toda una fase de “maestrxs-artesanxs” (Moche V).



26 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

desde el inicio de la modernidad, llegé a ser consistente y fundamental
en la percepcion cosmoldgica de lo “material” y “no material” o de lo
“natural” y “artificial”.

En tercer lugar, debemos concebir la categoria artesanx como una
categoria no estable. Las habilidades de unx “artesanx” van mas alld de
los talentos ordinarios que permiten producir algo. Lxs artesanxs mas
habiles fueron muchas veces identificadxs con deidades-creadorxs (Helms
1996: 358), como por ejemplo el héroe cultural Viracocha en los Andes.
Ellxs mantienen relaciones con personajes cosmolégicos, con los tiem-
pos de origen, lo que les provee tanto legitimidad como autenticidad,
y que va de la mano con la estética y cualidades morales de los objetos
que estan manufacturando (¢bid.: 359, 361). Es por estas cualidades, que
los objetos fueron buscados y coleccionados por las élites y autoridades,
tanto en las sociedades no-europeas como en las europeas de la Edad
Media (ibid.: 364, 366-367).

Cuarto, en cuanto al coleccionismo en las sociedades no-europeas
y europeas, se encuentran patrones de adquisicion muy similares. Las
colecciones aumentaron el potencial politico-ideologico del poder de
las élites, porque ampliaron sus fronteras culturales (Helms 1996: 361-
362); por lo tanto, tuvieron lugar dentro de contextos coloniales. En la
expansion de su imperio, los Incas trasladaron a artesanxs provenientes
de las entidades politicas conquistadas, como por ejemplo del Estado
chimi, a sus centros de poder, para que copien los objetos deseados
(como de plata, oro y textiles), aunque también adquirieron los objetos
valorados directamente desde el centro conquistado.

De igual manera los espanoles, después de la conquista de las
Américas, “coleccionaron” los objetos valorados y enviaron muchos
de ellos a la peninsula ibérica. El envio del Virrey Francisco de Toledo
del Pert (1515-1582) esta documentado. Por coincidir con el inicio de
la colonialidad-modernidad, éste es un caso paradigmatico y ejemplar
de coleccionismo en el preciso momento de transicion de las tierras
conquistadas y de la metrépoli europea hacia la modernidad. Entre los
objetos que mando el virrey a la Corte, se encontraban vestidos, otros
textiles y cuadros (Julien 1999). Los cuadros —retratos de los miembros
de la élite inca— fueron colocados en la galeria del Palacio en San Loren-
zo de El Escorial en Madrid, Castilla, uno de los lugares mas centrales
de la metrépoli, codeindose con cuadros europeos de la época, entre
ellos uno de Tiziano. Desgraciadamente, por un incendio ocurrido en
el palacio, los “retratos” incaicos se perdieron (#bid.). Esto quiere decir



OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS 27

que, epistemolégicamente, no se establecié ninguna diferencia entre
los objetos de origen cusquefio y los de origen europeo en el momento
de transicion hacia la modernidad, marcando por lo tanto un momento
ambiguo.” Se puede concluir, entonces, que estas practicas se establecen
en las similitudes existentes entre las bases de la sociedad renacentista
castellana —que a partir de la conquista recién pudo realizar la transicién
de la época anterior, la reconquista— y la sociedad inca. Lo que faltaba
en el registro del virrey Toledo fueron los objetos hechos de metales
preciosos. En esta materialidad, la diferencia epistemolégica entre las
dos sociedades se expreso en la prictica de refundir los objetos de plata
y oro. Helms explica, que la orientacion de Ixs renacentistas hacia la
Antigiiedad no les permiti6 reconocer estos objetos como algo valorable,
pero si su materialidad. Hay que afiadir que por su materialidad y en el
contexto de conquista y colonialidad, Ixs renacentistas consideraron estos
objetos mas bien como recursos econémicos de oro y plata: tras fundir
los objetos manufacturados en metales preciosos, estos fueron adaptados
para la acumulacién originaria del capital. Por lo tanto, para el comercio
colonial, fue en esta primera fase de globalidad y modernidad que se
dio lugar a otros global turns y “otras modernidades”, a la formacion del
museo y de la etnologia como disciplina universitaria en un nivel global.

Con la conquista de las Américas, las similitudes en las caracteristicas
intelectuales (Helms 1996: 365) y los conceptos cosmolégicos entre las
sociedades europeas y no-europeas, pronto pasaron a un segundo plano
y dieron lugar a los gabinetes de curiosidades, que incorporaron tanto
distancias temporales como espaciales, acamulando objetos estéticos con
la funcién de dar autenticidad a lo inalienable (Helms 1996: 371, 373 ss).

In considering the two complementary space/time dimensions of
Renaissance cosmology, we find that both Classical antiquity and foreign
lands and peoples were reviewed [...], in this manner, and that objects
from these realms that would identify them as places or conditions of

European cultural or cosmological origins were, for this reason, selected
and accumulated. (Helms 1996: 376)

7 Es interesante comparar en este contexto el caso que cita Helms: autoridades y
mercaderes ricos de Zaire central en el siglo XIX adquirieron grandes cantidades
de vestidos de Ixs europexs, intercambidndolos con productos locales como marfil
y esclavizadxs. Estos textiles no fueron solo usados para vestirse, sino también para
acumularlos y para enterrar a los miembros de la élite para ganar honor y estatus
de ancestrxs después de la muerte (Helms 1996: 364).



28 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Esta fue una condicién previa para que en la Ilustracién pudieran
formarse las concepciones evolucionistas sobre el mundo, que situaban
las sociedades europeas y no-europeas en diferentes grados de progreso.
En este contexto, desde el siglo XVII, nace entre otras disciplinas la et-
nologia en Alemania, que conceptualiza tanto la homogeneidad como la
heterogeneidad de los pueblos de este mundo (Vermeulen 2015). Algunos
de los gabinetes de curiosidades se transformaron en los origenes de las
colecciones etnologicas y museos. A fines del siglo XVIII, en la “univer-
sidad de la Ilustraciéon” de Gotinga, se crearon los términos “etnologia”
y “etnografia” por primera vez en Alemania, si bien con precursores
en el siglo XVII (#/id.). Fue asimismo en Gotinga, donde —también por
primera vez en la historia alemana— la universidad se conect6 con un
museo, el Kénigliches Academisches Museum (Museo Real Académico).
Teniendo como base los 1.500 objetos en este museo, se forma un siglo
después la famosa coleccion etnolégica de la universidad.® Las colecciones
etnolégicas surgieron entonces, en el mismo contexto en que nacio la
etnologia académica en los paises de lengua alemana.

Global turn del siglo XIX

Estos inicios forjaron una relacion estrecha y continua entre colec-
ciones-museos y universidad, lo que en algunos casos impulsé la
formacién de colecciones universitarias, tanto en Europa como en
América Latina. Las relaciones complejas entre el museo, en donde
por primera vez se institucionalizé la etnologia como disciplina en el
siglo XIX, y la universidad, que hizo lo propio recién a partir del siglo
XX, es un tema que sigue vigente en la actualidad. De estas relaciones
entre universidad y museo surgen dos temas transversales y continuos
que también son significativos para el proceso de descolonizacion
actual. 1) La clasificacion de los objetos: desde el fundamento comin
planteado lineas arriba, fue a partir del global turn del siglo XVI que se
transformaron las concepciones de los objetos, observindose un debate
continuo —que va junto con el desenvolvimiento de las disciplinas—, sobre

8  La coleccién de la Universidad de Gotinga es famosa sobre todo por los objetos
que provienen desde los viajes del Capitin James Cook y de colecciones muy
tempranas de Siberia (siglo XVIII). Véase https://www.uni-goettingen.de/de/28899.
html (dltimo acceso: 09.12.2019).



OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS 29

la categoria de los objetos que se encontraban primero en los gabinetes
de curiosidades y después en los museos. ¢Se trata de objetos culturales,
de artefactos o “bio-factos”, de objetos europeos o no-europeos? 2) El
desenvolvimiento del museo etnolégico como institucién moderna,
fue negociado a lo largo de cuestiones respecto de su naturaleza como
espacio académico, entendido de esta manera como de tipo laboratorio
y, por ende, restringido al publico (Kraus 2003: 229; Helms 1996: 376).
En este momento, ya no fue el objeto tangible el que produjo el espacio
publico, como en las sociedades antes del global turn del siglo XVI. Se
negocié mas bien, por un lado, el “nacimiento” del museo etnolégico
como un espacio publico y moderno de educacién para las clases popu-
lares (Bennett 1995), en donde las relaciones fundamentales entre los
objetos ya no fueron interpretados en términos de una unidad divina-
cosmica, sino de un orden coherente que se expresé en leyes naturalesy
principios de desarrollo humano cultural o de evolucién natural (Helms
1996: 376-377). Por otro lado, el museo como laboratorio llegé a ser
el espacio en donde poco a poco se diferenciaron los ambitos de espe-
cializacion en campos delimitados de investigadorxs, curadorxs, restau-
radorxs, trabajadorxs de depdsito, carpinterxs, electricistas, fotografxs,
entre otrxs. Se estableci6 el orden que actualmente se estd tratando de
superar, sobre todo en los museos y colecciones universitarias, como
veremos al final de este texto.

Con el “nacimiento” del museo en el global turn del siglo XIX, las
otras funciones que el museo todavia llevaba como legado de la Anti-
giiedad hasta ese entonces (el museo como concepto de imaginacién y
experiencia, del espacio de actividades sociales de comunicacion, del
estudio de textos y objetos en conjunto, véase Noack 2017: 958), pasan
a un segundo plano. En lugar de eso, surgi6 la “alianza” entre museo y
universidad como instituciones europeas y latinoamericanas’ modernas
y centrales de produccion y organizaciéon del conocimiento.

La “alianza” entre museo y universidad e innovaciones disciplinarias
El momento en que la etnologia vivia tanto en el museo como en la uni-

versidad, fue muy fructifero para la disciplina. Las cooperaciones entre
el museo y la universidad fueron provechosas para ambas instituciones.

9  Para el ejemplo del museo universitario en Tucumédn como Museo de Historia

Natural, fundado por Alfred Metraux en 1928, véase Arenas 1998.



30 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Asi, en el Museo Etnolégico de Berlin, las actividades cientificas del
Amerikanische Abteilung (Departamento Americano) contribuyeron al
desarrollo de la (Alt) Amerikanistik (Antropologia Cultural de las Améri-
cas), posteriormente. El departamento y la coleccién americana, al final
del siglo XIX e inicios del siglo XX, llegaron a ser e/ lugar en Europa
donde se concentré el conocimiento antropolégico sobre las Américas
(Hoffmann 2012: 65). También la “escuela de sinologia de Leipzig”, que
empez6 a establecerse desde 1911 como una orientacion antropoldgica
de los estudios regionales a partir de la filologia, se puede considerar
como ejemplo de una cooperacion innovadora y fructifera entre museo
y universidad (Nentwig 2009: 81 ss). Del antrop6logo Theodor Koch-
Griinberg (1872-1924) esta documentada la exclamacion: la antropolo-
gia universitaria “sin museo no funcionara” (Kraus 2000). Este apogeo
de interaccién coincidié con el fin de las actividades coleccionistas en
muchos de los museos etnolégicos de Europa hasta la Primera Guerra
Mundial; en América Latina también, aunque después (de 1945), como
lo ilustran los ejemplos del museo tucumano en Argentinay el Museo de
Arqueologia y Antropologia de la Universidad Nacional Mayor de San
Marcos en Lima, Peru. Tras su culminacién en Europa, nunca mas volvio
a adquirir este nivel en cuanto a la cantidad de los objetos y el alcance
regional de sus origenes. De igual manera, las nuevas dindmicas en la
etnologia como disciplina universitaria desde los afios 20 del siglo XX,
dejaron de lado al museo como su institucién y campo de investigacién
principal (Sturtevant 1969). Hoy en dia, en Alemania contamos con una
distribucién de colecciones etnoldgicas universitarias que se encuentran
sobre todo en ciudades que no cuentan con museos etnolégicos (Scholz
2009; véase Noack 2016). Después de la formaciéon temprana de un
museo en la Universidad de Gotinga y con otro global turn después de la
Segunda Guerra Mundial, se formaron nuevas colecciones universitarias,
como las de Maguncia y de Bonn en 1948.

Reflexiones intermedias

El global turn del siglo XVI condujo al establecimiento de los gabinetes
de curiosidades, mientras que a partir del siglo XVIII, al de los primeros
museos publicos. El global turn del siglo XIX produjo el “Museum Age”
(Baur 2010: 26-27). Surgieron nuevas potencias coloniales, como Ale-
mania a partir de la década del 1880; en tanto América Latina celebré



OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS 31

la independencia de sus estados, un proceso acompanado también por la
fundacion de museos. El museo, particularmente el “museo etnol6gico™,
surge a nivel global. De igual modo, los nuevos Estados-nacién en
América Latina fundaron sus museos nacionales, como reflejo de que la
independencia y “descolonizacién” oficial fueron acompanadas por una
fuerte colonizacion interna (para Bolivia, véase Villanueva Criales en
este volumen; para Argentina, Ballestero, Sardi & Reca en este volumen,
ademas Arenas 1998; para Colombia, Montero Fayad 2020; para Perq,
Asensio 2018; y sobre la creacién de un patrimonio en Pera y Chile,
véase Ginger 2014).

El global turn en los museos y colecciones del siglo XIX, tuvo como
base un tipo de sociedad que en cuanto a conceptos intelectuales,
compartié muchas similitudes con las sociedades no-europeas (las que
después de la independencia en América Latina mantuvieron su imagen
de sociedades colonizadas), similitudes que no fueron reconocidas. Estos
conceptos intelectuales implicaron relaciones particulares cosmogoénicas
con el objeto y la coleccion. El global turn del siglo XVI desencadené
entonces la fase de la modernidad-colonialidad, con sus ideologias y carac-
teristicas intelectuales, creando asi nuevas percepciones del mundo rela-
cionadas con el museo y la universidad, marcando el global turn del siglo
XIX desde aquella perspectiva en Europa y América Latina. Es necesario
tener una idea de la situacion antes del global turn del siglo XVI que se
ha presentado aqui, pues solo asi podremos concebir el trabajo con los
objetos, las colecciones y sus creadorxs como politica descolonizadora
del museo y de la universidad.

Global turn del siglo XX

Finalizada la Segunda Guerra mundial, el global turn del siglo XX se
puede perfilar brevemente con los movimientos independentistas en
Asia y Africa que forjaron los nuevos Estados nacionales y con los
posteriores esfuerzos de descolonizacién. Como parte de la globali-
zacion, el museo experimenté una expansién considerable incluso en
los territorios de las colonias y excolonias europeas. Los procesos de

10 El “museo etnol6gico” como denominacién genérica, en el nivel global aparecié
con diferentes nombres. Nos referimos aqui a museos que incluyen colecciones
que hoy en dia se denomina como “etnoldgicas” o etnogrificas.



32 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

globalizacion-descolonizacion fueron acompanados por una cultura de
medios en expansion, una nueva economia cultural global, lo que en
el caso de los museos condujo al surgimiento de esta institucién como
un “medio de masas”, es decir, como un icono de politicas culturales
locales y principalmente urbanas. El reto es traducir la “cultura global”
a los contextos locales. El museo como institucién global, ha expe-
rimentado una re-significacion debido a la incorporacién de nuevas
funciones como parte de esa nueva economia cultural neoliberal (Noack
2017: 961-962). La orientacion vigente hacia el evento y menos hacia
la obra, la creciente instrumentalizacién de la cultura y del arte por los
conceptos econémicos y politicos neoliberales, asi como el formato de
la exposiciéon mega, sefialan las condiciones en que los museos estin
obligados de actuar; una situacién que pone en peligro a la sociedad
civil (Heiser 2019).

En vista de las nuevas condiciones en que interactian los museos
desde el global turn del siglo XX, debemos preguntarnos por como esta
situacion se refleja en las colecciones universitarias. Asi como los museos,
las universidades también se encuentran sometidas a la economia y poli-
ticas neoliberales; si bien con diferencias en las formas y consecuencias,
dado que primordialmente no forman parte de la politica cultural neoli-
beral de igual manera que los museos. Después de decenios de negligen-
cia financiera respecto de las colecciones universitarias en la Alemania
Federal, fue recién en el 2011 que el Wissenschaftsrat (Consejo Aleman
para las Ciencias y Humanidades) publicé sus recomendaciones sobre
las colecciones universitarias, las mismas que suelen gozar de un alto
reconocimiento en el mundo académico.'' El Consejo intervino a favor
de que las colecciones universitarias fuesen percibidas por las direcciones
universitarias como infraestructuras importantes de investigacién. Estas
recomendaciones originaron una serie de actividades que abarcaron
desde coordinaciones centralizadas de colecciones universitarias, hasta
la creacion de un anclaje central para la autopercepcion e identidad de
toda una universidad, lo que se materializ6 en la solicitud de un “claster
de excelencia”, la caspide de las politicas neoliberales elaboradas para las
universidades. Las actividades alrededor de los “clasteres de excelencia”
se pueden comparar con los mega-eventos en museos surgidos después
del global turn del siglo XX (como las exposiciones blockbuster, véase

11 Véase https://www.wissenschaftsrat.de/download/archiv/10464-11.pdf (dltimo
acceso: 09.12.2019).



OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS 33

Heiser 2019). Ademas, se lanzaron proyectos individuales al respecto,
con una duraciéon promedia de tres afos y que son financiados por el
Ministerio Federal de Educaciéon e Investigacion (BMBF). Fue con este
tipo de proyectos individuales que comenzamos a trabajar en el Museo
BASA (Coleccién de las Américas de Bonn), animadas por las politicas
y financiamientos estatales en favor de las colecciones universitarias.

En busqueda de practicas descolonizadoras:
proyectos de investigacion en el Museo BASA

Como coleccion universitaria, el Museo BASA estd interrelacionado tanto
con lo global —por la proveniencia de los objetos y las actividades de sus
coleccionistas— como con la sociedad urbana local, de la que muchxs de
Ixs coleccionistas provienen. Es por ello que el Museo BASA se encuentra
impregnado de historias entrelazadas (Noack 2015: 2017; Bernand 2018).
El habitus de la sociedad urbana de Bonn después de la Segunda Guerra
Mundial fomenté y sigue fomentando la construccién de esta peculiar
coleccién universitaria arqueoldgico-etnolégica. El Museo BASA y la
sociedad urbana —la dltima como antigua capital de la Republica Federal
de Alemania caracterizada hasta hoy en dia por su internacionalidad—, se
mueven en el mismo contexto. Lxs pobladorxs que sirvieron a la “Re-
puablica de Bonn” en el ambito de relaciones exteriores durante la época
en que la ciudad renana fue la capital, comprometidxs asimismo con la
politica local, hoy han envejecido. Son ellxs mismxs o sus hijxs quienes
ahora buscan un lugar para las colecciones y objetos que llegaron hasta
sus hogares por diversos motivos todavia por indagar. Muchas veces, el
Museo BASA es su primer punto de referencia.

Nuestra comprension y actitudes respecto de las practicas y politicas
descolonizadoras, surgen de nuestra sensibilidad académica vinculada
con los contextos previos al primer global turn en el siglo XVI y con los
posteriores al global turn del siglo XX. Partimos entonces desde las simi-
litudes conceptuales en cuanto a los objetos y actividades coleccionistas
de antes del siglo XV1, tratando de vincularlas en nuestras cooperaciones,
con Ixs representantes de las Urbebergesellschaften (sociedades artifices).
Uno de los proyectos, por ejemplo, versaba sobre los “Entrelazamientos
persona-objeto en sociedades indigenas” (Hoffmann 2015-2018). Parte
del proyecto consistia en identificar a Ixs representantes wayanas que
viven en Brasil, Surinam y Guayana Francesa como artifices. Utilizamos



34 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

el término “artifices”, que se utiliza en Suiza (véase Flitsch 2019), porque
de esta manera definimos el tipo de relacion segtn la colaboracion defi-
nida por el derecho. Lo anterior no significa que no pretendamos llevar
a cabo el trabajo de identificar a Ixs “artifices” (creadorxs-autorxs), que
es un tema del proyecto mismo. Antes bien, “artifice” nos permite de-
sistir del término artesanx, dado que artesanx —un término nada estable,
como hemos visto— estd ya incluido en “artifice”. De igual manera, se
encuentran incluidxs en este término Ixs descendientes y/o herederxs
legales de Ixs creadorxs de dichos objetos.

Otra dimensién que se deduce de las posiciones arriba planteadas,
incluso del nuevo entendimiento de artesanx-creadorx, es su habilidad
(Flitsch 2014)."> Aqui se recoge una idea que ya hemos encontrado en el
contexto de la percepcion del objeto y de Ix artesanx. Una perspectiva
hacia las colecciones y los objetos que parte desde este concepto se
refiere a las distintas habilidades (ski//s) correspondientes a cada unx
de Ixs actores, entre ellxs Ixs artifices, coleccionistas, investigadorxs,
el personal técnico como lxs restauradorxs, fotdgrafxs, trabajadorxs
de depdsito, el publico, y pone los objetos en los contextos de actua-
cién, que por lo tanto forman parte de la agencia (agency) de Ixs seres
humanos (Flitsch 2019: 2, 6). Como ya hemos visto en el contexto
de las actividades coleccionistas desde los global turns, los intereses
y las miradas a las colecciones y objetos de coleccionistas, museos y
del pablico son parciales y se distinguen de Ixs artifices. Sin embargo,
debemos comprender todos los intereses y miradas como un reflejo
de actitudes materiales y sociales intencionales para poder superar
los antagonismos de las percepciones y expectativas diferentes que
se encuentran en el museo, y para acercarnos a las colecciones desde
perspectivas plurales (ib7d.).

El objetivo de este enfoque es reconsiderar las actividades de Ixs
restauradorxs, investigadorxs y artifices en los museos donde se guar-
dan estas colecciones (véase Flitsch 2019), con el fin de compartir las
responsabilidades, que en ambitos importantes de los museos etnolégi-
cos, se depositan principalmente en manos de Ixs restauradorxs (como

12 Lanocién de ,habilidad® propuesta por el Museo Etnolégico de la Universidad de
Zurich, hace referencia a sistemas socio-técnicos que demuestran cémo una idea
se convierte en un resultado material-técnico. Es decir, esta nocion explica como
un conocimiento intelectual fluye por el cuerpo y llega hasta las manos, para luego
materializarse en objeto y técnica.



OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS 35

la pregunta del “trato” de los objetos). La contribucién de Beatrix
Hoffmann (este volumen) visibiliza las diferencias entre un proyecto de
colaboracion que tiene lugar en museos etnolégicos como el Musée du
Quai Branly en Paris o el Linden-Museum en Stuttgart, en donde el
trabajo colaborativo presenta restricciones en cuanto al acceso y seleccion
de los objetos, y otro desarrollado en la coleccién universitaria Museo
BASA. El proyecto implicaba construir una base de datos y elaborar
una exposiciéon conjunta, incluyendo las percepciones indigenas y no
indigenas de los objetos. Efectivamente, en el Museo BASA se practico
esta “inversion” de las actividades especializadas, derogando asi las
funciones que tienen curadorxs, restauradorxs e investigadorxs en los
museos. Durante su trabajo en la coleccion, Ixs representantes wayanas
dividieron las funciones a realizar en documentacién con cimara foto-
grafica, incluyendo los roles de profesorx, aprendiz joven y artista. El
manejo que realizaron Ixs wayanas de los objetos en el Museo BASA, fue
posteriormente compartido en su lugar de origen e incluido dentro de
una tradicion oral extremadamente rica.

El éxito del proyecto residia en la negociaciéon beneficiosa de los
roles en la colaboracién entre Ixs participantes; cuya marcha, describe
Hoffmann, no solo dependia de los espacios de interacciéon con que
pudiesen contar Ixs wayanas o de su autoridad sobre el manejo de la
coleccion entregada por las investigadoras y presentada al puablico
asistente'’, sino también de los coleccionistas y, mediados por ellos, de
los objetos coleccionados mismos. Lxs coleccionistas, cuyos intereses y
miradas influyeron en la seleccién de los objetos, son actores transcen-
dentales. Muchxs de ellxs estuvieron en contacto con Ixs mismxs arti-
fices al momento de coleccionar. En ciertos casos, no solo se limitaron
a escoger los objetos, sino que incluso participaron en su produccién
hasta “inventar” objetos, imponiendo sus puntos de vista, como lo hizo
Manfred Rauschert, el coleccionista de los objetos wayanas el Museo
BASA (Noack 2017; Hoffmann, este volumen). Lo anterior nos indica que
existe otro actor en la produccion de los objetos, lo que dirige nuestra
atencion a las interacciones en la produccion de los objetos, antes que
al producto final.

A partir de esta experiencia estamos convencidas de que en nuestro
trabajo, Ixs coleccionistas merecen toda la atencion en el estudio de los

13 Véase Thomas (2010: 8) sobre museo como método y la labor de escoger los objetos
por Ixs curadorxs.



36 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

objetos y su lugar en el entramado de diferentes actores.'* Estos procesos
de aprendizaje nos conducen a la situacion de poder controlar la estruc-
tura de la coleccion a través de nuestras actividades de investigacion y co-
leccion. Uno de los criterios es la voluntad de Ixs coleccionistas, es decir,
de Ixs “etnégrafxs-coleccionistas”, de colaborar con nosotrxs (Rattunde,
este volumen). En otro proyecto en el Museo BASA, Naomi Rattunde
ha elaborado “las historias entretejidas de recoleccién e investigacion”
de Ixs ayoréode. Llega a la conclusion de que los “objetos son la mani-
festacion material de una red glocal que resulta de los entrelazamientos
entre Ixs coleccionistas y Ixs ayoréode y con otrxs actores entre Bonn y
Bolivia y Paraguay” (Rattunde, este volumen). El contacto establecido
con la Central Ayorea Nativa del Oriente Boliviano (CANOB) en Santa
Cruz, Bolivia, durante un viaje realizado con estudiantes en marzo de
2018, es un vinculo potencial para la implementacién de proyectos de
colaboracion, participacién y estudios de proveniencia con representantes
ayoréodes y sus colecciones en el Museo BASA.

Resumen

Basindonos en la perspectiva regional, material e institucional de la longue
durée, hemos dirigido la atencién hacia el rol de los objetos en el coleccio-
nismo, para entender los mecanismos de la colonizacion (epistemologica)
tanto en una dimensién espacial como temporal, asi como su potencial en
la descolonizacion, en el contexto de historias conectadas entre Europa
y, especialmente, América Latina. El rol de los objetos y las pricticas y
epistemologias del coleccionar, confluyeron y siguen confluyendo en los
museos y colecciones universitarias. Desde la conquista y colonizacion,
estos procesos se desarrollaron en un contexto global, lo que invitaba a
reflexionar sobre la categoria del global turn en varios puntos o momentos
de inflexion de este proceso global, desplegados a lo largo de este texto.
Pensando en los objetos, coleccionismo y museos en una perspectiva
global, nos damos cuenta de la importancia de historizar lo “global”.
Esta misma actividad forma parte de un enfoque descolonizador. La idea

14 Hoffmann (este volumen) describe el momento muy emocional del reencuentro de
Ixs representantes wayanas con el hijo del coleccionista en el Museo BASA. Su padre
Manfred Rauschert sigue viviendo en las memorias del grupo independientemente
de si hoy dia viven en Brasil, en Guyana Francesa o en Surinam.



OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS 37

de la existencia de varios global turns como puntos o momentos de inflexion,
entre ellos el siglo XVI, permite asimismo conceptualizar las Américas
antes de la conquista (es decir, las sociedades no-europeas) como parte
de las historias conectadas, sometidas a procesos globales que a partir del
momento del “encuentro” con las sociedades europeas fueron pensados
como épocas coloniales y modernidad.

Considerar a las sociedades no-europeas y europeas como analogas
antes que distintas permite, en un determinado momento de las histo-
rias conectadas, imaginar pricticas no coloniales para retomarlas en las
politicas de descolonizacion del siglo XXI. Estas experiencias nos obli-
gan a repensar las actividades en el museo desde el inicio, empezando
por la conceptualizaciéon del objeto y de Ix “artesanx”, las maneras de
coleccionar, la organizacién y divisiéon del trabajo en las colecciones
alrededor del concepto de habilidad, las relaciones entre Ixs actores
que se encuentran en el museo, la institucion del museo mismo que se
reinventa con la inversién de esas practicas acostumbradas, ensayadas
desde hace siglos, desde la época moderna. Probablemente sea éste un
camino mucho mds factible para una coleccién universitaria como el
Museo BASA —mds un laboratorio antes que museo con el legado del
siglo XIX, en donde se pueden experimentar los nuevos tipos de relacion
con las sociedades artifices—; un espacio para la comunicacién, imagi-
nacién y experiencia, sitio de actividades sociales de comunicacion, de
ensefianza y del estudio de textos y objetos en conjunto. En resumen,
un lugar de conciencia desacelerada.”” Recordar con esta descripcion al
musaeum, cuya multifuncionalidad se perdié después del global turn del
siglo XIX, es intencional. Concebir el museo en su concepto amplio de
la Antigiiedad, inmediato al Renacimiento, que incluyo las experiencias
anteriores a la colonizacion y posteriores a las Américas, lo transforma,
sorprendentemente, en un espacio exclusivo, tanto para redefinir las
relaciones con Ixs coleccionistas, como para descolonizar las relaciones
con Ixs representantes de las sociedades artifices.

15  Flitsch, comunicacién personal.



38 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Bibliografia

Abercrombie, T. A.

1998 Pathways of Memory and Power. Ethnography and History
Among an Andean People. The University of Wisconsin
Press, Madison.

Arenas, P.

1998 Alfred Metraux: Momentos de su paso por Argentina.
Mundo de Antes 1: 121-147.

Asensio, R.

2018 Senores del Pasado: Arqued6logos, Museos y Huaqueros en

Per. Instituto de Estudios Peruanos, Lima.

Bachmann-Medick, D.

2016 Cultural turns: New orientations in the study of culture.
De Gruyter, Berlin/Boston.

Baur, J.

2010 Was ist ein Museum? Vier Umkreisungen eines
widerspenstigen Gegenstands. En: Baur, J. (ed.):
Museumsanalyse: Methoden und Konturen eines neuen
Forschungsfeldes, pp. 15-48. Transcript, Bielefeld.

Bennett, T.

1995 The Birth of the Museum: History, Theory, Politics.
Routledge, London.

Bernand, C.

2018 El reto de las historias conectadas. Historia Critica 70:
3-22.

Braudel, F.

1949 La Méditerranée et le monde méditerranéen a I‘époque de
Philippe 11, Tome 1. Armand Collin.

Braveman, R. A.

1972 "The Diffusion of Ashanti political art. En: Fraser, D. & Cole,
H. M. (eds.): African Art and Leadership. The University
of Wisconsin Press, Madison.

Dean, C. J.

2010 A culture of stone: Inka perspectives on rock. Duke
University Press.

Duby, G.

1986 Die drei Ordnungen. Das Weltbild des Feudalismus.

Suhrkamp, Frankfurt/M.



OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS 39

Eco, U.

1986 Art and beauty in the middle ages. Yale University Press,
New Haven.

Findlen, P.

2012 The Museum. Its Classical Etymology and Renaissance
Genealogy. En: Carbonell, B. M. (ed.): Museum Studies.
An Anthology of contexts, pp. 23-45. Wiley-Blackwell,
Malden/Oxford.

Flitsch, M.

2014 On Human Skill. Anthropological Perspectives on a New

Appreciation of Practical Knowledge. Inaugural Lecture.
Volkerkundemuseum der Universitit Ziirich, Ziirich.
2019 Konnerschaft in ethnologischen Sammlungen. Uber
transprofessionelle Zusammenarbeit im Museumsdepot
als Chance. En: Edenheiser, I. & Forster, L. (eds.):
Museumsethnologie — Eine Einfithrung: Theorien —
Debatten — Praktiken, pp. 226-247. Reimer, Berlin.

Ginger, S.

2014 Relics of the past: the collecting and study of Pre-Columbian
Antiquities in Peru and Chile, 1837-1911. Oxford University
Press, Oxford.

Geurds, A.

2018 Globalization processes as recognized in the Americas.
En: Hodos, T. et al. (eds.): The Routledge Handbook of
Archaeology and Globalization, pp. 173-176. Abingdon,
Routledge.

Gonzalez Casanova, P.

1969 El colonialismo interno. En: ibid.: Sociologia de la
explotacion. Siglo XXI Editores, México.

Gruzinski, S.

1991 La colonizacién de lo imaginario: sociedades indigenas y

occidentalizacién en el México espafiol. Siglos XVI-XVIIL
Fondo de Cultura Econémica, México D.F.
Gurjewitsch, A. J.

1978 Das Weltbild des mittelalterlichen Menschen. Verlag der
Kunst, Dresden.

Harms, R. W.

1981 River of Wealth, River of Sorrow. Yale University Press,

New Haven.



40 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Heiser, J.

2019 Kuratoren — die neuen Stindenbécke? Deutschlandfunk.
Disponible en: https://www.deutschlandfunk.de/museen-
und-kunstinstitutionen-kuratoren-die-neuen.1184.
de.html?dram:article_id=440525 (iltimo acceso: 09.12.2019).

Helms, M.

1996 Essay on objects: Interpretations of distance made tangible.

En: Schwarz, S. (ed.): Implicit Understandings: Observing,
Reporting and Reflecting on the Encounters between
Europeans and Other Peoples in the Early Modern Era,
pp. 355-377. Cambridge University Press, Cambridge.

Hoffmann, B.

2012 Das Museumsobjekt als Tausch- und Handelsgegenstand:
Zum Bedeutungswandel musealer Objekte im Kontext der
Veriufierungen aus dem Sammlungsbestand des Museums
fiir Volkerkunde Berlin. LIT, Miinster.

Julien, C. ]J.

1999 History and Art in Translation: The Pafios and Other
Objects Collected by Francisco de Toledo. Colonial Latin
American Review 8 (1): 61-89.

Kraus, M.

2000 ,... ohne Museum geht es nicht’. Zur Geschichte der
Vo6lkerkunde in Marburg. En: Voell, S. (ed.): ,... ohne
Museum geht es nicht’. Die volkerkundliche Sammlung
der Philipps-Universitit Marburg, pp. 31-65. Curupira,
Marburg.

2003 Die Flickschusterei des Fortschritts. Anpassung als

Sachzwang bei der Entstehung der Ethnologie? En: Kraus,
M. & Miinzel, M. (eds.): Museum und Universitit in der
Ethnologie, pp. 227-245. Curupira, Marburg.

Kithnhardt, L. & Mayer, T. (eds.)

2017 Bonner Enzyklopiddie der Globalitit. Springer VS,
Wiesbaden.
2019 Introduction: The Bonn Handbook of Globality. En:

ibid. (eds.): The Bonn Handbook of Globality, pp. 1-15.
Springer, Cham.

McCaskie, T. C.

1983 Accumulation, wealth and belief in Asante history: I. To the
close of the nineteenth century. Africa 53 (1): 23-43.



OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS 41

Mignolo, Walter

2005 The Idea of Latin America. Blackwell Publishing, Malden/
Oxford/Victoria.

Montero Fayad, V.

2020 (en prensa). Tras los pasos de la repatriacion de la estatua n®

155 de San Agustin: Biografia del patrimonio arqueolégico
en Colombia. En: La repatriacion de bienes culturales en
el derecho internacional: una mirada desde la 6ptica de los
paises de origen. Universidad de Antioquia, Medellin.

Nentwig, L.

2009 Der Einbruch der Philologie in die Volkerkunde. Zur
Geschichte der Asien-Ethnologie in Leipzig. En: Deimel,
C., Lentz, S. & Streck, B. (eds.): Auf der Suche nach Vielfalt.
Ethnographie und Geographie in Leipzig, pp. 79-94.
Leibniz-Institut fiir Linderkunde, Leipzig.

Noack, K.

2015 Museum und Universitit: Institutionen der Ethnologie
und Authentizitit der Objekte. Riickblicke, gegenwiirtige
Tendenzen und zukiinftige Moglichkeiten. En: Kraus, M.
& Noack, K. (eds.): Quo vadis, Volkerkundemuseum, pp.
41-68. Transcript, Bielefeld.

2016 Abgrenzungsfeld ethnologische Forschungssammlung.
En: Walz, M. (ed.): Handbuch Museum, pp. 166-168. JB
Metzler, Stuttgart.

2017 Museum. En: Kithnhardt, L. & Meyer, T. (eds.): Bonner
Enzyklopidie der Globalitit, pp. 955-967. Springer,
Wiesbaden.

Pratt, M. L.

1992 Imperial Eyes: Travel Writing and Transculturation.

Routledge, London/New York.
Rivera Cusicanqui, S.

2010a Violencias (re) encubiertas en Bolivia. Piedra rota, La Paz.

2010b Ch’ixinakax utxiwa. Una reflexion sobre practicas y discursos
descolonizadores. Tinta Limoén, Buenos Aires.

Scholz, N.

2009 Volkerkundliche Sammlungen an deutschen Universititen

und ihr Einsatz in der Lehre. Tesis de Maestria. Philipps-
Universitit Marburg, 129 pp. (Inédito).



42 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Sturtevant, W. C.

1969 Does Anthropology need museums? Proceedings of the
Biological Society of Washington 82: 619-650.

Thomas, N.

2010 The Museum as method. Museum anthropology 33 (1):
6-10.

Vermeulen, H. F.

2015 Before Boas: the genesis of ethnography and ethnology in
the German Enlightenment. University of Nebraska Press,
Lincoln/London.

Wilks, 1.

1975 Asante in the Nineteenth Century: The Structure and

Evolution of a Political Order. Cambridge University Press,
London.



Investigacion de los legados
— Perspectivas desde museos
y colecciones universitarias
en Furopa






Lidiando con el pasado colonial
en el Weltmuseum Wien: perspectiva
de una curadora’

Claudia Augustat™

De Museo de Etnologia a Weltmuseum Wien

"Tras permanecer cerrado durante casi tres afios, el 25 de octubre de 2017
el Weltmuseum Wien (Museo del Mundo Viena) abri6 sus puertas (figura
2.1). Alrededor de siete mil visitantes asistieron a la celebracion en la
Heldenplatz (Plaza de los Héroes), la sede del museo en el corazén de
Viena. El magnifico especticulo con musicxs y bailarinxs provenientes
de los cinco continentes fue curado por el artista austriaco André Heller.
Esa misma noche y al dia siguiente —el dia nacional de Austria—, dos mil
visitantes hicieron fila para visitar el museo por primera vez y otrxs cinco
mil acudieron especialmente para ver la nueva exposicién permanente
del museo. Este excepcional interés publico quizd se puede atribuir al
hecho de que el museo como tal estuvo cerrado durante casi quince afios.

El afio 2004 estuvo cerrado por remodelacion, pero la exposicion
permanente estaba fuera de servicio ya desde el afio 2000. Entre 2007 y
2015 el museo funcioné m4s como un salén de arte, exhibiendo mues-
tras temporales. El proceso de remodelacién comenz6 en 2012, cuando

Este articulo fue publicado primero en inglés: Augustat, C. 2018. Dealing with
the colonial past at the Weltmuseum Wien. A curator’s perspective. En: Journal of
Museum Ethnography 32: 17-31. Fue traducido al espaiiol por Rosario Carmona
Yost.

Claudia Augustat es custodia de la Colecciéon de Arqueologia y Etnografia de
Sudamérica del Weltmuseum Wien, Viena, Austria. E-mail: Claudia.Augustat@
weltmuseumwien.at.

*k

[45]



GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Steven Engelsman fue nombrado nuevo director y el museo ain se llama-
ba Museo de Etnologia. La anterior exposicién permanente se basaba en
los departamentos y colecciones regionales del museo, con un marcado
enfoque etnogrifico. Durante el proceso de remodelacién Engelsman
propuso entregarle otro enfoque al museo y cambiarle el nombre:

Como institucién cientifica, el museo explicé el orden mundial y, al mismo
tiempo, legitimé el proyecto colonial. El fin del colonialismo después de la
Segunda Guerra Mundial llevé a los museos etnograficos del mundo a una
profunda crisis por primera vez; solo lentamente se comenz6 a comprender
que tenia que producirse una alteracién de su legitimidad, asi como,
inevitablemente, una alteracion de su significado. El museo etnogrifico
como “manual” sobre “pueblos ex6ticos” ya no tenia asidero. De hecho,
mientras tanto, la gente de estas tierras misma vivia en los antiguos Estados
coloniales. Se necesitaron mds de cuarenta afios para que un cambio en los
museos etnograficos se hiciera efectivo. En lugar de hablar sobre y evaluar
a Ixs otrxs, unx comenz6 a cuestionar sus propias estructuras y visiones
del mundo, y a involucrar a las personas afectadas en el museo. Desde ese
momento y bajo el eslogan de la “inclusién”, los museos se esforzaron en
establecer relaciones de colaboracién con los paises de donde provienen
sus colecciones. (Bohacker 2017: 316)

Figura 2.1. El Weltmuseum Wien se encuentra en el antiguo palacio imperial
de los Habsburgo. Foto: KHM-Museumsverband.



LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN 47

Luego de una discusion interna, encontramos un nombre que se en-
focaba mds en las relaciones que en una disciplina cientifica: Weltmuseum
Wien. Es un nombre muy abierto que posiciona al museo como un espacio
donde Viena/Austria se encuentra con el mundo. Este encuentro tiene va-
rias aristas, como las colecciones que cuentan historias de cruces coloniales
y apropiacién cientifica, exposiciones en las que participan miembros de
la didspora que viven en Viena (Out of the Box 2017/2018) y comunidades
que celebran sus culturas en nuestro Salén de las Columnas (Dia de los
Muertos, Festival Cultural Brasilero). Ejemplos que demuestran que las
relaciones que queremos discutir y crear en nuestro museo son sumamente
complejas, a veces muy delicadas, y pueden cambiar en el tiempo.

Como comenzar

El concepto central de la exposicion permanente se desarroll6 a partir de
la intencion de retratar la relacién entre Viena/Austria y el mundo. Steven
Engelsman y nuestra anterior curadora general, Barbara Plankensteiner,
ahora directora del museo etnolégico Museum am Rothenbaum en
Hamburgo, definieron lineas muy abiertas para las nuevas salas: éstas
deben exhibir nuestras colecciones mas importantes y famosas y explicar
como llegaron a Austria. Por lo tanto, la relacién entre Viena/Austria
y el mundo, y cémo este vinculo se inscribe en nuestras colecciones,
se convirti6 en el eje de la nueva exposicién permanente. No fue sino
hasta después de la reapertura que la radicalidad de este cambio se hizo
evidente, cuando recibimos cartas de Ixs visitantes lamentindose de
que el museo fuera tan diferente a lo que habia sido durante el siglo XX.
Algunxs incluso sefialaban que ya no éramos un museo etnologico, sino
que nos habfamos convertido en un “museo multipropésito” poscolonial.
Desde luego, acogemos con agrado estas criticas, aunque no me atre-
veria a considerarnos un museo poscolonial. Obviamente dimos pasos
significativos en esta direccién, en donde quizas el mas importante fue
destinar una sala especifica al tema del colonialismo y, para resaltar su
relevancia, la ubicamos justo después de una de las cuatro entradas a la
exposicion permanente. Nuestra intencion fue que Ixs visitantes adopta-
ran esta perspectiva para visitar las otras salas. También hay un vestibulo,
que usamos para exhibiciones temporales relacionadas con el tema.'

1 Durante la reapertura expusimos la intervencién artistica “T’he Master Narrative”
de la artista austriaca Lis] Ponger.



48 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

En esta ocasién no puedo explicar toda la propuesta de la sala. Los
museos etnograficos y el colonialismo forman parte de una historia
compleja, sobre la cual hay diversas formas de relatarla. Como curadora
general de la exposicion formulé diferentes conceptos. Finalmente deci-
dimos centrarnos en el entrelazamiento entre nuestras colecciones y el
pasado colonial, y sus consecuencias en el futuro quehacer del museo.
Hice confluir estos dos asuntos porque considero que enfrentar nuestro
pasado colonial no solo es importante para generar conciencia, sino
también para aprender de él.

La sala (figura 2.2) se compone de diferentes estructuras: dos muros
a la izquierda y a la derecha de la entrada principal que presentan la
introduccion, seis paredes temdticas y una gran mesa multimedia en el
centro. Toda la infraestructura es blanca, lo cual caracteriza a las salas
que se centran en el discurso (“Mundo en Movimiento”) o que tienen
con un enfoque més experimental (“Un Mosaico Austriaco de Brasil”).
Las salas negras abordan la coleccién y sus historias (“1873 Jap6n Viene
a Europa”, “Benin y Etiopia”).? El muro de introduccién presenta un
breve texto que explica a Ixs visitantes sobre qué trata la sala:

La mayoria de la poblacién mundial estuvo dominada por potencias
extranjeras entre los afios 1500y 1920. Este régimen externo se caracterizé
por los conflictos y la explotacién, y es en este contexto que surgen los
museos etnogrificos durante los siglos XIX y XX, los cuales modelaron
creencias estereotipadas de culturas lejanas o colonizadas. Como nuestro
museo fue uno de los que se beneficiaron de esta expansion colonial
europea, las historias detrds de muchos objetos y su adquisicién estin
llenas de apropiacién y violencia colonial. Y aunque las colonias lucharon
y después de la Segunda Guerra Mundial progresivamente se les otorgé
la independencia, el tiempo parecié6 quedar detenido en los museos
etnograficos. Es recién durante la década de 1980 que las arraigadas
y, aparentemente, atemporales concepciones de “nosotrxs” y “ellxs”
comienzan a ser cuestionadas timidamente. Hoy nos enfrentamos a nuestro
pasado colonial no solo con el objetivo de generar conciencia, sino también
para aprender de él. Finalmente, el modo en que trabajemos nuestras
colecciones y tratemos a las personas vinculadas con ellas en el presente,
modelara la imagen de las colecciones etnogrificas en el futuro. (Texto de
la exposicién)

2 Este sistema de color no se determind al inicio de la fase de planificacién, sino que
se desarroll6 con disefiadorxs durante el proceso.



LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN 49

Figura 2.2. Vision general de la sala “En la Sombra del Colonialismo”.
Foto: KHM-Museumsverband.

Otro elemento presente en el muro de introduccién son las llamadas
“Cabezas Parlantes”, que también se pueden encontrar en otras salas:
diversas pantallas con videos en donde personas presentan breves expli-
caciones sobre el tema de la sala. Para “En la Sombra del Colonialismo”
invitamos a académicxs de otros museos y universidades a explicar qué
es el colonialismo, por qué es importante discutirlo hoy y qué rol pue-
den asumir los museos etnograficos en la materia. Estas declaraciones
en video también pueden incluir criticas hacia el modo en que nosotrxs
trabajamos como museo, como por ejemplo la declaracién de Joe Hor-
se Capture de la Minnesota Historical Society (Sociedad Histérica de
Minnesota), quien menciona que “si realizas una exposicion nativa [...]
no consultas a los nativxs americanxs. [...] Lxs sitias como colaborador-
xs, de este modo su opinién sobre los objetos expuestos tiene el mismo
valor.” Si bien estoy completamente de acuerdo con esta afirmacion,
no pudimos establecer este tipo de colaboracién durante el proceso de
remodelacién debido a la falta de tiempo y recursos.

Otras declaraciones sefialan que el colonialismo no es solo un
apartado de la historia, sino que es mas bien un proyecto, una forma
de pensar, que aun influye en nuestro presente. La antrop6loga Laurie



50 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Graham, de la Universidad de Iowa, afirma que “el colonialismo es una
situacién en la que un grupo de personas impone su forma de ser y de
pensar, su voluntad, sobre los miembros de otro grupo social”. Este es
un potente argumento de que el colonialismo también es una actitud,
que no se restringe a un tiempo o espacio determinados. Argumento que
se realza cuando el historiador Walter Sauer de la Universidad de Viena
lo contextualiza en el pasado y el presente austriacos: “Hubo tendencias
coloniales muy fuertes (en la monarquia de los Habsburgo), y es por eso
que nunca nos hemos desvinculado del colonialismo y del racismo efec-
tivamente. Esta herencia de arrogancia cultural ain la podemos observar
en la actualidad.” En otras palabras, las Cabezas Parlantes proporcionan
reflexiones sobre la complejidad y la extension del colonialismo.

En el segundo muro de introduccién quisimos generar conciencia
entre Ixs visitantes acerca de que la historia del colonialismo tiende a ser
contada por Ixs colonizadorxs. El muro tiene integrado un escaparate
de tubos de bambu grabados provenientes de Nueva Caledonia. En el
texto acompafiante se lee:

Evidenciando talento e ingenio, los dibujos grabados ilustran cémo se
sentian Ixs habitantes de Nueva Caledonia respecto al gobierno colonial
francés. El lenguaje visual retrata las plazas de los pueblos y las casas con
techos conicos, jardines irrigados, tubérculos, corrales de aves y la pesca,
asi como la captura de tortugas. También exhibe barcos de vela anclados,
caballos, jinetes, soldados con rifles e islefios con bastones y hachas.

Estos dibujos ofrecen una mirada diferente y muestran cémo las
personas colonizadas documentaron su propia historia—una perspectiva
de la representacion del colonialismo absolutamente obviada en los
museos europeos.’

Preguntas en lugar de respuestas

Nos percatamos que la complejidad y la amplitud del tema del colonia-
lismo eran un gran desafio para Ixs visitantes. ;Qué podiamos hacer para
que pudieran enfrentar mas ficilmente tal desafio? Decidimos trabajar
con preguntas.

3 Dehecho, uno de los conceptos descartados para la sala fue el de contar las historias
del colonialismo solo desde la perspectiva de Ixs colonizadxs.



LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN 51

Como éstas no pueden ser respondidas ficil o inequivocamente, fueron
pensadas como un elemento de reflexion y discusion. Tres de las preguntas
se refieren al vinculo de nuestro museo con el pasado colonial, mientras
que el resto se centra en la prictica museal actual. Esta division se hizo
porque observar el pasado no debia ser un fin en si mismo, sino algo que
nos entrega la posibilidad de repensar nuestros propios actos y mejorar
nuestro quehacer. (Texto de la exposicién)

La primera pregunta es: “:Qué tiene que ver Austria con el colo-
nialismo?”. Aunque esta pregunta no fue la primera que se nos vino a
la mente, frecuentes conversaciones informales durante el proceso de
planificacién nos enfrentaron a la opinién de que el Weltmuseum Wien
no necesitaba una sala centrada en el colonialismo, porque Austria no
fue una potencia colonial y, por ende, no tenia nada que ver con el
colonialismo. A pesar de que hace afios una parte del pablico austriaco
considera obsoleta la idea de que Austria no tiene un pasado colonial,
nos sentimos obligadxs a adoptar una posicion clara al respecto.

El pais se beneficié de la expansién europea y formé parte del sistema
colonial. Aunque Austria no tenia significativas colonias de ultramar, no
obstante, sus multiples intentos, estuvo muy involucrada en el proyecto
colonial y aposté insistentemente por poseer tierras fuera de Europa, una
y otra vez. Partes de nuestras colecciones son testimonio de que tanto
la Monarquia de los Habsburgo como individuos austriacos estaban
implicados en el colonialismo europeo a través de alianzas politicas,
intereses comerciales, trabajo misionero o supuestas expediciones
cientificas. Las experiencias de Austria en el extranjero y su legado
material no solo modelaron concepciones coloniales sobre el mundo,
sino que también siguen teniendo un efecto hasta el dia de hoy. (Texto
de la exposicién)

Sin embargo, esta parte de la historia austriaca es dificil de aceptar
para algunxs visitantes, y ya se nos ha acusado de distorsionar el pasado.

Las dos siguientes preguntas abordan el coémo los objetos ingresaron
a nuestro museo. Fueron “;Saqueados? ;Regalados? ;Intercambiados?”
O, “:Robados? :Comprados? :Negociados?”. Elegimos dos ejemplos
que permiten profundizar sobre la compleja historia de adquisicién de
las colecciones y guardan relacién con la nocién de agencia. El primer
ejemplo es tomado de la coleccién de Africa y revela el vinculo entre la
practica de coleccionar y la expansion colonial:



52 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Los ejemplos de las colecciones de Alfred Ludwig Sigl examinan las historias
de adquisicion de finales del siglo XIX detras de objetos provenientes de la
actual Tanzania y Estados adyacentes. El contexto de adquisicion de tales
objetos también se caracterizé por la violencia directa y estructural. Aunque
los documentos, las fotografias y otros objetos ayuden a comprender mejor
la historia detrds de un objeto, es casi imposible conocerla por completo.
Si bien los objetos expuestos evidencian ciertos aspectos coloniales,
empezando por el nombre del coleccionista y su biografia, sus complejos
significados no pueden reducirse a esta unica perspectiva. [...] Alfred
Ludwig Sigl (1854-1905) fue el hijo de un magnate industrial, quien durante
el inicio de la colonizacién de Tanzania entr6 al servicio de la Compafifa
Alemana de Africa Oriental y mas tarde el Schuzztruppe (ejército colonial).
Durante su estadia en la colonia desempeii6 varios cargos militares, siendo
el dltimo el de comisionado de distrito en Pangani. El interés de Sigl por
imponer el pensamiento colonial y su jerarquizaciéon se puede deducir
claramente de sus actividades e informes. (Texto de la exposicion)

El otro ejemplo analiza la nocién de agencia indigena en el comercio
de objetos, un concepto a menudo omitido porque muchos objetos de
museo se asocian al poder, la fuerza y la apropiacion coloniales.

Los colonizadxs no siempre estuvieron indefensxs ante quienes tenian
el poder. Algunos objetos fueron retenidos del comercio, mientras que
otros fueron activamente promovidos, tales como ciertos objetos rituales
desgastados y tallados novedosos. Los objetos malagganes de la isla de
Nueva Irlanda, en el este de Nueva Zelanda, fueron muy codiciados en
el comercio de arte colonial. Durante la segunda mitad del siglo XIX se
enviaron grandes cantidades a Europa y algunos llegaron a los museos. Las
expresivas mascaras con motivos de animales mitol6gicos y plantas fueron
confeccionadas especialmente para rituales de muerte anuales malagganes.
Concluida la ceremonia de veneracién de unx muertx, las mascaras
perdian su funcién ritual. Las mdscaras solo se utilizaban una vez y luego
se las destruian o las dejaban en el bosque para que se pudrieran. [...] Las
ceremonias de veneracién eran el ritual mas importante para mantener el
contacto con Ixs antepasadxs y asegurar su benevolencia. Gracias a éstas,
los jardines se mantenian fértiles y las redes de pesca llenas. Cuando Ixs
europexs llegaron, se hicieron cargo no solo de la tierra sino también de la
conexion con Ixs antepasadxs; se convirtieron en Ixs nuevxs benefactorxs.
El traslado de enormes cantidades de bienes comerciales evidencia este
cambio. La venta de las mascaras malagganes buscaba restablecer la
conexion de la poblacién local con Ixs antepasadxs a través de Europa. De
este modo, la poblacién pudo recuperar su agencia e integrar al colonizador



LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN 53

a través del comercio de mascaras mediado por su propia cosmovision.
(Texto de la exposicion)

Como ya sefialamos, las otras preguntas nos ayudan a repensar nues-
tras propias practicas como museo. Una de las preguntas mas importantes
de los ultimos afios fue: “¢A qué lugar pertenecen los antepasados?”
Creo que hoy la mayoria de los museos responderian que pertenecen a
su tierra y su gente. En la actualidad, la repatriacion de restos humanos
es una practica comun, aunque nunca ficil, de los museos etnograficos.

E120 de mayo de 2015 el Weltmuseum Wien organiz6 una ceremonia para
devolver oficialmente a una delegaciéon maori de Nueva Zelanda restos
humanos, entre ellos un crianeo maori, el cuerpo de un nifio momificado,
un atadd con restos de esqueleto y nueve vértebras humanas con una pieza
tejida de lino. Exhumados en 1882 de las tumbas maories sin ninguna
preocupacién moral por el cientifico naturalista Andreas Reischek, los
restos fueron repatriados y formalmente recibidos en el Museo Te Papa
Tongarewa en Wellington. Después de ser entregados a familiares cercanos,
los restos de los ancestros maories volveran a ser enterrados en sus hogares.
(Texto de la exposicion)

La siguiente pregunta es: “:Coémo coleccionamos hoy?”.

Los esfuerzos de adquisicion siguen siendo una de las tareas mads
importantes de un museo. En nuestros dias, los museos se enfocan en la
cuidadosa seleccion de nuevas piezas para las colecciones existentes, asi
como en adquisiciones especiales para sus exposiciones. Esta es la tnica
manera de registrar procesos de cambio en el presente. Después de todo,
las historias que contamos en nuestras exposiciones pueden ser todo menos
concluidas. (Texto de la exposicién)

Parti de esta pregunta para repensar un viaje de adquisicién que hice
el 2005 al territorio de Ixs saamaka en Surinam.

Elviaje a Surinam fue mi primer viaje de adquisicién como joven curadora.
Christine Samson, quien habia trabajado con Ixs saamaka como maestra,
me ayudo en los preparativos, a establecer contactos y me acompaiié. Las
personas fueron maravillosamente amables al darnos la bienvenida. Sin
embargo, no le destiné al viaje el tiempo suficiente y solo nos quedamos
con Ixs saamaka durante ocho dias, por lo que apenas tuve la oportunidad
de conocerlxs. Mi nica misién era seleccionar objetos. Hoy observo ese



54 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

viaje de manera bastante critica. Opto, hoy en dia, por trabajar con colegas
que cuenten con relaciones solidas y duraderas con un grupo. (Texto de
la exposicion)

Esta seccion de la sala fue recurrentemente mencionada en los arti-
culos de prensa sobre la reapertura del museo, tal vez porque el anilisis
autocritico del trabajo no es una prictica habitual en los museos y, en
caso de que se realice, generalmente no se expone al publico.

Otra seccion de la sala que se cita con frecuencia se enfoca en la
pregunta: “;Puede un museo guardar un secreto?”.

Nuestras colecciones también incluyen objetos sagrados a los cuales,
segn su propdsito original, solo un grupo limitado de personas tenia
acceso. Usualmente, su estatus especial requeria secretismo, por lo que su
exhibicién piblica a menudo era descartada. ;Cémo fue posible que objetos
tan importantes terminaran en un museo? La violencia colonial, el impacto
de las misiones y las crisis de los sistemas tradicionales de creencias y valores
pueden dar respuesta a esa pregunta. Algunos objetos fueron robados y
otros fueron entregados deliberadamente. A pesar del c6mo estos objetos
pasaron a ser parte de nuestras colecciones, resulta necesario preguntarnos
c6mo queremos tratarlos hoy. ;En qué modo son importantes actualmente?
¢Qué podemos nosotrxs revelar? ;:Qué prohibiciones queremos o debemos
respetar? ¢Cudles son las historias que podemos contar con estos objetos?
(Texto de la exposicion)

A veces he visto en otros museos este tipo de objetos detrds de una
cortina, con un texto que les informa a Ixs visitantes sobre sus restriccio-
nes, dejandoles a ellxs la decision de respetarlas o no. Segin mi opinién,
esta solucion denota una fuerte actitud colonial, pues reproduce la viola-
cion de los derechos culturales. Lo que decidi fue poner los instrumen-
tos musicales sagrados/secretos de Ixs macuna en una vitrina, pero que
estd hecha de vidrio opalino y Ixs visitantes no pueden ver su interior.
Los textos adicionales explican a Ixs visitantes quiénes son Ixs macuna,
por qué sus instrumentos son secretos y qué significaria para ellxs que
violasemos su confidencialidad. También se explica que la comunidad
se beneficia gracias a la musica que se toca con estos instrumentos, y se
invita a Ixs visitantes a presionar un bot6n que la reproduce.

En un escenario ideal, por supuesto, lo mejor hubiese sido contactar
a Ixs macuna y discutir con ellxs cémo sus instrumentos sagrados/secretos
habian terminado en el museo, y si deberian ser exhibidos o repatriados.



LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN 55

Lamentablemente, no siempre es posible consultar debido a la falta de
recursos. Sin embargo, la decision de disponerlos de este modo plantea
el tema de los objetos secretos de nuestra coleccion al puablico en general
y, finalmente, también a Ixs propixs macuna. Stephen Hugh-Jones, un
reconocido antropélogo de Cambridge, conversé con Ixs macuna sobre
nuestra exhibicién en una visita el afio pasado. En la opinién de ellxs, los
instrumentos no pertenecen a Austria y deben ser devueltos. No obstante,
con este caso podemos ver cuan complejos son los asuntos de repatriacion;
las personas con las que Hugh-Jones conversé no son las mismas que las
de quienes provienen los instrumentos. Dado que los instrumentos ocupan
el lugar de un antepasado de un cierto grupo de parentesco, los asuntos
de la devolucién solo se podrian discutir con este grupo en especifico.
Esperamos ponernos en contacto con ellxs pronto, y tal vez en el futuro
la vitrina pueda transformarse en una muestra de devolucién.

Nuestra sala “En la Sombra del Colonialismo” puede plantear solo
una serie acotada de preguntas relevantes. Ademds, en mi opinioén, una
exposicion es mas un aperitivo que una comida completa. Debido a que
el colonialismo es un tema tan importante para nuestros museos, quisi-
mos tener la oportunidad de contribuir con mis preguntas e historias.
Este es el rol de la mesa multimedia del centro de la sala (figura 2.3),
la cual presenta una seleccion de casos que animen a Ixs espectadorxs a
tomar una posicion. La tabla siempre estd en progreso, ya que podemos
agregar casos en cualquier momento. Esto ya se hizo hace unos meses.

Y OhOg |BOUGHTA  \
ol JE SLAVE [

loa moyon,

Figura 2.3. Pregunta adicional en la mesa multimedia. Foto: Claudia Augustat.



56 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Una cabeza de Ixs munduruku

Una cabeza ceremonial de Ixs munduruku, una antigua sociedad de
cazadorxs de cabezas, se exhibe en la sala “Un Mosaico Austriaco de
Brasil” (figura 2.4). La expusimos de acuerdo a las directrices de ICOM
y de la Asociacién Alemana de Museos. Estas abordan explicitamente
los restos humanos en el contexto de la caza de cabezas: “Inclusosi [...]
existe un contexto de injusticia, factores adicionales pueden hacer que el
evento en general se observe bajo una perspectiva diferente. Por ejemplo,
éste podria ser el caso con aquellas culturas que estaban familiarizadas y
practicaban la caza de cabezas. Al hacerlo, honraban tanto al vencedor
como a la persona asesinada como oponentes dignos. Matar al enemigo
y hacer uso de sus restos fisicos fueron actos socialmente aceptados en
esas culturas”. El motivo principal por el que expusimos esta cabeza
ceremonial fue que quisimos contar la historia de los pueblos indigenas
que reivindican su pasado como cazadorxs de cabezas con el objetivo
de empoderarse en su lucha contra las represas hidroeléctricas, que
amenazan su territorio y sus vidas.

Figura 2.4. Muestra de una cabeza ceremonial de Ixs munduruku.
Foto: KHM-Musuemsverband.



LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN 57

En el presente, la cabeza expuesta compone una narrativa sobre la
tradicion de resiliencia y resistencia de Ixs munduruku. Permite visualizar
materialmente la costumbre de los conflictos armados de Ixs munduruku
en el pasado y a la vez se ha transformado en un simbolo de la resistencia
politica contemporinea. La cabeza conecta el pasado con el presente,
mientras destaca el contraste entre la tradicion de los simbolos de guerra
y la transformacion de éstos en herramientas de resistencia actual. (Texto
de la exposicion)

Sin embargo, en noviembre de 2017 surgi6 un debate publico sobre
la exposicion en los medios de comunicacién austriacos. El debate sobre
el correcto trato de restos humanos en Viena se inici6 con la subasta “Arte
"Tribal” en la casa de subastas Dorotheum. Algunas de las piezas que debian
rematarse como obras de arte fueron hechas con restos humanos, pero
debido al amplio rechazo publico, Dorotheum finalmente las retir6 de
la subasta. Cuando, en ese entonces, el director del Weltmuseum Wien,
Steven Engelsman, dio una conferencia en Dorotheum, el debate publico
se expandio a los restos humanos de la exposicién permanente del museo.
Lxs detractorxs argumentaban que la cabeza se exhibia rodeada de plumas
fuera de contexto y sin informacién sobre su procedencia. Esto dltimo es
correcto, solo se menciona que el zodlogo austriaco Johann Natterer se
apropi6 de la cabeza alrededor de 1830, pero los detalles de esta adquisicion
no se mencionan porque los archivos del museo no tienen mas informacién
sobre este caso. Ademas, el asunto de la procedencia no tenia lugar en
la linea curatorial de la sala, que expone la relacion entre las colecciones
histéricas y los pueblos indigenas contemporineos. El contexto cultural de
la cabeza ceremonial se explica en las etiquetas y es dado con el montaje a
través de las plumas como el atuendo del cazador de cabezas durante las
ceremonias. Antes de la reapertura del museo, tuvimos el gran privilegio
de recibir a personas munduruku tres veces, quienes unanimemente estu-
vieron de acuerdo con que la cabeza podia exhibirse porque se relacionaba
con el pasado. Pero, por supuesto, el grupo del que se tomé la cabeza
podria pensar de manera totalmente distinta sobre esto. Sin embargo, no
es posible rastrear la pertenencia de la cabeza a un grupo especifico. Lo
mas probable es que la cabeza provenga de Ixs tenharims, un grupo con
el que Ixs munduruku sostuvieron una continua disputa durante la década
de 1820. Lxs tenharims también fueron cazadorxs de cabezas y creo que
es imposible adivinar lo que pensarian o sentirian acerca del montaje.
Debemos ser cautelosxs de proyectar nuestra propia emocién sobre la
exposicion de la cabeza ceremonial en otras personas. Mathias Dusini



58 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

escribi6 en la revista vienesa de la ciudad Falter: “La critica solo expone
la agenda de los criticos. Asumen el papel de defensores de victimas que
no se encuentran en ningin lugar. Mientras que los afectados [Ixs mundu-
ruku] no expresaron ningun reparo, nosotros si tenemos claro algo sobre
el difunto: no fue asesinado por los perversos colonialistas sino por sus
propios vecinos. ¢Por qué este cruel suceso debe mantenerse en secreto?”.

Otro argumento interesante en contra de la exhibicién de la cabeza
fue que los restos humanos en general no deben exhibirse en los museos.
Sin embargo, ¢esta reivindicacion universal no contradice el hecho de
que los museos etnograficos abordan la diversidad cultural? La expo-
sici6n puablica de restos humanos no es una invencién de los museos
etnograficos. Podemos encontrar esta prictica en muchas sociedades
en el mundo, en donde los restos humanos son vistos como patrimonio
cultural. Los museos etnograficos tienen una responsabilidad especial,
porque protegen el patrimonio de otras personas. No creo que sea su
obligacién imponer su ética a Ixs miembros de otro grupo social, pues
esto volveria a ser una actitud colonial.

Los temas que presentamos en la sala “En la Sombra del Colonialis-
mo” también se abordan en otras salas del museo. A veces se quedan en
segundo plano pues se priorizan otros temas, en otros casos los abordamos
de manera explicita. Por ejemplo, en la sala “Benin y Etiopfa. Arte, Poder,
Resiliencia” se aborda la procedencia de las colecciones. Estas llegaron
a Europa como consecuencia de la oposicion a las amenazas coloniales a
finales del siglo XIX. Benin se opuso a los intereses britanicos y el reino
fue destruido, mientras que el emperador Menelik IT de Etiopia gener6
alianzas y tratados con varias potencias europeas como la austrohingara.
Estos dos ejemplos distintos evidencian cuan complejas son las historias de
nuestras colecciones, y tenemos que investigarlas como casos particulares
para comprender su relacién y entrelazamiento con el pasado colonial.

Conclusion

Ya mencioné el correo electronico de un visitante que estaba muy decep-
cionado con nuestra nueva exposicién permanente y que opinaba que ya
no somos un museo etnolégico sino un “museo multipropésito poscolo-
nial”. Mi primera reaccion a este correo electrénico fue: “Si, lo entendio,
aunque no le guste”. Sin embargo, siendo honesta, no creo que seamos
un museo poscolonial. En primer lugar, no tengo una definicion concreta



LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN 59

de lo que es o deberia ser un museo poscolonial. En segundo lugar, el
concepto general y las lineas curatoriales de las salas no se desarrollaron
en estrecha colaboracién con Ixs representantes de las llamadas comuni-
dades de origen. No obstante, hicimos todo lo posible por comunicar de
manera honesta el pasado colonial de nuestras colecciones, y es debido
a este pasado que tenemos una responsabilidad especial con las personas
que todavia se sienten conectadas a este patrimonio material. Intentamos
incluir tantas perspectivas como nos fuera posible durante los cinco afnos
transcurridos entre el primer concepto para la nueva exposicién permanen-
te y la reapertura del museo. Y no estamos solxs en esta ambicion y gran
esfuerzo. En los tltimos afios, muchos museos han tratado de descolonizar
su prictica bajo los principios de autoridad compartida, multivocalidad,
multiperspectividad y democratizacién. No obstante, esto sucede frecuen-
temente en exposiciones. Como se beneficia el museo al presentarse como
progresivo y poscolonial resulta obvio, mientras que el beneficio para las
personas con las que trabajamos es, en algunos casos, mas laxo e incierto.

Sin embargo, mi principal argumento de que estamos lejos de
convertirnos en un museo poscolonial es el hecho de que el esfuerzo
que ponemos en nuestras exposiciones casi no tiene ningun efecto en la
estructura de nuestras instituciones; el organigrama de nuestro museo no
ha cambiado mucho en los tltimos veinte anos. De hecho, en lugar de
reflejar un proceso de democratizacion, se han creado mas jerarquias. Por
ejemplo, en 2012, los anteriormente independientes curadorxs regionales
pasaron a constituir el departamento de adquisicion e investigacion, y
se creo el cargo de curadorx general. Las jerarquias en si mismas no son
negativas, pueden ser utiles para mediar procesos de toma de decision
desde las bases hacia arriba, pero en muchos museos es al revés, es decir,
las jerarquias son un instrumento de poder que omite la transparencia 'y
la multivocalidad. Ademds, la diversidad en el departamento curatorial
se da por las diferentes ciudadanias europeas, no a través de curadorxs
de contextos internacionales o indigenas.

Creo profundamente que debemos ahondar en la estructura de un
museo para descolonizarlo. Solo tres ejemplos breves: Nuestras bases de
datos muestran c6mo los objetos de fuera de Europa todavia se clasifican
a través de una perspectiva cientifica occidental, una visién del mundo
que no es neutral ni posee la verdad, sino que es eurocéntrica y apropiada.
Debido al espacio reducido, nuestros depésitos estin —por razones com-
prensibles— organizados de manera que ignoran los requerimientos de
objetos sensibles o sagrados y de visitantes indigenas. Nuestro presupuesto



60 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

anual normalmente no contempla recursos para trabajos colaborativos, que
generalmente se financian con fondos externos y estan relacionados con
exposiciones especificas y proyectos temporales. A pesar de las restricciones
presupuestarias, tener miembros del equipo dedicadxs al trabajo colabora-
tivo no deberia ser algo especial, sino una parte integral de nuestro trabajo
cotidiano. En un episodio de la serie de television estadounidense NCIS se
dijo que “lo prictico dificulta lo real”. De alguna manera esto también se
aplica a los museos etnograficos, renunciar a lo practico como justificacion
podria ser un paso importante para descolonizar nuestro quehacer.

Agradecimientos: Esto no es un andlisis cientifico acerca de como lidia-
mos con el pasado colonial en nuestro museo. Existen diferentes maneras
para abordar este tema, tal como hay diferentes personas trabajando
aqui. Es mas bien una descripcion reflexiva de lo que nosotrxs venimos
haciendo, y con “nosotrxs” me refiero a toda la gente que contribuy6
a la sala con contenidos, textos y declaraciones. A ellxs expreso mi mas
alto agrado: Cécile Briindlmayer, Nadja Haumberger, Gabriele Weiss,
Stefanie Anton, André Baumgart, Julia Binter, Cunera Buijs, Joe Horse
Capture, Andreas Dafinger, Carl Deussen, Sarah Engelsberger, Tamara
Gabriel, Laura Graham, Claudia Haas, Arapata Hakiwai, Jonathan Hill,
Temi Odumosu, Rhonda Paku, Moana Parata, Haami Piripi, Barbara
Plankensteiner, Miria Pomare, Richard Price, Sally Price, Wolfgang Ptak,
Lisa Rail, Walter Sauer, Jacquetta Swift, Bruno Verbergt y Robin Wright.

Bibliografia

Augustat, C., Brindlmayer, C., Haumberger, N. & Weiss, G.

2017 En la Sombra del Colonialismo: textos de la exposicion.

Bohacker, A.

2017 A Necklace of Stories. The New Weltmuseum Wien. En:
Schicklgruber, C. (ed.): Weltmuseum Wien, pp. 315-327.
KHM-Museumsverband.

Deutscher Museumsbund e.V.

2013 Recommendations for the Care of Human Remains in
Museums and Collections. Disponible en: https://www.
museumsbund.de/wp-content/uploads/2017/04/2013-
recommendations-for-the-care-of-human-remains.pdf
(altimo acceso: 09.12.2019).



Ayoréode - Museo BASA.
Desentrafiando una red glocal

Naomi Rattunde

Introduccién

Enjulio de 2017, el Museo BASA (Coleccion de las Américas de Bonn) del
Departamento de Antropologia de las Américas de la Universidad Bonn
recibi6 la donacion de mds de un centenar de objetos de Ixs ayoréode,
coleccionados entre 1969 y 1970 por Ulf Lind durante su investigacién
etnografica en la misiéon El Faro Moro, Paraguay. Tras haber guardado
dicha coleccién durante casi cincuenta afios en su domicilio, Lind quiso
sacarla del ambito privado y decidi6 colocarla en nuestras manos, donan-
dola ala coleccién-museo del Departamento en donde habia presentado
su tesis doctoral sobre la medicina de Ixs ayoréode. Desde nuestro primer
contacto, establecido gracias a Maria Susana Cipolletti, Lind expresé
su deseo explicito de que expongamos los objetos de su coleccion para
dar a conocer la cultura de Ixs ayoréode, por lo que asumimos el reto de
hacer esa exposicion etnografica.'

Naomi Rattunde es investigadora doctoral en el Departamento de Antropologia
de las Américas de la Universidad de Bonn y trabaja con colecciones del Museo
BASA (Coleccién de las Américas de Bonn). E-mail: naomi.rattunde@uni-bonn.de.
1 En2017,unaseleccion de objetos de la coleccion Ulf Lind ya habia sido presentada
en el BASA-Baukasten, un singular mueble modular en la sala de exposicién del Mu-
seo BASA, mientras que la coleccion entera fue colocada en una parte del depésito
expuesto (Schaudepot), que formé parte integral de la exposicién. Actualmente, la
coleccion sigue accesible en el depésito expuesto del museo.

[61]



62 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Mientras que en el taller “Global turn, descolonizaciéon y museos”
presenté algunas consideraciones e ideas iniciales para un proyecto fu-
turo, bajo el titulo “Los ayoréode en la BASA :presentes o ausentes?”,
mi intencién ahora es realizar un balance de las experiencias vividas en
la elaboracién de la exposicion “erarmone | Visiones del mundo. Objetos
de los Ayoréode en la BASA”, inaugurada en julio de 2018. Ademas de
sintetizar los procesos en torno a esa exposicién, me centraré en una
parte de sus contenidos en especial, desarrollindola con mas detalles,
concretamente, en los legados de las colecciones de objetos de Ixs ayo-
réode en el Museo BASA, siendo la coleccion Ulf Lind una de ellas. Estos
objetos son la manifestacién material de una red glocal que resulta de
los entrelazamientos entre Ixs coleccionistas y Ixs ayoréode y con otrxs
actores entre Bonn y Bolivia y Paraguay.

Conociendo los legados

Con la llegada de la coleccion Ulf Lind, las tres colecciones de objetos
de Ixs ayoréode de Bolivia existentes en el Museo BASA fueron valiosa-
mente complementadas con objetos de Paraguay y aumentadas consi-
derablemente debido a la gran cantidad de piezas. Asimismo, Ulf Lind
es uno de tres etnélogos formados en Bonn —después de Heinz Kelm y
Bernd Fischermann— que contribuyeron notablemente a la investigacién
etnografica de Ixs ayoréode en su primera temporada hasta los afios 70
del siglo pasado.

La primera es la coleccion de Heinz Kelm, que cuenta con cerca de
noventa objetos y es una de las colecciones de objetos de Ixs ayoréode mas
antiguas en general. Después de culminar su doctorado en Volkerkunde en
1951 con Hermann Trimborn, Kelm (1925-1983) realizé varios trabajos
de campo en el oriente boliviano, llegando también a visitar en 1955 y
1956 algunas misiones donde vivian grupos de ayoréode. Suponemos
que en esa ocasién adquiri6 los objetos en cuestién, que habrian sido
vendidos a la coleccién universitaria —ahora Museo BASA— en 1961,
como parte de un conjunto de alrededor de trescientos objetos en su
mayoria etnograficos (121 de Ixs yuracaré, 45 de Ixs siriond), ademads
de unos treinta objetos arqueolédgicos de la region de Moxos.? En ese

2 En 1959, Kelm hizo una oferta de este conjunto de objetos a la coleccién universi-
taria, que lamentablemente parece no haber sido archivada. Probablemente por este



AYOREODE - MUSEO BASA. DESENTRANANDO UNA RED GLOCAL 63

mismo afio, la coleccién de ensefianza y estudio del entonces Seminar fiir
Volkerkunde (Seminario de Etnologia) fundado en 1948 por Trimborn,
fue abierta por primera vez al piablico como museo, contando entonces
con casi dos mil objetos, muchos de ellos provenientes de las tierras bajas
de Sudamérica, que fueron adquiridos en un proceso de construccién
intencional de la coleccion universitaria iniciado en los afios 50 (véase
Noack 2012, 2017).}

Kelm estuvo entre los primeros que publicaron sobre Ixs ayoréode.
Solo tras el contacto establecido por misionarios norteamericanos con
algunos grupos ayoréode en Bolivia a finales de los afios 40, “aparecie-
ron”, en cierta medida como grupo “desconocido”, en el horizonte de
Ixs etn6logxs con el nombre “ayoré” (Haekel 1955; Zerries 1955). Fue
Kelm (1960, 1962, 1963, 1964), quien lIxs identificd, mediante una com-
paracion lingiistica, como descendientes de Ixs histéricxs “zamucos”,
que fueron reducidxs, si bien poco exitosamente, por los jesuitas en el
siglo XVIIL. Este trabajo, que sirvi6 a la “clasificacion etnografica” de Ixs
ayoréode, fue posible gracias al redescubrimiento de la obra Arte de la
lengua Zamuca del padre jesuita Ignacio Chomé (1958).

Por su parte, la coleccion Bernd Fischermann en el Museo BASA
cuenta con tan solo ocho objetos de Ixs ayoréode de Yoquiday (Poza
Verde) y Santa Teresita en Bolivia y uno de Asuncién, Paraguay, ade-
mas de unos 30 objetos de otros grupos indigenas adquiridos durante
su viaje de investigacion a Bolivia y a paises vecinos entre 1969 y 1971
y guardados en el Museo BASA como préstamo permanente. Fue por
casualidad que Fischermann realizé su investigacion sobre Ixs ayoréo-
de, para la cual visit6 diferentes lugares y misiones, permaneciendo
en algunas por semanas o meses, lo que resulté en su voluminosa tesis
doctoral sobre la cosmovision o Weltsicht de Ixs ayoréode (Fischermann
1988). Fischermann se halla hasta el presente en contacto con grupos
ayoréode en Bolivia y Paraguay y es reconocido como uno de los mayores
especialistas en cuanto a dicho grupo indigena.

Mientras Fischermann realiz6 su primera investigacion en Bolivia,
Ulf Lind viaj6, junto con Marianne Lind, su esposa, al Chaco paraguayo

vacio en la documentacién, desconocemos la procedencia exacta de la mayoria de
estos objetos de Ixs ayoréode. Segun las fichas técnicas, siete fueron recolectados en
“Rio Zapocoz”, respectivamente uno en 'Tobité y Bella Vista y dos en la provincia
Cordillera.

3 Entre los cerca de 250 objetos que Trimborn trajo de su expedicién a Bolivia en
1955y 1956, se encuentran dos flechas clasificadas como de Ixs ayoréode.



64 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

y visit6 la mision El Faro Moro de la New Tribes Mission (NTM) en tres
etapas de diez dias a siete semanas entre mayo de 1969 y febrero de 1970,
para realizar su trabajo etnografico sobre la medicina de Ixs ayoréode
(Lind 1974). Lxs esposxs fueron alojadxs en la casa de huéspedes de Ixs
misionarixs, en su parte de la aldea, mientras que el campamento de Ixs
ayoréode se encontraba a unos cien metros. Todos los objetos donados
recientemente al Museo BASA fueron adquiridos en este lugar, algunas
ceramicas fueron producidas especialmente a pedido de Lind para su
coleccion. Junto con los objetos, Lind nos proporcioné una documenta-
cién con descripciones de los mismos, y la coleccion es complementada
por un conjunto de fotografias que €l y su esposa tomaron durante el
trabajo de campo (figura 3.1).*

Figura 3.1. UIf y Marianne Lind, conversando con nifios ayoréode; al fondo
se ve el campamento de Ixs ayoréode en EI Faro Moro, 1969/70,
fotdgrafo: Alfredo Tomasini. Fuente: Archivo de Ulf Lind.

4 Una seleccion de casi 150 de estas diapositivas fue digitalizada en 2003, en el
marco de un curso de pricticas en el Museo BASA dirigido por Maria Susana
Cipolletti. El archivo entero de cerca de 350 diapositivas, inclusive apuntes, se
encuentra en propiedad de Lind, que estd dispuesto a que las digitalicemos por
completo.



AYOREODE - MUSEO BASA. DESENTRANANDO UNA RED GLOCAL 65

Estas tres colecciones representan la cultura material de Ixs ayo-
réode contemporanea a una primera época de investigacion etnografica
intensiva sobre ellxs. Hasta inicios de los afos 70, mas de quince inves-
tigadores, principalmente de Alemania, Argentina (Marcelo Bérmida,
su “colaborador” Mario Califano (Bérmida 2005: 8) y discipulxs suyxs)
y Francia (Lucien Sebag), recolectaron informacién y objetos para sus
investigaciones, aunque la mayoria de ellxs lo hizo sin haber conducido
observaciones participantes a largo plazo, viviendo con Ixs ayoréode,
que hubiera podido incluir, por ejemplo, acompaiiarlxs en expediciones
de caza en el monte (Bessire 2014: 238 s, notas 7 y 8). Sin embargo,
fueron estos modos de vida “tradicionales” en que Ixs etnégrafxs de ese
tiempo estaban interesadxs. Por lo tanto, se enfocaron en temas como
la espiritualidad o las narrativas mitolégicas de Ixs ayoréode, las cuales
describieron en el presente etnografico (Bessire 2014: 32 s). Constru-
yeron y manifestaron una vision suya y ahistorica de la “tradicion ayo-
rea”, con la consecuencia de que Ixs ayoréode fueron imaginadxs como
“pueblo o tribu homogéneo y el pueblo més auténticamente primitivo
o salvaje de todo el Chaco” (Bessire 2014: 33). A la vez, la “cultura” y
sociedad ayoreas ya vivian un proceso de transformaciones profundas,
provocado por la Guerra del Chaco (1932-35) y la posterior coloniza-
cion del territorio renido —“tradicionalmente” habitado por los grupos
ayoréode— por empresas de petréleo y ganaderia y Ixs misionerxs. Sus
empefos en asentar permanentemente a lxs ayoréode en campamentos,
condujeron finalmente a la ruptura en la “tradicién ayorea”, que Ixs
etnélogxs investigaron precisamente en las misiones.

Los cambios, pero también las continuidades en la cultura material
de Ixs ayoréode se evidencian en la coleccion Paul Armbruster, que fue la
tercera en incorporarse al Museo BASA en el afio 2004, como donacién.
Consta sobre todo de bolsas de tamafios mediano y pequefio fabricadas
en gran medida con fibra de garabati, que en algunos ejemplares ha sido
combinada con fibra sintética y de algodén, tefiida con colores artificiales.
En una de esas bolsas, que “tradicionalmente” carecen de algtn tipo de
cierre, se implementaron cremalleras industriales. El empleo de estos
materiales inexistentes en las colecciones mds tempranas sugiere que
estos objetos fueron producidos mas recientemente, lo que se confirmé
gracias a un hallazgo inesperado dentro del material archivado en el
Museo BASA: el informe de una estudiante, Ulrike Horst, quien, durante
sus practicas en el museo, inventarié la coleccion y realizé, junto con
un compafiero, una entrevista al donador en octubre de 2004. Segun



66 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

el protocolo breve, Armbruster también trabajé entre Ixs ayoréode a
inicios de los 70, si bien no como etnélogo, sino realizando un servicio
de desarrollo (que reemplazaba el servicio militar) en la misién Santa
Teresita del padre Elmar Klingler (véase también Kécher 2013), portador
de los 24 objetos de la coleccion, producidos y entregados a Armbruster
en 1992 o0 1993.

La estudiante mencionada participé también en el primero de dos
cursos sobre la cultura material de Ixs ayoréode (colecciones Kelm
y Fischermann) dirigidos por Maria Susana Cipolletti en 2002/03 y
2011. Estas experiencias forman parte del legado de estas colecciones
y estdn vinculadas directamente con el proyecto de exposicién actual.
Para acercarnos a este presente profundicemos el tema de los legados,
desentrafiando la red de actores individuales e institucionales entrete-
jida con y alrededor de las colecciones de objetos de Ixs ayoréode en el
Museo BASA.

Una red glocal

Desde que empecé a dedicarme a estas colecciones para preparar la con-
tribucién en el taller y el curso de pricticas, cada vez aparecieron mds
lazos entre los coleccionistas, sobre todo, entre los primeros tres —ya que
se conocieron e intercambiaron la informacion obtenida en sus trabajos
de campo-y entre ellos y otrxs actores vinculadxs indirectamente a los
objetos de Ixs ayoréode en el Museo BASA vy, por extension, a Bonn.
De aqui surgen las misiones y la cooperacién al desarrollo como dos
conjuntos de actores importantes. Ademads, las colecciones en el Museo
BASA forman parte de todo un conjunto de colecciones de objetos de
Ixs ayoréode en diferentes museos en Alemania, Europa y Sudamérica.
La red Museo BASA (Bonn) — ayoréode (Bolivia, Paraguay) tiene una
profundidad histérica de mds de medio siglo y, con la exposicion “era-
mone | Visiones del mundo”, continuamos anudindola hacia el futuro
(tigura 3.2).

Es de suponer que los trabajos de los primeros etn6logos solo fueron
posibles por la ayuda que les otorgaron las diferentes sociedades misione-
ras, las que hasta 1982 habian establecido once misiones en donde vivia
la gran mayoria de Ixs ayoréode (Fischermann 1988: 34). Los etndlogos
llegaron a las aldeas misioneras, pues éstas fueron los unicos lugares en
donde podian entrar en contacto con ayoréode —ciertamente, solo con



AYOREODE - MUSEO BASA. DESENTRANANDO UNA RED GLOCAL 67

quienes vivian en los campamentos, no con Ixs que seguian viviendo en
erami, el monte—. Ademas de su funcién como gate keeper (como diriamos
hoy en difa), la ayuda de Ixs misionerxs fue, en muchos casos, indispensable
para el registro de los datos etnogrificos, dado que los etnélogos no ha-
blaban ayoréode uruode y muchxs ayoréode no hablaban castellano. En ese
contexto destaca Joyce Violeta Buchegger (1931-2016) de la NTM, quien
ya habia traducido para Kelm en los afios 50 y Sebag a inicios de los 60 y
luego para Lind. Ademas, como Lind no habia previsto trabajar sobre Ixs
ayoréode, ella le introdujo a la “cultura ayorea” (Lind 1974: 22), lo que
implica que su visién sobre Ixs ayoréode debi6é haber sido influenciada
por la visién e interpretacion de dicha misionera.’ El rol de las misiones
para Ixs investigadorxs es bastante ambiguo. Por un lado, hicieron posible
que etndlogos como Kelm, Lind, B6rmida, Fischermann y otrxs pudieran
llevar a cabo su busqueda de la “vida tradicional” de Ixs ayoréode. No
obstante, las condiciones de vida en las misiones y, sobre todo, las res-
tricciones, dificultaron que encontraran la informacién que buscaban. A
su vez, el comentario de Lind (1974: 24), de que “diferentes actividades
culturales originales” estuvieron prohibidas y que solo fueron realizadas
clandestinamente, por lo que él no podia observarlas, muestra que estaba
consciente de que se hallaba en una suerte de callejon sin salida.

g
g ®
@
a

./ Fischermann ®
.g o 5
3 Elmar Klingler —_ | | % AP(|:OB CANOB @

4 e Jirgen Riester\

a Bolivia
Armbruster
Kelm
Lind

& Museo BASA
L 1

| 1 | 1 1 Ll

| 1 1 I | | I I
1948 1955/56 1961 1970 1978-80 1992/93 2004 2017/18

Figura 3.2. Red de actores involucradxs en la adquisicion de las colecciones de objetos
de Ixs ayoréode en el Museo BASA. Elaboracion: Naomi Rattunde.

5 En su trabajo de campo tuvo que superar varias barreras de idioma, dado que
Lind no hablaba espaiiol con fluidez. Sobre las conexiones entre otrxs etnografxs
y misionerxs, véase también el resumen de Bessire (2014: 240, nota 16).



68 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Otra personalidad clave es Elmar Klingler (1915-1995), fundador
de la mision Santa Teresita (1953), que ya mencionamos en cuanto a
la coleccién Armbruster. La oferta que este padre franciscano hizo a
Fischermann en su primera visita a Santa Teresita en 1969, le motivd
a realizar su investigacion sobre Ixs ayoréode. Durante sus estadias en
Santa Teresita, Fischermann particip6 en varias expediciones de esta
misién para encontrar grupos de ayoréode todavia no contactados que
vivian en el monte (Fischermann 1988: 13 s). Una experiencia parecida
tuvo otro etndlogo formado en Bonn, Jirgen Riester, quien conoci
a Klingler durante su primera visita al Chaco ya en 1963 y pocos dias
después de su primer encuentro personal con un grupo de ayoréode,
sobre Ixs cuales habia escuchado mucho de Kelm, su profesor en Bonn.
Aligual que Fischermann unos afios después, Riester particip6 en una de
las expediciones del padre Klingler para “sacar los ayoréode” del bosque
(Riester en APCOB 2012: 15 s).

Si bien no guardamos objetos de Ixs ayoréode coleccionados por
Riester en el Museo BASA —pero si una coleccion amplia de objetos de
Ixs chiquitanos y Ixs guarasug’wé—, es un nudo importante en la red al-
rededor de las colecciones de objetos de Ixs ayoréode en el Museo BASA,
con conexiones en diferentes momentos en la historia y también en el
ambito de la cooperacién al desarrollo. Riester y Fischermann contri-
buyeron a la organizacion de la “Primera Reunién de los Ayoréode en el
oriente boliviano” en 1978, y Riester consigui6 financiamiento para este
evento (Etacori & Itimbae 1978), el mismo que, a la vez, dio comienzo a
la creacion de Apoyo Para el Campesino Indigena del Oriente Boliviano
(APCOB) en 1980. Esta organizacién no-gubernamental con sede en
Santa Cruz de la Sierra, dirigida por Riester hasta su fallecimiento en
septiembre de 2019, trabaja hasta el presente con y a favor de los grupos
indigenas en las tierras bajas de Bolivia, juntando los dmbitos de la etno-
logia y la cooperacion al desarrollo, siendo su trabajo mayoritariamente
financiado por organizaciones europeas de la cooperacion internacional
al desarrollo. El primer proyecto grande de APCOB (1979-1982) se desa-
rroll6 justamente con Ixs ayoréode y fue dirigido por Fischermann (véase
Fischermann 1988: 14; Schilling 1983). Entre los proyectos recientes de
APCOB, muchas veces dedicados a las poblaciones indigenas que viven en
Santa Cruz (APCOB 2012, 2014, 2016), se encuentra uno que se desarroll6

6  Entre 1963 y 1965, Riester llev6 a cabo un trabajo de campo principalmente entre
Ixs chiquitanos y Ixs guarasug’wé (Riester 1966).



AYOREODE - MUSEO BASA. DESENTRANANDO UNA RED GLOCAL 69

en cooperacion con el Lateinamerika-Zentrum e.V. (Asociacién Centro
de Latinoamérica), con sede en Bonn.” El objetivo de este proyecto fue
mejorar la situacion de salud en las 27 comunidades ayoréode en Bolivia,
vinculado temdticamente con el interés principal de Lind: la medicina.
Del ambito de la cooperacién internacional surge, ademas, una conexién
con Armbruster, quien hizo su servicio en Bolivia (y Ecuador) con el
Servicio Alemin de Desarrollo DED (véase Kocher 2013).

Museos

La red Bonn - ayoréode abarca también otras colecciones de objetos de
Ixs ayoréode en museos etnologicos en Alemania y paises vecinos, y mas
alla. Ante la falta de un registro sistematico, lo que presento a continuacién
es solo una aproximacion a los entrelazamientos de dichas instituciones a
través de las colecciones (figura 3.3). El Museo Etnolégico en Berlin guarda
una coleccion de Kelm (quien trabajé en esta institucion en los afios 60) con
poco mas de cien objetos registrados en 1969, y otra de Fischermann, segin
¢l una “coleccién completa” conformada entre 1969y 1971 (Fischermann
1988: 14) de 400 objetos registrados en 1973. Dos objetos de Ixs ayoréo-
de traidos por Kelm se encuentran en el Weltkulturen Museum (Museo
de las Culturas del Mundo) en Francfort/Meno, institucion que dirigié
entre 1972 y 1983 y que cuenta con otras colecciones de tierras bajas de
Bolivia, recolectados por él durante esa temporada.? Ademas, este museo
alberga casi 50 objetos de Ixs ayoréode entregados por Hans Schmidt. De
la existencia de esa coleccién me enteré por mera casualidad en junio de
2018, en una conversacion telefénica con Schmidt, quien también doné
al Museo BASA una coleccién de objetos arqueolégicos procedentes de
Bolivia en 2016. E1 Museum Natur und Mensch (Museo Naturaleza y Ser
Humano), anteriormente Museum fiir Volkerkunde (Museo de Etnologia),
en Friburgo, guarda una coleccion de cerca de 120 objetos coleccionados
por Mario Califano en Tobité (la primera misién con grupos ayoréode,
fundada en 1949 por la NTM), la cual consulté Maria Susana Cipolletti
(profesora habilitada por la Universidad de Friburgo) alrededor del 1990,

7 Véase http://lateinamerikazentrum.de/projekte/bolivien-gesundheit/ (dltimo
acceso: 09.12.2019).

8  Asimismo, el museo en Frincfort guarda una coleccién de textiles procedentes de
las tierras altas de Bolivia de Fischermann, registrada en 1982.



70 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

con miras a realizar una exposicién. En el Museum der Kulturen Basel
(Museo de las Culturas Basilea) en Suiza se encuentran una coleccion de
Riester de cerca de 300 objetos de Ixs ayoréode y otra de Verena Regehr
con mis de cien objetos.” Por lo menos en una ocasion, algunos objetos
de Ixs ayoréode fueron movidos dentro de esa red de museos en Europa.
Como informa una carta de Kelm a Udo Oberem!® (no fechada, pero
con membrete del museo en Francfort, guardada entre los documentos
de adquisicion de la coleccion Kelm), Kelm tomé prestado una docena
de objetos textiles de “su” coleccion en el Museo BASA, empaquetada en
Bonn en 1972, que mandé de Francfort a Basilea para que alli se hiciera un
andlisis de las técnicas del trabajo con fibras vegetales. Lamentablemente,
desconocemos los resultados.!!

En cuanto a las relaciones transatlinticas entre museos, destaca el
Museo Nacional de Etnografia y Folklore (MUSEF) en La Paz, Bolivia,
vinculado a través de varios actores con Bonn. Kelm y Oberem partici-
paron en las llamadas “charlas sabatinas” del MUSEF entre 1978y 1980,
ademis de que Kelm y Riester son reconocidos como investigadores
relacionados con dicha institucién en los afios 80 (Ruiz et 4/. 1987: 91,
102, 108). Riester, a su vez, colabor6 en la primera exposicion etnografica
del MUSETF titulada “Nosotros... los Ayoreode”, que fue una muestra ex-
cepcional, estrenada en 1979 —un ano después de la “Primera Reunién”
en Santa Cruz— en una de las dos salas existentes en aquella época, donde
permanecié durante mucho tiempo. Con la ayuda de Riester se complet
la colecciéon de objetos “recuperados” por un equipo del MUSEF desde
1975 y se establecié contacto con dos hombres ayoréode, quienes cola-
boraron en la elaboracion de la muestra, la que hizo referencia explicita
al “dramatico presente que estamos viviendo” (MUSEF 1978: 3; véase

9 Verena Regehr y su esposo Walter Regehr vivian en las colonias menonitas en el
Chaco paraguayo (1967-73 y a partir de 1977). El trabajé en diferentes proyectos
con Ixs ayoréode. Véase http://www.menonitica.org/lexikon/?R:Regehr%2C_Wal-
ter (dltimo acceso: 09.12.2019).

10 Oberem (1923-1986) contribuy6 en gran medida a la conformacion de la coleccion
del antiguo Seminario de Etnologia, dirigido por él a partir de 1972. Los primeros
objetos inventariados, en 1956, los adquirié6 €l entre grupos kichwas amazonicos
durante su expedicién a Ecuador, justo cuando Kelm visitaba a Ixs ayoréode en
Bolivia por primera vez.

11 El Weltmuseum Wien en Viena, Austria, guarda 20 objetos de Ixs ayoréode que
forman parte de una vasta coleccién en el ambito de la etnomedicina. De existir,
de momento desconocemos conexiones concretas entre estas y las colecciones en
el Museo BASA.



AYOREODE - MUSEO BASA. DESENTRANANDO UNA RED GLOCAL 71

también MUSEF 1979; Ruiz et al. 1987: 17, 108; Molina Rivero 2012:
ix; Villanueva Criales en este volumen). Entre 2007 y 2010, el fondo de
objetos de Ixs ayoréode del MUSEF fue incrementado notablemente, con
la adquisicién (compra y donacién) de cerca de 250 objetos recolectados
por Fischermann, haciendo un total de casi 450 objetos.

/‘ ‘ Schmidt
Fischermann —», @ -------- N

'/ ___________________________ Califano
"""""""""" Cipollett
Trimborn*. Museo g ¢

BASA @
<—Lind @
S
&
@ @ s
Rlester g 5

2
)
@ Excursién S §
o) Armbruster ISt S3
a Bolivia
Coleccion ayoréode,
e nam. (aprox.) de objetos @ @ <— Regehr
@ Objetos singulares Museum

. Otrais) colecclon(es) der Kulturen Basel

Figura 3.3. Red de colecciones de objetos de Ixs ayoréode alrededor del Museo BASA.
Elaboracion: Naomi Rattunde.

La exposicion del MUSEF fue también una referencia importante
para Alicia Ferndndez Distel (1983) y su estudio basado principalmente
en la coleccién de Bormida, recolectada entre 1970 y 1971 en "lobité.
Cierro este inventario (seguramente incompleto) de nexos en nuestra
red glocal con Maria Susana Cipolletti, quien comenzé a estudiar en
Buenos Aires cuando Bormida trabajaba alli y continué con sus estudios
de doctorado en Munich con Otto Zerries (Cipolletti 2017), para pasar
a los vinculos recientemente establecidos.



72 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Figura 3.4. Visita a la sede de CANOB, Santa Cruz, marzo de 2018. Izquierda:
Productos artesanales presentados en una mesa en el patio para venderlos a nosotrxs.
Derecha: Ruben Picanerai, mostrando el uso del pamdi durante la conversacion
con grupo de estudiantes. Fotos: Leonie Mannich.

Con miras a la exposicién en el Museo BASA, en marzo de 2018
visitamos la sede de la Central Ayorea Nativa del Oriente Boliviano
(CANOB) en Santa Cruz, en el marco de una excursién a Bolivia con
estudiantes del Departamento.'? El contacto con CANOB y el encuentro
con algunos representantes de esta organizacion matriz de Ixs ayoréode
en Bolivia fueron mediados y acompafiados por Jirgen Riester. Des-
pués de la conversacion tuvimos la oportunidad de comprar productos
artesanales, sobre todo textiles fabricados por las mujeres ayoréode alli
presentes (figura 3.4). Aprovechamos esa ocasion para complementar las
colecciones existentes en el Museo BASA con objetos contemporaneos,
cuya mayoria fue fabricada para venderse como artesania a personas no-
ayoréode. Esto no fue el caso del pamdi (cinturén de descanso) de Ruben

12 La excursion fue organizada por Carla Jaimes Betancourt y Karoline Noack. Para
mayor informacién consultar el blog https://ubolex2018.wordpress.com/ y los
diarios etnogrificos de Ixs estudiantes, especialmente la contribucién “APCOB &
CANOB - Zu Besuch bei Jiirgen Riester und den Ayoreode” de Wiebke Adams (en
Jaimes Betancourt, Noack y Rattunde, eds., 2018).



AYOREODE - MUSEO BASA. DESENTRANANDO UNA RED GLOCAL 73

Picanerai, quien lo habia usado por cerca de diez afios. Tenia dudas sobre
la compra de ese pamdi hecho de fibra vegetal de propiedad de este sefor,
preguntaindome si volveria a usar uno de garabatd o lo cambiaria por
uno de fibra sintética. Como insistia ofreciéndonos el pamai “viejo”, lo
compramos, junto con otro de material sintético (figura 3.5). También
en marzo, Carla Jaimes Betancourt y yo nos reunimos con Fischermann
en La Paz, quien nos ensef6 parte de su archivo de fotografias, algunas
de las cuales incorporamos en la exposicion.

La exposicion “eramone | Visiones del mundo”

Para cumplir con el pedido de Lind, decidimos elaborar la exposicion
en el curso de pricticas en el Museo BASA en verano de 2018," llevado a
cabo con seis estudiantes bajo mi direccién y acompanado por Karoline
Noack y Carla Jaimes Betancourt. Desde un inicio estaba fijado partir
de los trabajos realizados por Maria Susana Cipolletti en las ocasiones
ya mencionadas y dltimamente en 2017, cuando concretiz6 un esbozo
para la exposicion, enfocando las relaciones muy particulares de la
cultura material de Ixs ayoréode con su visién del mundo, eramone en
suidioma. Existen innumerables relatos de los origenes de (casi) todas
las cosas y fenémenos conocidos por Ixs ayoréode, que se trasformaron
en la etapa de los jnani’bajade (Ixs antepasadxs) en lo que son en la etapa
de los ayorei disi ejode (Ixs ayoréode de la nueva generacién). Asi, cada
objeto es el resultado de una transformacion de un jnani’bajai (o fue
entregado por unx antepasadx a Ixs ayoréode), quien les dejé un pre-
cepto o una prohibicién (puyac) y un canto terapéutico. Mostrar estas
relaciones entre Ixs ayoréode y sus objetos, reproduciendo los relatos
de los origenes, principalmente a base de los trabajos de Fischermann
(1988) y de Bérmida (2005), ha sido un pilar conceptual importante
de la exposicién.

No obstante, tuvimos dos preocupaciones en cuanto a la con-
cepcion de la exposicién. Primero, consideramos que no podiamos
quedarnos en el presente etnografico de los coleccionistas, que es un

13 En cada semestre se ofrece un curso de practicas en el Museo BASA para Ixs estu-
diantes del Departamento, que en los tltimos afios ha terminado muchas veces en
una exposicion temporal.



74 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

presente pasado, dado que las realidades de vida de Ixs ayoréode han
cambiado intensamente desde ese entonces. Muchos de los objetos
guardados en el Museo BASA ya no son producidos ni utilizados en
la misma medida que en los tiempos precedentes a la sedentarizacion
forzada, sino, son testigos de una época histérica. Por lo tanto, la
exposicion muestra, con los objetos recientemente adquiridos, las
continuidades y cambios en la cultura material de Ixs ayoréode, y
también alude sus actuales condiciones de vida, muchas veces bastan-
te precarias, y principalmente en dreas urbanas. Asi, aprehendemos
una dimensién de la pregunta “;presentes o ausentes?”, aludiendo a
que en los objetos “histéricos”, quiza Ixs ayoréode de entonces, sus
conocimientos y formas de vida, puedan estar presentes —es decir, re-
presentadxs—, pero Ixs ayoréode de hoy estin ausentes. La segunda
preocupacién, relacionada con nuestro punto de partida, la donacién
de Lind, respondia a que no podiamos hacer “solamente” una expo-
sicion sobre Ixs ayoréode, sino —por el contexto en que ahora esta in-
sertada esta coleccion— que es necesario hacer visible nuestros legados
con las cinco colecciones y los origenes de nuestra vision del mundo
de Ixs ayoréode. Ampliando ese contexto, yuxtapusimos las historias
entretejidas de recoleccion e investigacién del Museo BASA en Bonn
espacialmente con la historia de contactos entre Ixs ayoréode y Ixs
cojiione, como llaman a la poblacién blanca no-indigena sedentaria,
desde el siglo XVI hasta la actualidad (figura 3.5).

Sin embargo, nos enfrentamos con problematicas fundamentales
en este proyecto. Si bien conocemos las historias de los coleccionistas,
por su produccion intelectual y porque estamos en contacto con ellos,
sabemos muy poco de como Ixs ayoréode percibieron estos contactos
ni aquellos con otrxs cojiione. Si bien integramos voces de ayoréode en
muchas partes de la exposicion, ya sea citando a personas o reproduciendo
los relatos de los origenes, para contrastar nuestra visién externa, éstas
también fueron recopiladas por etnografxs. Al empeiio de acercarnos a la
vision del mundo de Ixs ayoréode es inherente la contradiccién de que la
percibimos a través de los ojos de (los primeros) etnégrafxs, porque sus
trabajos son nuestras principales fuentes. Aunque de este modo entramos
mas en la vision de los etnégrafos-coleccionistas sobre Ixs ayoréode, que
forma parte de lo que mostramos en “eramone | Visiones del mundo”
—“visiones” en plural—, esto implica, en cierta medida, repetir y reafirmar
sus planteamientos.



AYOREODE - MUSEO BASA. DESENTRANANDO UNA RED GLOCAL 75

Figura 3.5. Exposicion “eramone | Weltsichten. Objekte der Ayoréode in der BASA”, Bonn,
octubre de 2018. Arriba: Diorama “Historia de coleccidon e investigacion”, presentando
objetos seleccionados de las cinco colecciones. Abajo: Textiles antiguos y recientes,
inclusive el pamdi de Ruben Picanerai. Fotos: Naomi Rattunde.

Para ejemplificar la problematica de las visiones de estos autores
especificaré dos temas recurrentes en la bibliografia etnografica. El
primero es la caracterizacion fundamental del pueblo ayoreo como gue-
rrero, agresivo y hostil hacia extranjerxs (“fremdenfeindlich” en aleman),
que empez6 con la primera descripcion de esta “tribu [sic] salvaje [...]
que en su conocida crueldad asalta las estancias, ranchos y colonos”
(Oefner 1940/41: 100), y que fue repetida por Haekel (1955), Zerries
(1955), Kelm (1960), Lind (1974) y, en parte, por Fischermann (1988).
Esta caracterizacion estuvo basada no solo en los asaltos a Ixs cojrione,
sino también en los conflictos bélicos entre Ixs ayoréode y otros grupos
indigenas, como entre los “enemistados” grupos ayoréode nortefos y
surefios. Como razon principal para estos enfrentamientos, sobre todo
los intra-ayoréode, se identificé la defensa del territorio grupal. Estaba



76 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

consensuado que dichos enfrentamientos ocurrieron sobre todo en Echoi,
la zona de las tres salinas en el corazén de los territorios “tradicionales”,
que era el destino de los viajes anuales de los diferentes grupos locales
para recolectar sal, y que esta violencia llev6 a que algunos grupos nor-
tefos establecieran contacto con Ixs misionerxs en la década de 1940
(Bessire 2014: 50). No obstante, el antrop6logo Lucas Bessire encontré
que, ademas de esta historia “oficial” escrita por externxs, existe una
historia diferente,'* escondida en las memorias de varixs ancianxs," de
Echoi como antiguo “Centro del Mundo” (Erami Gatocoro), ahora per-
dido, como un espacio compartido, sin duefio especifico, de encuentro
explicitamente pacifico, de unidad, alegria, socializacion e intercambio
de regalos, y donde muchas veces se celebré la fiesta mds importante
del afio de asojna.'s Con todo esto, es necesario cuestionar incluso las
suposiciones sobre la existencia de territorios definidos exclusivos per-
tenecientes a los diferentes grupos locales (véase Bessire 2014: 50-61).

Lind lleg6 a sugerir que el “aislamiento voluntario y hostil y la
fragmentacion” de Ixs ayoréode intensificé la —para él, actual- “pobreza
en el ambito de la cultura material” (1974: 31). Descripciones pareci-
das encontramos también en Fischermann, quien consideré la cultura
material ser reducida a un minimo necesario, debido al “modo de vida
predominantemente némada” (1988: 78), y recientemente en Cipollett,
quien habla de “artefactos sencillos” en cuanto al material (2018: 310).
Indiferentemente, Fischermann (1988) destac6 también la diversidad
en la cultura material y el esmero en la elaboracién de los objetos, que
estaba desapareciendo en las misiones. Personalmente, considero esta
calificacion mucho mas adecuada ante la variedad de objetos, trabajados
con técnicas muy especificas y de una variedad de materiales y muchos
con disefos iconograficos. De todas maneras, la cultura material custo-
diada en el Museo BASA, a excepcion de la coleccion adquirida en 2018,

14 El motivo para empezar a buscar esa historia fue una cancién que escuché en 2006
entre Ixs Totobiegosode, en el sur del territorio antiguo, que habia sido compuesta
por Ichague’daquide, un lider del grupo nortefio Direquednejnaigosode, quien
durante toda su vida vivi6 a una distancia de centenares de kilémetros y que fallecié
afios antes del contacto con Ixs misionerxs (Bessire 2014: 51).

15 Uno de ellxs, Yoteuoi, explicé a Bessire que “los cojizone sélo quieren escuchar del
pasado cuando nos matibamos entre nosotros” (2014: 60).

16 El momento de la fiesta llega con el primer canto del chotacabras o cuyabo que
Ixs ayoréode llaman asojna, el cual anuncia la época de lluvias. Asojna ocupa una
posicion destacada en la cosmovision de Ixs ayoréode.



AYOREODE - MUSEO BASA. DESENTRANANDO UNA RED GLOCAL 77

refleja practicas y un modo de vida hoy inexistentes, como bien ilustra
la anécdota de Bessire (2014: 27) quien, después de haber leido todo lo
que pudo encontrar sobre Ixs ayoréode, en su primera experiencia con
personas ayoréode en 2001, se dio cuenta de que, aparentemente, nada
de lo estudiado existia en la vida cotidiana.

Reflexiones finales

El haber recibido la coleccién Ulf Lind fue el impulso necesario para que
prestemos atencién a un conjunto de colecciones que, de otra manera,
hubiera quedado probablemente desatendido. Asi, descubrimos toda
una red de actores y lugares, manifestada en los objetos de Ixs ayoréode
guardados en el Museo BASA, lo que nos permite una mayor comprension
de sus contextos de procedencia, y que también generé en las estudiantes
que contribuyeron a la exposicion una sensibilidad mayor en cuanto al
legado de su casa de estudios. Ademads, en este marco surgié un proyecto
dedicado a las fotografias de Lind de otra estudiante, Annkatrin Benz,
cuyo andlisis, complementado con conversaciones con Lind, contribuye
a contextualizar esta coleccién.

La exposicion “eramone | Visiones del mundo” es una exposicion
etnografica de doble alcance: sobre Ixs ayoréode por un lado y, a la vez,
sobre los etnografos-coleccionistas. No obstante, aunque exponemos
criticamente nuestro rol como antropélogxs y como cojiione, es una
exposicién de nosotrxs sobre Ixs ayoréode. En el marco restringido en
que la desarrollamos, no nos fue posible consultar o invitar a personas
ayoréode a Bonn, como se hizo para la exposicién en el MUSEF —hace
casi 40 afios—, en una medida que cuidadosamente podriamos llamar
descolonizadora, cuando tales empefios estaban lejos de estar en boga.
Es también esta ausencia fisica actual a la que apunté al preguntar si
Ixs ayoréode estin presentes o ausentes en el Museo BASA. Aun asi, si
tomamos en consideracion la vision de Ixs ayoréode de como todo ser
entré en el mundo, estdn presentes metafisicamente en cada objeto o
érgon, porque éste “era persona” en la etapa de los jnani’bajade, siguien-
do la férmula de los relatos de origen recopilados por Bérmida (2005),
aunque los seres de esa etapa no tenian apariencia claramente humana
(véase Fischermann 1988).

Junto con la colaboracién, la restitucion o devolucién de objetos a las
sociedades artifices es un tema central en los discursos sobre la necesaria



78 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

descolonizacién de museos y colecciones. En ese marco, y porque me
pareci6é muy llamativa, quiero advertir sobre la idea de Lind de devolver
a Ixs ayoréode que actualmente viven en Paraguay los objetos que él sac6
de su contexto y que guardé en su casa por varias décadas. Finalmente,
tomando en cuenta la complejidad que implicaria tal devolucién, Lind
decidi6 que se queden en nuestras manos, aunque también acordamos,
siguiendo su pedido, que el Museo BASA apoye, acorde a sus posibilida-
des, posibles afanes futuros de hacer accesible la coleccion Ulf Lind, o
parte de ella, a Ixs ayoréode en Paraguay.

Habiendo desentrafiado las historias de los objetos de Ixs ayoréode
en el Museo BASA y pensando en el futuro, estamos dando a conocer toda
esta informacién y los objetos custodiados en el Museo BASA, mediante
un catilogo de exposicion bilingiie espafiol-aleman (Rattunde ez 4/. 2019),
que sea accesible a Ixs ayoréode en Bolivia y Paraguay, para continuar
tejiendo la red, propiciar el didlogo y recibir sus criticas.

Para concluir, cabe sefialar que el Museo BASA, fundado como co-
leccién de ensefianza y estudio, es, en comparacion con los “grandes”
museos etnologicos en Alemania —fundados en la época de los afanes
colonialistas e imperialistas del Imperio Aleman, cuando se estableci6
la Vilkerkunde como disciplina cientifica—, una institucién muy joven,
creada en la era posterior a la Segunda Guerra Mundial (véase Noack
2012). Sin embargo, como coleccién arqueoldgica y etnografica, no esta
fuera de los entramados (pos-, neo- y des)coloniales, sino forma parte
del conjunto de instituciones con herencias coloniales que contribu-
yeron y siguen contribuyendo al orden del mundo y de las sociedades
que fueron colonizadas durante cinco siglos, desde la perspectiva de
los colonizadores. El poder de escribir sobre estxs “otrxs” y de repre-
sentarlxs en exposiciones como la nuestra, lo tenian Ixs etnélogxs y lo
tenemos nosotrxs.

Las historias de recoleccion senaladas en ese articulo revelan, de igual
manera, relaciones de poder asimétricas entre coleccionistas y “coleccio-
nadxs”, y peor, desafortunadamente desconocemos cuiles de los objetos
fueron comprados por los coleccionistas, donados por Ixs “coleccionadxs”
o adquiridos de alguna otra manera. No obstante, la coleccién Ulf Lind
destaca entre la multitud de los objetos singulares, conjuntos pequefios
o mas voluminosos traidos de paises latinoamericanos en décadas an-
teriores —pero con procedencias frecuentemente bastante deficientes—,
que se encuentran en los hogares de personas que ofrecen donar estos
objetos a museos como el Museo BASA. Ante la problematica general



AYOREODE - MUSEO BASA. DESENTRANANDO UNA RED GLOCAL 79

que enfrentamos en cuanto a cuestiones morales y juridicas y —a causa
del incremento de tales solicitudes— a capacidades logisticas y recursos
humanos, la donacién de Lind ha sido un caso excepcional, especial-
mente por los vinculos estrechos con otras colecciones custodiadas en
el Museo BASA y con la institucién misma. Fue por estas razones que
aprovechamos esa ocasién para investigar criticamente dicha parte de
nuestro legado, lo que, lamentablemente, no es posible realizar en el
dia a dia. No obstante, es necesario mantener el empefo en esta tarea,
porque no podemos descolonizar los museos sin entender los contextos
coloniales que pretendemos superar.

Agradecimientos: Agradezco a Claudia Augustat (Weltmuseum Wien),
Alexander Brust (Museum der Kulturen Basel), Manuela Fischer (Eth-
nologisches Museum Berlin), Mona Suhrbier (Weltkulturen Museum,
Francfort) y a Juan Villanueva Criales (Museo Nacional de Etnografia
y Folklore, La Paz) por compartir la informacién sobre las colecciones
de objetos de Ixs ayoréode custodiadas en las instituciones respectivas,
que me permitié concretizar esa parte de la red expuesta. Agradezco
también a Wiebke Adams, Julia Habeth, Jeannine Langmann, Katharina
Pawlak, Stefanie Staab y a Dagmara Timour por su colaboracién en la
exposicion, a Carla Jaimes Betancourt y Karoline Noack por su confianza
y apoyo en todo este proyecto, y a Danitza Marquez por su cuidadosa
revision de este articulo.

Bibliografia

APCOB, Apoyo Para el Campesino-Indigena del Oriente Boliviano

2012 Pigasipiedie iji yoquijoningai. Aproximaciones a la situacion
del derecho a la salud del pueblo Ayoreode en Bolivia.
APCOB, Santa Cruz de la Sierra. [Con Prologo de Jiirgen
Riester, pp. 15-20].

2014 Nunca nos fuimos. Diagnéstico sobre la situacion socioeco-
némica de la poblacién ayorea, chiquitana, guarani, guaraya,
yuracaré y mojefa en la ciudad de Santa Cruz de la Sierra.
APCOB, Santa Cruz de la Sierra.

2016 Entre anillos. Estudio sobre trabajo infantil y demanda
laboral entre adolescentes y jévenes ayoreos del Municipio
de Santa Cruz de la Sierra. APCOB, Santa Cruz de la Sierra.



80 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Bessire, L.

2014 Behold the Black Caiman. A Chronicle of Ayoreo Life.
University of Chicago Press, Chicago / London.

Bo6rmida, M.

2005 Ergon y Mito. Una hermenéutica de la cultura material
de los Ayoreo del Chaco Boreal. Archivos III: 1-2. Centro
de Investigaciones en Antropologia Filosé6fica y Cultural
(CIAFIC), Buenos Aires. [Reedicion de articulos publicados
en Scripta ethnologica, Buenos Aires, 1973-1979].

Cipolletti, M. S.

2017 Auf dem Campus getroffen ... [Entrevista con Maria
Susana Cipolletti por Harald Grauer, 31 de julio de 2017
en St. Augustin]. Disponible en: https://www.steyler.eu/
pth/aktuelles/news/2017/170807-Frau-Professor-Mar-a-
Susana-Cipolletti-.php (dltimo acceso: 09.12.2019).

2018 Significados escondidos. Artefactos y aquello que se
nos escapa sin un acercamiento émico. En: Kraus, M.,
Halbmayer, E. & Kummels, I. (eds.): Objetos como testigos
del contacto cultural. Perspectivas interculturales de la
historia y del presente de las poblaciones indigenas del alto
rio Negro (Brasil/Colombia), pp. 305-318. Estudios Indiana
11. Gebr. Mann Verlag, Berlin.

Chomé, P. 1.

1958 Arte de lalengua Zamuca (:1745?). Présentation de Suzanne
Lussagnet. Journal de la Société des Américanistes de Paris
47:121-178. Paris.

Etacori, A. & Itimbae T.

1978 Primera Reunién de los Ayoréode en el oriente boliviano.
21 -23 de setiembre de 1978, Santa Cruz de la Sierra. Guedé
Caraté-Yasitata, Santa Cruz de la Sierra.

Fischermann, B.

1988 Zur Weltsicht der Ayoréode Ostboliviens. Tesis doctoral.
Universidad Bonn.

Haekel, J.

1955 Studienreisen eines jungen Oesterreichers in Ostbolivien.
Wiener Volkerkundliche Mitteilungen 3 (1): 100-103.

Jaimes Betancourt, C., Noack, K. & Rattunde, N. (eds.)

2018 Ethnographische Feldtagebiicher. Bolivien-Exkursion,
13. Februar - 12. Mirz 2018. Bonn: Abteilung fiir



AYOREODE - MUSEO BASA. DESENTRANANDO UNA RED GLOCAL 81

Kelm, H.
1960
1962
1963
1964

Lind, U.
1974

Kocher, A.
2013

Altamerikanistik, Universitit Bonn. Disponible en:
https://ubolex2018.wordpress.com/ethnographische-
teldtagebuecher/ (dltimo acceso: 09.12.2019).

Zur Frage der ethnographischen Einordnung der Ayoré
Moro und Yanaiga im ostbolivianischen Tiefland. Baessler-
Archiv 8: 335-361.

Die Identitit von Ayoréo und Moro in Ostbolivien und
Nordparaguay. Baessler-Archiv 10 (2): 309-312.

Die Zamuco (Ostbolivien). Zeitschrift fir Ethnologie 88
(1): 66-85.

Das Zamuco - eine lebende Sprache. Anthropos 59 (3-4):
457-516.

Die Medizin der Ayoré-Indianer. Tesis doctoral. Universidad
Bonn.

Ein schwibischer Gringo. Aus dem Leben eines
Entwicklungshelfers. nah dran 02/13: 22-25.

MUSEF, Museo Nacional de Etnografia y Folklore

1978

1979

Exposicién del grupo tribal “Ayoreo”. Boletin informativo
1001: 2.
Nosotros... los Ayoreode. Boletin informativo 1005: 1, 3.

Molina Rivero, R.

2012

Noack, K.
2012

2017

Oefner, L.
1940/41

Introduccién. En: Museo Nacional de Etnografia y Folklore
(ed.): Catalogo 50 afios del MUSEF, pp. v-xv. MUSEF, La
Paz.

Am Anfang das Museum: Ethnologie und die Bonner
Altamerika-Sammlung. Rheinform 01/2012: 19-24.
Ethnological entrepreneurs in Brazil: Spotlights on the
peripheral areas of a West/East German history of the field
and of collecting. En: Hoffmann, B. & Noack, K. (eds.): Apalai
—Tiriy6 — Wayana ... objects_collections_databases, pp. 141-
168. Bonner Amerikanistische Studien 52. Shaker, Aachen.

Apuntes sobre una tribu salvaje que existe en el Oriente de
Bolivia. Anthropos 35/36: 100-108.



82

GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Rattunde, N., Cipolletti, M. S., Jaimes Betancourt, C. & Noack, K. (eds.)

2019

Riester, ]J.
1966

Eramone | Visiones del mundo | Weltsichten. Objetos
de los Ayoréode en el Museo BASA | Objekte der
Ayoréode im BASA-Museum. Catilogo de exposicién |
Ausstellungskatalog. Bonner Amerikanistische Studien 54.
Plural editores/BASS, La Paz/Bonn.

Forschungen im nordostbolivianischen Tiefland. Anthropos
61: 787-799.

Ruiz, H. D., Diez Astete, A. & Oporto Ordoifiez L. (eds.)

1987

Una Puerta Abierta a la Cultura Boliviana. 25 afios al servicio
de la Nacién. MUSEF, La Paz.

Schilling, W.

1983

Zerries, O.
1955

Die Ayoréode (Ostbolivien) zwischen Missionierung und
Entwicklungshilfe. Sociologus 33 (1): 42-72.

Die Ayore in Ostbolivien. Wiener Volkerkundliche
Mitteilungen 3 (2): 218-223.



Las multiples facetas de un legado:
los objetos de Ixs aché (Paraguay)
en la Colecciéon Etnogrifica

de la Universidad de Marburgo

Dagmar Schweitzer de Palacios

La Ethnographische Sammlung (Coleccién Etnogrifica de Marburgo,
CEM) da cabida a mis de cinco mil objetos' que vienen de todas partes
del mundo. Se trata de objetos de toda indole, es decir, son utensilios
domésticos, objetos rituales, objetos de artesania y/o de arte. La coleccion
es parte del departamento de Kultur- und Sozialanthropologie (Antropo-
logia Cultural y Social) del Institut fiir Vergleichende Kulturforschung
(Instituto de Investigaciéon Cultural Comparativa).

En los dltimos afos, la CEM ha enfrentado algunos cambios: se
alojé en un nuevo domicilio con un espacio mas amplio (2014/15), y
adquirié su nombre actual (2018) reemplazando el antiguo nombre de
Volkerkundliche Sammlung. La destitucién del nombre Volkerkunde
puede observarse en la mayoria de los museos etnolégicos del pais en
los ultimos afnos (Kraus 2015:7-8). Aun pese a dichas modificaciones, los
objetos de los museos y colecciones siguen siendo los mismos y seguiran
teniendo sus historias que no son sélo pasadas, sino también presentes,
y tal vez futuras.

Ultimamente, numerosos debates frente al establecimiento de los
museos etnolégicos se han llevado a cabo, acompafiados en ocasiones

Dagmar Schweitzer de Palacios es curadora de la Coleccion Etnogréfica de la
Universidad de Marburgo. E-mail: schweitd@staff.uni-marburg.de.

1 Actualmente, 5037 objetos y convolutos estin registrados en el inventario (agosto de
2018), algunos de ellos consisten de un gran nimero de objetos como por ejemplo

el Altar de la Santeria de Cuba.

[83]



84 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

por acusaciones de apropiacion ilegitima a costo de las sociedades in-
digenas productoras de los objetos. A pesar de ello, para Ixs que hoy en
dia conservan los objetos y los investigan son un legado. Se asume una
obligacion por cuidarlos y contextualizarlos, pues al paso de los afios
surgen nuevas historias en torno a dichos objetos, como un caleidoscopio
de miltiples y hasta infinitas facetas.

Desde este punto de partida, el presente articulo se enfoca en una
coleccion de objetos etnograficos muy particulares que se encuentran
depositados en la CEM. Se trata de objetos que fueron donados a la
Universidad de Marburgo por Mark Miinzel en el afio 2000, cuando él
era catedratico de Volkerkunde y director de la entonces Volkerkundliche
Sammlung (1989-2008).

La coleccién mencionada consiste en 62 piezas que, siguiendo la
metafora que utilizaba el mismo Mark Miinzel, se “esconden” en el dl-
timo pasillo del nuevo depésito de la CEM (Miinzel 2011/12). Se trata
de objetos creados por Ixs aché del noreste de Paraguay, pertenecientes
al grupo lingiistico Tupi. Mas precisamente, los objetos vienen de la
reserva indigena “Colonia Nacional Guayaki” (1971) en Cerro Moroti,
un lugar cerca de la ciudad San Joaquin. Esta reserva, que habia sido
trasladada desde Arroyo Moroti, cerca de Avai en el sureste, fue uno
de los primeros lugares donde se reubicé y asent6 a Ixs aché que antes
llevaron una vida némada. Fue durante los afios 1971/72 que Mark
Miinzel realiz6 una investigacion de campo alli.

En varias ocasiones he tenido “contacto” con estos objetos. La altima
vez fue el afio pasado cuando me dediqué a investigar sobre ellos en el
contexto de un articulo titulado “Objects of encounter” (Schweitzer de
Palacios 2018), en el cual tematizo justo los puntos de contacto entre
estos objetos, el coleccionista y mi persona. Ese trabajo me llevé a algunas
reflexiones que sigo desarrollando en el articulo presente. A partir de
historias particulares sobre los objetos, busco abrir algunas perspectivas
en cuanto a la globalizacién, la descolonizacion y los museos, o mas
bien, las colecciones universitarias. Empiezo por la CEM como actor
que integra los objetos aché, luego doy unas referencias de los objetos
rememorando su pasado pre- y poscolonial, para enseguida acercarme
a su significado mds alld de lo material. Termino mi contribucién dando
una vision de los aspectos de la globalizacion. Me parece que hacer visible

2 Véase https://www.uni-marburg.de/de/tb03/ivk/fachgebiete/kultur-und-sozialan-
thropologie (iltimo acceso: 12.12.2019).



LAS MULTIPLES FACETAS DE UN LEGADO 85

los contenidos, los contextos y las transformaciones de los objetos, es
parte del proceso de descolonizacion al cual los museos y las colecciones
pueden contribuir. Se trata de la base para buscar el contacto con las
poblaciones descendientes de las llamadas source cormmunities, la conexion
entre el alli y el aqui, entre el ayer y el hoy.

La coleccion de los objetos aché

La CEM cuenta con 1684 objetos de América del Sur, que es el continente
con mayor representacion en la coleccion, correspondiendo ademas a la
especializacion regional del instituto. La mayoria de estos objetos’ fue-
ron traidos por antropélogxs que estaban de una u otra manera ligadxs
al instituto. De este modo, dichos objetos provienen de contextos de
investigaciones de campo, lo que tiene la ventaja de que existe una amplia
documentacién a su respecto. Se conocen los detalles sobre la procedencia,
el uso y el caricter de los objetos. Ademas de la colecciéon de objetos de
Ixs Canela (noroeste de Brasil) y de Ixs Nasa (anteriormente Paez; sudeste
de Colombia), los objetos aché constituyen un conjunto casi completo
de objetos de una etnia sudamericana. Existe también una coleccion de
molas colombianas, pero ésta representa otro tipo de coleccion.*

En su conjunto, la coleccién aché representa una muestra de la asi
llamada cultura material de un grupo que vivia en el bosque cazando
animales silvestres y recolectando frutas, y sobre todo miel. Son objetos
de diferentes formas y tamafios, hechos de distintos materiales: armas
de madera, cesteria de fibras de palma, herramientas de huesos, dientes
de animales y otras cosas mas. El mds pequefo, un raspador, mide 10
centimetros, el mds grande, un arco, casi 1.90 metros. Existen unas ces-
tas fabricadas de fibras, cubiertas con resina y hollin, hachas de piedras
pulidas para “cazar” la miel, algunas ollas de cerdmica con incisiones
decorativas, una olla con restos de pintura, proveniente del grupo vecino
Mbia, collares de caracoles y dientes animales, y existe también un tipo
de porra, a primera vista un palo de madera en forma de remo, un objeto
de caricter ritual (véase mas adelante, figuras 4.1 y 4.2).

3 Unos pocos objetos fueron adquiridos en las redes del comercio de arte.

4 Las colecciones de obras artisticas latinoamericanas de la CEM son el tema de otra
investigaci6n en curso, realizada por Ingrid Arriaga de la Ecole des hautes études
en sciences sociales, Institut interdisciplinaire d’anthropologie du contemporain,
Paris (EHESS) y la autora.



86 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

yosam
Figura 4.1. Ceramica aché. Foto: Lena Muders.

Aparte de las incisiones en la cerdmica, los objetos no llevan de-
coraciones que permitiesen un andlisis iconografico.” Mis bien, el
acercamiento etnografico a los objetos se efectia tomando en cuenta
su funcionamiento dentro del medio, perspectiva que dltimamente ha
sido retomada con entusiasmo en la investigaciéon de cultura material
(véase p. ej. Ingold 2013). En las descripciones y el analisis en su libro
acompanante de su exposicién en Francfort/Meno (1983; véase abajo),
Miinzel hace referencia a que los objetos eran perfectamente adecuados
para un estilo de vida némada, pues son ligeros y —con excepcién de las
ollas de ceramica— ficilmente portitiles, y por tltimo, visto desde una
perspectiva ecoldgica, son desechables y sustentables. Por esas razones,
Miinzel compara a Ixs aché con una civilizacién de “ex y hop”, es decir,
lo que ya no vale, se lo bota (Miinzel 1983: 227).

La elaboracion de algunos objetos da testimonio de esta perfecta
adaptacion al medio. Un conjunto de cinceles, por ejemplo, hechos
de huesos de mono y dientes de roedor (paca), colocados en forma de
collar, demuestra un sentido practico bien reflexionado. La funcién de
los cinceles era cortar y raspar, sobre todo las maderas. Al analizar el
conjunto, destacan dos ideas fundamentales: primero, que el filo agudo

5 En contraste, unas calabazas aché del Ethnologisches Museum Berlin (Museo
Etnolégico de Berlin) si muestran cierto tipo de decoraciones.



LAS MULTIPLES FACETAS DE UN LEGADO 87

de los dientes de los roedores habia sido observado y fue aprovechado
para sus propios fines; segundo, que se habia experimentado el desgaste
del filo de los dientes, y con eso del instrumento, por lo cual se previé
acomodando varios cinceles en un objeto. De esta manera, en caso ne-
cesario, el repuesto estaba a la mano de inmediato. En otras palabras,
Ixs aché se apropiaron la utilidad de una materia natural y superaron la
misma haciendo no sé6lo una, sino un equipo de herramientas.

Figura 4.2. Ceramica mbia, hacha y calabaza aché. Foto: Lena Muders.



88 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Para ilustrar algunos principios inherentes a este objeto, siguiendo
a Miinzel, me permito comparar el conjunto de cinceles con una herra-
mienta conocida en nuestro dambito. Se trata de las llaves hexagonales,
unidas también en un conjunto (figura 4.3). Este llavero es un elemento
que se vende junto a los muebles para armarlos por si mismo y que sirve
justo para ensamblar y desensamblar las piezas que formaran el mueble.
Encontramos la misma idea de querer tener la herramienta apropiada a
la mano, en el momento de montar el mueble, al mismo tiempo de ser
una herramienta desechable.

La cesta de transporte de mujeres, hecha de una hoja de palma pindo,
es otro objeto propicio a ser comparado de esta manera. La cesta pesa
en total 950 gramos. Una mochila moderna de senderismo para mujer,
con mas o menos el mismo volumen, supuestamente muy ligera, pesa
1900 gramos, es decir, el doble. Para transportar un contenido con el
mismo volumen, pues, la senderista tiene que cargar casi un kilo mds
(cf. Miinzel 1983: 218; figura 4.4).

Enla sociedad aché “tradicional”, mas alla de la utilidad de los obje-
tos, éstos enfatizan aspectos sociales, como lo son la divisién laboral por
género, o bien el estatus dentro de una banda aché, el cual esta relacio-
nado a las diferentes etapas de edad. Especialmente el arco de cazador
y la mencionada cesta de transporte se revelan como las “insignias mas
evidentes del sexo opuesto” (P. Clastres 2011 [1968]: 186) y reflejan
una economia basada en una gran oposicion, segin la cual funciona
su sociedad y la vida del grupo. El hombre es el cazador y colector de
los productos de la selva, mientras que la mujer es la transportadora,
su tarea es llevar los productos y sus hijxs de un lugar a otro durante su
vida de nomadas.

Estos dos objetos estin sometidos a una serie de prohibiciones
reciprocas, evitando cualquier trasgresion del orden sociosexual (véase
P. Clastres 2011 [1968]: 181-205). Son objetos que son reservados ex-
clusivamente al género respectivo y son quemados ritualmente tras la
muerte de sus duefixs. La relacion intrinseca, determinada a partir del
género, entre las personas y sus objetos personales, se ha observado tam-
bién en otras sociedades indigenas de Sudamérica (p. ej. Walker 2009:
94 ss). Las descripciones aportadas en investigaciones dan a entender
que los objetos forman parte de las personalidades y de la calidad de las
personas, pues representan tecnologias productivas que se contrastan y
complementan para la vida comunitaria.



LAS MULTIPLES FACETAS DE UN LEGADO 89

Figura 4.3. Herramienta aché y herramienta moderna. Foto: Lena Muders.

=

Figura 4.4. Cesta aché y mochila moderna. Foto: Lena Muders.



90 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

La porra del tomombii

El mencionado palo de madera termina en su punta superior en forma
de remo, mide 1.59 metros de largo y estd pintado de negro y rojo con
hollin y resina. A primera vista se trata de una porra sin mayor significado
que ser un arma para combatir. No obstante, al recuperar el contexto
etnogrifico, el objeto gana un estatus de suma importancia (Schweitzer
de Palacios 2018: 438-441).

Miinzel hace referencia textual al objeto, pero no existe ningin
dibujo o fotografia. Describe esta porra como relacionada a los rituales
tomombii, que significa “golpear la cabeza y herir”. Se trata de unos
combates rituales entre dos o mas jévenes que se golpean con la made-
ra. En el grupo norte de Ixs aché, el tomombii era también un ritual de
iniciacién. Al iniciado se le provocaba y golpeaba hasta que perdia la
conciencia, alli se le cortaba un pedazo del cuero cabelludo que se tostaba
y comia. Este maltrato servia para que el adulto tuviera éxito de cazador
(Miinzel 1983: 272). Durante el ritual, los jévenes eran tratados como
si fueran enemigos, con lo que Miinzel indica otro aspecto del tomom-
bii. Ciertos detalles del tomombii se encontraban también en otros ritos
de paso. Como reconoce la antropdloga francesa Hélene Clastres, los
ritos funerarios se parecian al trato de los enemigos (H. Clastres 1968:
72 en Miinzel 1983: 272). En los dos casos se evidenciaba una fase de
transicion en la cual se liberaba una ferocidad peligrosa que habia que
domar a través del ritual.

Estas observaciones revelan multiples niveles de relaciones que
contenian los ritos del tomombii. Puesto que los combatientes tenfan que
soportar heridas e insultos para hacerse valiosos cazadores, los combates
rituales eran enlazados por una parte con el significado de la caza y el
bosque. El bosque, pues, constituia el fundamento econémico de Ixs
aché, proporcionandoles los animales de caza y demds productos.

Por otra parte, se muestra una cosmovision, segun la cual parece que
no existia una realidad estdtica, sino distintas realidades entretejidas y
cambiantes. Una cosa no era siempre la misma, sino tenia distintas apa-
riencias dependiendo de quién y de qué manera miraba (Miinzel 1983: 40).
Incluso el ser humano adoptaba distintas apariencias. Animales y arboles
eran consideradxs antepasadxs (véase también P. Clastres 1984: 20).

Como explico en otro articulo (Schweitzer de Palacios 2018),
este acercamiento de Mark Miinzel se parece al concepto socio-cos-
molégico que Ernst Halbmayer (2001, 2013) emplea en sus analisis



LAS MULTIPLES FACETAS DE UN LEGADO 91

de Ixs caribeiixs Yukpa, y que se fundamenta en una diferenciacion del
mundo de ahora y la identidad humana de ahora de Ixs Yukpa (Halb-
mayer 2001: 55). Segtn este concepto coexisten varios mundos y sus
actores estan presentes, pero invisibles. En determinados momentos
hay contactos con Ixs Yukpa. Cuando ello sucede, se presentan como
posibles enemigxs y tienen que ser tratadxs como tales. Los rituales
ponen reglas sobre las enemistades y patrones de acciéon que pueden
tomar formas de aplacamiento o de violencia entre y dentro de bandas
sociales en el mundo del aqui y ahora.

Los ritos tomombii de Ixs aché parecen expresar un orden socio-
cosmolégico semejante. Pertenecian a complejas dimensiones sociales
en el mundo actual de Ixs aché (el tiempo antes de las misiones y reser-
vas), quienes vivian en bandas familiares sueltas. Cuando un miembro
perdia contacto con su grupo originario y formaba otro grupo aparte,
el rito tomombii permitia una reintegracion, es decir, se trataba de una
“institucion nodal para la afirmacién étnica y la cohesion interna” (Edep
Piragi 2008: 185).

También las mujeres tenian un papel importante. El antropélogo
norteamericano Kim Hill informa: “In all clubfights some bystanders
(including women) would rush in and try to hamper or disarm men
who were in combat with their father, sons or brothers. Men who killed
others would be decorated with ritual scars on their body and face”.S
Segin Miinzel, especialmente la futura o ya casada pareja del iniciado
tenia un interés en torturarle con la finalidad de que su ira contribuyera
a su éxito como cazador (Miinzel 1983: 272).

Volviendo al objeto, a la porra en forma de remo, que a primera vista
no parece muy atractiva, se constata que se convierte en un “icono” muy
importante, con un rico significado dentro y fuera de la sociedad aché,
sirviendo de instrumento para negociar complejas relaciones cosmol6-
gicas y sociales a través del romombii.

De Paraguay, via Francfort a Marburgo
Los objetos aché pasaron de sus propietarixs aché a las manos de Mark

Miinzel en los afios 1971/72. Lxs aché fueron desalojados del bosque,
dejando atras su pasado ligado a la vida de némadas y su contexto

6  Véase http://www.public.asu.edu/~krhill3/Ache.html (4ltimo acceso: 12.12.2019).



92 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

etnogrifico originario. En lo siguiente, viajaron desde Paraguay al Mu-
seum fir Volkerkunde (Museo Etnolégico) de Francfort/Meno, ahora
Weltkulturen Museum (Museo de la Culturas del Mundo), de ahi fueron
trasladados a la casa privada de Miinzel, de donde llegaron a la CEM.
Los objetos entraron, pues, en un proceso de mercantilizacion o commo-
ditization (Kopytoff 2012). Se convirtieron en objetos de intercambio y
de puente hacia otros espacios geograficos, cambiando su funcién y su
valor a lo largo del tiempo, llendndose de adscripciones ajenas unidas a
su musealizacion. Algunas de éstas quiero retomar haciendo uso de la
documentacion existente en el archivo del CEM, y uniré las ideas desa-
rrolladas a los aspectos de globalizacion y descolonizacion.

En cuanto a las circunstancias de su adquisicion, los objetos fueron
un producto de un trabajo de campo antropoldgico del coleccionista,
que tenia el objetivo de recoger datos sobre la religién y la mitologia
de la sociedad aché (Miinzel 1985: 147). Se encontrd con una situacion
de persecucion violenta de Ixs aché por parte de diversos actores del
régimen nacional paraguayo con el fin de apropiarse de los bosques, y
de la destruccién de su cultura al asedentarlxs. Estos eventos y el rol que
tuvo Mark Miinzel en dar a conocer publicamente el genocidio de Ixs
aché pasaron a la historia, ya que dieron paso al establecimiento de una
antropologia activista. Los hechos se encuentran recopilados y actuali-
zados en 2008 (Parellada & Beldi de Alcintara 2008). En el prélogo de
esta recopilacion “35 afnos después”, Mark Miinzel da testimonio del
importante e imprescindible papel que tiene su experiencia con Ixs aché
para su vida de antropdlogo.

Los objetos aché llegaron a Miinzel como bienes de intercambio
constante con Ixs aché. Habia ciertas pricticas de regalo y de compra/
venta, segun las cuales cada objeto obsequiado exigia enseguida un
contra-regalo. Miinzel caracteriz6 su relacion con Ixs aché como bastante
comercial (Emmerich 2005). Asi lo cont6 él mismo, aflos mis tarde, a
estudiantes que trabajaron con objetos aché. Ademds, a través de los
trabajos universitarios de lxs mismxs alumnxs es posible enterarse de
los planes de Miinzel para realizar una exposicion de los objetos aché.

La exposicion se realiz6 finalmente en el afio 1982/83 en el entonces
Museo Etnolégico de Francfort, con el titulo “Gejagte Jiger” (“Caza-
dores cazados”). La exposicion consistia en dos partes: una dedicada a
Ixs Mbia de Brasil, realizada por Karl Heinz Kelm quien era director
del museo en este entonces (1972-1983); la otra, dedicada a Ixs aché y
realizada por Mark Miinzel, quien era custodio de la seccién América



LAS MULTIPLES FACETAS DE UN LEGADO 93

(1973-1989). En esta tltima, siguiendo el contenido del libro que acom-
paii6 la exposicion en la serie de “Roter Faden zur Ausstellung” (“Hilo
conductor de la exposicién”), los temas centrales fueron la etnohistoria
y la situacion actual de Ixs aché en las misiones, las cuales representaban
su unica posibilidad de sobrevivencia, ademas de su vida de cazadores y
colectores en el bosque. El texto viene ilustrado con fotografias que en
su mayoria documentan las injusticias contra Ixs aché. En los capitulos
etnograficos algunas fotografias muestran escenas de la produccion y del
uso de los objetos. Los objetos mismos fueron reproducidos en dibujos.

Segin se entiende, la exposicion se prepar6 principalmente con el
material que trajo Miinzel de su estadia del campo, y fue complementada
con material de la coleccion del austriaco Friedrich Carl Mayntzhusen
de los afios 1910-13, que se encuentra actualmente en el Museo Etno-
l6gico de Berlin (EMB). Los objetos en “Gejagte Jager” servian sobre
todo para la documentacién. Se convirtieron en portadores de memoria
y testigos de la destruccion cultural en la “época oscura” (Melia 1997:
31), cardcter que conservarian como parte de su funcién de legados,
como veremos mas adelante.

Desde que se encuentran en la Universidad de Marburgo, los ob-
jetos aché sirven mayormente para la ensefianza. Gracias a esto, existen
informaciones en trabajos estudiantiles que contienen datos mas alld de lo
publicado hasta la fecha. Durante la época de los estudios de “Magister”,
cada estudiante tenfa que hacer un analisis de un objeto de la CEM (el
llamado Museumsschein). De esta manera, algunos de los objetos aché
también fueron investigados. Lxs estudiantes principalmente se centra-
ron en los detalles de la produccion y del uso de los objetos dentro de
su contexto etnografico y en la etnohistoria de Ixs aché.

La meta de este formato de ensefianza, no obstante, era no sélo la de
adquirir una idea de c6mo acercarse a objetos de sociedades indigenas,
sino también la de ampliar el espectro de los métodos antropolégicos.
Por lo tanto, algunxs estudiantes, aparte de utilizar libros y articulos
sobre Ixs aché, aprovecharon la posibilidad de hacer una entrevista al
coleccionista. Estos trabajos de investigacioén han sido archivados en la
CEM, y constituyen un aporte imprescindible a los conocimientos que
tenemos sobre los objetos, pero ademas, como vimos, sirven por su parte
como fuentes de anilisis.

Los objetos aché en Marburgo también han formado parte de expo-
siciones universitarias dentro y fuera del departamento etnolégico. En
el afio 2010, para el 5to. Encuentro de Investigadores de Sudamérica y



94 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

el Caribe en Marburgo, se realiz6 una exposicion en la cual se present6
a las culturas de regiones sudamericanas a través de sus respectivos
objetos etnogrificos. En este tiempo (re)nacié la idea del concepto de
“legado” dando titulo a la exposiciéon “Vermichtnisse — Stidamerika und
die Volkerkundliche Sammlung” (“Legados — Sudamérica y la Coleccion
Etnolégica”). Los objetos fueron tratados como legados en dos sentidos:
representaron a las culturas de su proveniencia, es decir a Ixs investigadxs,
y dieron testimonio de Ixs coleccionistas, es decir de Ixs investigadorxs,
que los adquirieron y los cedieron a la CEM. Por ende, mostraron a la
par el espectro de la diversidad cultural del continente, y reflejaron la
historia de las investigaciones pasadas y presentes del departamento de
Antropologia Cultural y Social. Los objetos aché representaron a los
aché, y al trabajo de Mark Miinzel a la vez.

Hemos visto el camino de los objetos desde un ambito etnografico
hasta los dmbitos museisticos, ganando una presentacién publica por
otra. Ahora es tiempo de que salgan de su escondite universitario y que
se conecten al presente y al futuro, a las personas que se encuentran
detras de ellos.

Lxs aché, sus objetos y la “globalizacion”

"Tanto por referencias de mis colegas del instituto que traen objetos etno-
graficos de sus trabajos de campo y los donan a la CEM , como también
por mis propias experiencias (Schweitzer de Palacios 2002), conozco la
actitud de algunos grupos indigenas de comercializar y mediatizar sus
tradiciones y conocimientos materiales e inmateriales, frecuentemente
a través de intermediarios. Generalmente hablando, los objetos se con-
vierten en recuerdos y artesanias, los rituales en performancesy peliculas
para espectadorxs nacionales e internacionales; por otro lado, constituyen
un apoyo a la economia y la identidad indigena. Lxs indigenas se adaptan
a las expectativas de Ixs compradorxs: los objetos cambian su forma y/o
sus significados y se les atribuye un valor monetario.

Cuando me enteré que Ixs aché intercambiaron sus objetos de una
manera bastante comercial con Miinzel, quise saber si atin siguen con
este tipo de negocio. Me puse a seguir las huellas de Ixs aché y de sus
objetos en paginas web. El internet es por el momento mi tnica fuente
accesible para dar con informaciones acerca del uso actual de los objetos
aché dentro de un marco econémico e identitario. Los datos encontrados



LAS MULTIPLES FACETAS DE UN LEGADO 95

y presentados en adelante, son parciales y a veces de caracter ambiguo,
ya que surgieron de paginas web de instituciones y asociaciones con in-
tereses distintos. A pesar de esto, ofrecen una visién de la complejidad de
la tarea de unir objetos museisticos con las sociedades e organizaciones
indigenas actuales.

En el afio 1978, Ixs ultimxs aché viviendo en el bosque renunciaron
a su estilo tradicional de vida, y la lucha del zomzombii fue prohibida por
Ixs blancxs (Edep Piragi 2008: 192). En 2013, 45 afios después, en el
censo oficial de Paraguay estin registradxs 1942 aché que viven en seis
comunidades en cuatro departamentos. La mayoria vive basicamente de
la agricultura.” Otras fuentes hablan de siete comunidades, ya que un
grupo aché supuestamente regresoé al bosque (Edep Piragi 2008: 204).

Desde 2008 existe la Federacién Nativa Aché del Paraguay® (FENAP),
cuyxs representantes solicitaron un juicio ante el tribunal internacional
en Argentina contra el gobierno paraguayo, exigiendo una investigacién
sobre las violaciones de los derechos humanos en el tiempo de la dic-
tadura.” Hoy en dia, Ixs aché se encuentran de nuevo amenazadxs por
el despojo de sus tierras (Ruiz Olazar 2016). En cuanto a los objetos, la
basqueda de “artesanias aché Paraguay” me llevé a la asociacion Liga
Nativa por la Autonomia, Justicia y Etica (LIN.AJ.E.), creada en el afio
2000 por unxs miembros de la franja nortefia de la etnia aché (de dos
comunidades en el departamento de Canindeju en el este de Paraguay),
que luego se integré a la Federacion Nacional.'” Dentro de sus programas
existen proyectos para la transmisioén del saber y destrezas artesanales
de las “pocas Ancianas™:

En sus esfuerzos por impulsar un modo de gestion participativa de los
recursos territoriales e identitarios, LINAJE promueve la revalorizacién
y comercializaciéon de la artesanfa femenina como eje estratégico de
compromiso firme de las mujeres Aché en la defensa de su patrimonio
ambiental y cultural."!

7 Véase https://www.tierraviva.org.py/pueblos_indigenas/ache/ (dltimo acceso:

12.12.2019).

Véase http://www.linaje.org/principal.php (dltimo acceso: 12.12.2019).

9  Véase https://www.amnesty.de/jahresbericht/2015/paraguay (dltimo acceso:
12.12.2019).

10 Véase http://www.linaje.org/quienes_somos.php (iltimo acceso: 12.12.2019).

11 Véase http://www.linaje.org/artesania.php (dltimo acceso: 12.12.2019).

oo



96 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

El valor, pues, se da no tanto a los objetos en si, sino a la técnica
para hacerlos y a la revitalizacién de dichas técnicas como expresion de la
identidad aché. El caso ejemplar es la elaboracién de un cantaro grande
para agua y miel, que ya no se utilizaba. Por otra parte, se les otorga
un valor comercial, garantizando a las mujeres un ingreso monetario a
través de la venta de artesanias.

Desde 2013 existen también cooperaciones de la Secretaria Na-
cional de Cultura con Centros Culturales Comunitarios en el mismo
departamento de Canindejua con el fin de “salvaguardar el Patrimonio
Cultural” (Secretaria Nacional de Cultura 2013b). Sus programas
de festivales culturales incluyen técnicas artesanales, concursos de
arqueria, como también el “ritual de guerra entre los Aché”, es decir,
el tomombi."? De hecho, sobre este tltimo existe un interés especial
reconociéndolo como “el ritual expiatorio y propiciatorio de caceria
central de la religion Aché” (Edep Piragi 2008: 192), del cual existe
ademds un documental.” Por lo tanto, podemos aseverar que Ixs aché
y sus objetos han llegado al siglo XXI, siendo también un ejemplo de
la globalizacién.

Perspectivas

A lo largo del articulo he desarrollado algunos acercamientos a los
objetos aché de la CEM, haciendo referencia a su biografia dentro y
fuera de su contexto etnografico, y a sus funciones y significados a lo
largo de su camino desde Paraguay a la CEM. Ademas, presenté algunas
informaciones sobre la presencia de objetos “tradicionales” en su vida
cotidiana actual. Quiero concluir mi aporte planteando algunas futuras
lineas de investigacion.

12 La inauguracién del Centro Cultural Jamo Mbepurangi - Comunidad Aché tuvo
lugar el dia 17 de agosto de 2013 en la comunidad de Chupa Pou, Villa Ygatimi
con un Festival Aché (Secretaria Nacional de Cultura 2013a). En el festival un afio
mds tarde se incluye la “demostracion del ritual de guerra entre los Aché” (Abc
Color 2014).

13 Existe una pagina web (http://tomumbu.weebly.com/) que habla de dicho docu-
mental, como si su contenido estuviera ain en preparacion. Siguiendo la pista de
algunos datos ahi incluidos, se puede encontrar informacién acerca de dicho pro-
yecto como respaldado por el Fondec (Fondo Nacional de la Cultura y las Artes)
y terminado ya en 2007 (Ultima Hora 2007).



LAS MULTIPLES FACETAS DE UN LEGADO 97

Por una parte, un objetivo es complementar la investigacion de
objetos aché de la CEM con colecciones aché en los museos etnolégicos
de Alemania, empezando por el Museo Etnolégico de Berlin, donde se
encuentran los objetos de F. C. Mayntzhusen que formaron parte de
la exposicion en Francfort en 1983. Una revision de los objetos en el
banco de datos del museo result6 en un total 346 objetos,'* incluyendo
33 fotografias (Fischer, comunicacién personal, 2018). Los objetos y
fotos provienen de diferentes coleccionistas —no s6lo de Mayntzhusen—y
contextos distintos a finales del siglo XIX y principios del siglo XX." Son
objetos de todo tipo de la “cultura material” de los “Guayaqui”, incluyen-
do objetos de uso cotidiano, herramientas, armas, adornos, instrumentos,
cesteria, ceramica y cueros. Existe una escasa documentacién respecto a
su procedencia y los coleccionistas. Las fotografias muestran escenas de
personas aché en su hibitat “tradicional” y después de ser “civilizadxs”.
Hasta la fecha los objetos no han sido catalogados exhaustivamente, ni
hay investigaci6n sobre los pormenores de su recoleccién. Se encuentran
en diversos anaqueles del depésito junto con objetos de otras etnias de
la Amazonia, y requieren una cierta consideraciéon en calidad del con-
cepto del “patrimonio cultural” para que Ixs aché puedan participar en
la recuperacion del conocimiento de su pasado.

Las colecciones con sus documentos y las exposiciones dejan cons-
tancias no solo de las culturas indigenas, sino también de la historia de la
antropologia y de sus museos. Este aspecto abre una linea investigativa
mas. En caso de los objetos aché vimos su utilizacién en la exposicion
de Francfort y en la CEM en Marburgo, como expresiones de legados
en sus épocas respectivas. La llegada de los objetos a Berlin tenia otras
connotaciones, las cuales hay que ver en el contexto de un “coleccionismo
general” durante la época del imperio aleméan (Penny 2002), siguiendo
el ideal de coleccionar tanto cuanto posible. El interés en la coleccion
“Guayaqui” puede ser interpretada también bajo la perspectiva de tener
muestras de una etnia de “bajo nivel cultural” tal como caracteriza la

14 Agradezco a Manuela Fischer por haberme puesto a disposicion la lista de objetos
aché en el EMB y los documentos del Archivo del Museo, y de posibilitarme la
revision de los objetos en dicho depésito.

15 Existen actas y cartas de correspondencia respecto a una coleccién aché del afno
1935. Segun éstas, los respectivos objetos son, como los demds objetos aché, del
principio del siglo XX.



98 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

correspondencia del Archivo del EMB a Ixs aché,' perspectiva conforme
a las corrientes antropoldgicas de la época. Es de notar que también en
este tiempo lleg6 un crianeo aché al Hospital de la Charité de Berlin, el
cual fue restituido en el afio 2012."

"Termino mi breve bosquejo con el deseo de seguir investigando el
presente y el futuro de los objetos aché, su estatus actual en los museos,
y su uso dentro y fuera de las comunidades. En este sentido, los objetos
volveran a ser el puente entre tiempos y espacios distantes; conectan
el pasado con el presente, Ixs aché del Paraguay del alli (no sé6lo) con
los museos del aqui. Sus revitalizaciones o renovaciones, los discursos
alrededor de ellos e incluso el repertorio de la fabricacion de objetos
son temas que surgen tras sus multiples andlisis.'®

Bibliografia

Abc Color
2014 Aché: Preservar la cultura. Nota de prensa del 3 de
septiembre de 2014. Disponible en: https://www.abc.com.

py/nacionales/ache-comparten-conocimientos-1282306.
html (dltimo acceso: 12.12.2019).

Clastres, H.

1968 Rites funéraires Guayaki. Journal de la Société des
Américanistes 57: 63-72.

Clastres, P.

1984 Chronik der Guayaki: Die sich selbst Aché nennen,

nomadische Jiger in Paraguay. Trickster, Miinchen.

2011 [1968] El Arco y el Cesto. En: Augusto Roa Bastos (comp.): Las
Culturas Condenadas, pp. 181-205. Fundacién Augusto
Roa Bastos, Asuncion.

16 Actas del Museo Etnolégico de Berlin, 1901, Carta de Karl von den Steinen a
Wilhelm von Weickhmann 4 de marzo de 1901.

17 “Elcraneo de la nina aché Kryygi, conocida en el mundo cientifico como Damiana,
cazada, criada y tenida como objeto de estudio a finales del siglo 19y principios del
20, serd devuelto este viernes a su pueblo repatriado desde el Hospital La Charité
de Berlin, Alemania” (Ultima Hora 2012).

18 Agradezco muy profundamente a la colega Lena Muders (Universidad de Marburgo)
y a la colega Ingrid Arriaga (EHESS) por la revision y correccién de este articulo.



LAS MULTIPLES FACETAS DE UN LEGADO 99

Edeb Piragi, P.

2008 “...Y se hizo la luz”: Proceso de Transfiguracién étnica y
resiliencia entre los Aché de Paraguay. En: Parellada, A. &
Beldi de Alcintara, M. (eds.): Los Aché del Paraguay: Discusion
de un Genocidio, pp. 179-210. IWGIA, Copenhague.

Emmerich, N.

2005 Hausarbeit zur Museumsiibung. Objekt: Knochenkette,
Objektgruppe Aché. Marburg. (Inédito).

Halbmayer, E.

2001 Socio-cosmological contexts and forms of violence: War,
vendetta, duels and suicide among the Yukpa of north-
western Venezuela. En: Schmidt, B. E. & Schroder, 1. W.
(eds.): Anthropology of Violence and Conflict, pp. 61-75.
Routledge, London / New York.

2013 Securing a Life for the Dead among the Yukpa: the
exhumation ritual as a temporary synchronisation of worlds.
Journal de la Société des Américanistes 99 (1): 105-140.

Ingold, T.

2013 Making: anthropology, archaeology, art, and architecture.
Taylor & Francis, London.

Kelm, H.

1983 Vorwort. En: Miinzel, M. (ed.): Gejagte Jiager: Aché-
und Mbia-Indianer in Studamerika, Teil 1. Die Aché in
Ostparaguay, pp. IV-VIL. Museum fiir Volkerkunde. Roter
Faden zur Ausstellung, 6, Frankfurt am Main.

Kopytoff, I.

2012 The cultural biography of things: commoditization as
process. En: Appadurai, A. (ed.): The social life of things:
Commodities in cultural perspective. 10th pr., pp. 64-94.
Cambridge.

Kraus, M.

2015 Quo Vadis, Vélkerkundemuseum: Eine Einfiithrung.
En: Kraus, M. & Noack, K. (eds.): Quo Vadis,
Volkerkundemuseum? Aktuelle Debatten zu ethnologischen
Sammlungen in Museen und Universititen, pp. 7-37.
Transcript, Bielefeld.

Melia, B.

1997 Antropélogos y antropologia en el Paraguay. Horizontes

Antropolégicos 3 (7): 24-35.



100 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Miinzel, M.

1983 Gejagte Jager: Aché- und Mbia-Indianer in Stidamerika,
Teil 1. Die Aché in Ostparaguay. Museum fiir Volkerkunde.
Roter Faden zur Ausstellung, 6, Frankfurt am Main.

1985 Genozid, Ethnozid und Ethnologische Forschung: Die Aché
in Ostparaguay. En: Fischer, H. (ed.): Feldforschungen:
Berichte zur Einfithrung in Probleme und Methoden, pp.
143-160. Reimer, Berlin.

2008 Proélogo: 35 afios después. En: Parellada, A. & Beldi de
Alcédntara, M. (eds.): Los Aché del Paraguay: Discusion de
un Genocidio, pp. 7-18. IWGIA, Copenhague.

2011/2012 Gegenstinde, die sich im Wald verstecken. En: Erb, J. &
Euler, T. (eds.): Gefunden im Dazwischen: Aufzeichnungen
zum Begriff der Transition, pp. 33-48. Justus-Liebig-
Universitit Gieflen, Giefien.

Parellada, A. & Beldi de Alciantara, M. (eds.)

2008 Los Aché del Paraguay: Discusion de un Genocidio. IWGIA,
Copenhague.

Penny, G.

2002 Objects of Culture: Ethnology and Ethnographic Museums
in Imperial Germany. University of North Carolina Press,
Chapel Hill / London.

Ruiz Olazar, H.

2016 Los aché, en pie de guerra por el despojo de sus tierras. Abc

color. 13 de noviembre 2016. Disponible en: https://www.
abc.com.py/edicion-impresa/politica/los-ache-en-pie-de-
guerra-por-el-despojo-de-sus-tierras-1537186.html (dltimo
acceso: 12.12.2019).

Schweitzer de Palacios, D.

2002 Von Heilern und Fernsehstars: Die Yachac von Cotacachi
zwischen gestern und heute. En: Schweitzer de Palacios,
D. & Warrle, B. (eds.): Heiler zwischen den Welten, pp.
181-228. Reihe Curupira 15, Marburg.

2018 Objects of encounter: Die Gegenstinde der Aché in der
Volkerkundlichen Sammlung. En: Bieker, U.; Kraus, M.;
Rossbach de Olmos, L.; Schroder, I. W.; Schweitzer de
Palacios, D. & Voell, S. (eds.): Ich durfte den Jaguar am
Waldrand sprechen. Festschrift fiir Mark Minzel zum 75.
Geburtstag, pp. 431-448. Reihe Curupira 30, Marburg.



LAS MULTIPLES FACETAS DE UN LEGADO 101

Secretaria Nacional de Cultura

2013a

2013b

“Festival Cultural Aché” en la Comunidad Chupa Pou. Nota
de prensa del 14 de agosto de 2013. Disponible en: http://
www.cultura.gov.py/2013/08/festival-cultural-ache-en-la-
comunidad-chupa-pou/ (dltimo acceso: 12.12.2019).

Secretaria Nacional de Cultura presente en la zona fronteriza
de Canindeyu para salvaguardar el patrimonio cultural con
firma de convenios con Centros Culturales Comunitarios.
Nota de prensa del 27 de junio de 2013. Disponible en:
http://www.cultura.gov.py/2013/06/secretaria-nacional-
de-cultura-presente-en-la-zona-fronteriza-de-canindeyu-
para-salvaguardar-el-patrimonio-cultural-con-firma-de-

convenios-con-centros-culturales-comunitarios/ (dltimo
acceso: 12.12.2019).

Ultima Hora

2007

2012

Walker, H.
2002

La etnia Aché aparecera por primera vez en un documental.
Nota de prensa del 7 de abril de 2007. Disponible en:
https://www.ultimahora.com/la-etnia-ache-aparecera-
primera-vez-un-documental-n31771.html (dltimo acceso:
12.12.2019).

Alemania restituye crineo de nifia aché tras 116 afios de
haber sido cazada en Paraguay. Nota de prensa del 3 de
mayo de 2012. Disponible en: https://www.ultimahora.com/
alemania-restituye-craneo-nina-ache-116-anos-haber-sido-
cazada-paraguay-n524966.html (dltimo acceso: 12.12.2019).

Urarina Technologies of Companionship and Subjection.
En: Santos Granero, F. (ed.). The occult life of things: native
Amazonian theories of materiality and personhood, pp. 81-
102. University of Arizona Press, Tucson.






Reflexiones sobre nuevas narrativas
en los museos y los debates sobre
las colecciones de museos etnograficos

Andrés Gutiérrez Usillos”

Reflexiones sobre nuevas narrativas en los museos

La exposicién permanente que hoy puede visitarse en el Museo de
América tiene ya veinticinco afios, con lo que, evidentemente, no resulta
muy “actual” y es preciso una renovaciéon de su discurso. Por ello, las
exposiciones temporales que se organizan sirven, por un lado, para cubrir
algunas lagunas en el discurso general, pero también como ensayos para
las nuevas narrativas, temdticas o perspectivas que es necesario ir incor-
porando a esa exposicién permanente, ya sea como guifios en la ahora
existente, o para crear un discurso mais coherente en un futuro. Cuando
se planted el recorrido de la exposicion permanente de este museo, a
finales de los anos ochenta, se aposté por un discurso imparcial, con una
perspectiva antropoldgica, atemporal y procurando exponer los objetos
en funcion de sus significados culturales, en torno a los que se ordena-
ban, mas alld de su valoracion estética, su procedencia o su antigiiedad.
Ahora bien, en estos veinticinco afios se han producido transformaciones
esenciales en las sociedades, a nivel global, que han modificado algunas
de sus principales preocupaciones. Por ejemplo, gracias a los nuevos
enfoques y corrientes de estudio de los dltimos afios, se han traspasado
algunos de los esquemas “tradicionales” en torno al binarismo sexual, el
patriarcado, el machismo, o el colonialismo, entre otros.

*  Andrés Gutiérrez Usillos es Responsable del Departamento de América Precolombina

del Museo de América, Madrid, Espafia. E-mail: andres.gutierrez@cultura.gob.es.

[103]



104 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Uno de esos “nuevos” temas tiene relacién con los estudios de gé-
nero que, hoy en dia, mds alla de una necesaria reivindicacion y difusion
de la contribucion de mujeres en la construccion de las culturas, en la
estructuracion de las diferentes sociedades o su papel en la historia, trata
de minimizar la vision patriarcal, machista, heteronormativa tradicional
que ha imperado en los museos en el mundo occidental, y apuesta por
incluir la diversidad de géneros como una de las claves que permitan
entender distintos aspectos de dichas sociedades. Y, mds atin en Amé-
rica, en donde los géneros alternativos al binarismo, en sociedades con
raices indigenas tradicionales, han sido bien documentados en crénicas
histéricas y estudios etnograficos.

Ante esta nueva perspectiva, para exponer esta faceta del relato
histérico en los discursos de los museos espanoles, silenciado u olvidado
con anterioridad, nos enfrentamos con varios problemas. Uno de ellos
tenia relacion con el propio vocabulario, los conceptos y los términos
apropiados para expresar correctamente esa diversidad, pero el principal
escollo era la dificultad de comprension de otras realidades ajenas a las
de nuestra propia cultura, con el riesgo de simplificarlas al encorsetarlas
dentro de nuestros esquemas. Con ese objetivo, y considerando que, en
algin momento, el Museo de América podrd incorporar esta perspectiva
a la exposicién permanente, pusimos en marcha en 2017 el programa
dedicado a las personas transgénero, que tuvo su eje central en torno
a una exposicion temporal titulada “Irans. Diversidad de identidades
y roles de género”. En el catdlogo publicado (Gutiérrez Usillos 2017)
procuramos mostrar algunas de estas reflexiones, asi como las contribu-
ciones de multiples especialistas, asociaciones y experiencias personales,
tratando de unir el pasado con el presente, las problematicas histéricas
con las actuales y evidenciar cémo el conocimiento histérico o la ex-
periencia etnogrifica ayudan a la comprension de la multidiversidad
contemporanea en la sociedad presente.

Los conflictos suelen surgir, frecuentemente, en relacion con las
expectativas que unx tiene sobre Ix otrx, es decir, de Ixs visitantes sobre
el museo, de una cultura sobre la vecina, o de un pais sobre otro. En este
caso, al afrontar la tematica de la transexualidad en un museo del que
el publico general no esperaba ni demandaba este tipo de reflexiones,
surgieron unas pocas voces discordantes desde sectores tradicionales
en Espafa. Esto nos sirvié también como reflexion para preguntarnos
¢a qué se debia este rechazo, que no era destinado al museo, sino a las
personas trans? La respuesta tiene que ver, como sucede en relacion



REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATTVAS EN LOS MUSEOS 105

a otros colectivos marginalizados, como Ixs migrantes, con el miedo
a lo desconocido, la falta de un acercamiento previo a las personas
transgénero y a su realidad, y sobre todo, a la difusién de una imagen
distorsionada y polarizada sobre ellas, seguramente basada en situacio-
nes que existen, pero que ofrecen visiones sesgadas de la realidad, por
ejemplo, en relacion con la proyeccién estereotipada de las mujeres trans
vinculadas a ambientes nocturnos, el especticulo o la prostitucién y el
rechazo consecuente por ello.

Asi pues, para acercar esta realidad del ser humano en todas las
culturas, tratamos de explicar, en primer lugar, la diferenciacion, aun
hoy en dia no asumida en nuestra propia sociedad plural y abierta,
entre el género asignado (decidido por otrxs, ajenxs a unx mismx, en el
momento de nacer, en funcion de la forma de los genitales), la identidad
de género (la que unx tiene y siente), la expresion de género (la que se
muestra al exterior, y que puede coincidir o no con el género asignado o
con la identidad) y finalmente, la orientacién sexual, con la que una gran
mayoria de las personas confunden todo lo anterior. Una mujer trans,
independientemente de que haya realizado o no una intervencién para
readecuar sus genitales al estereotipo que tiene sobre si misma, puede
ser heterosexual y tener pareja masculina, o ser lesbiana, y puede adecuar
su expresion a dicha imagen o no.

Por otro lado, procuramos entender y explicar los criterios de clasi-
ficacion de los géneros para buscar los codigos de las representaciones en
el pasado. Dado que quedaba ampliamente documentada la existencia de
personas trans indigenas a través de las fuentes documentales, queriamos
reflexionar sobre los estereotipos en relacién con la imagen. :Cémo
pensamos que tiene que ser el cuerpo de una mujer o el de un hombre? Y
¢como es representado en las distintas culturas? o ¢qué entendemos hoy
en dia por femenino o masculino, y cémo extrapolamos esto al pasado
o a otros grupos diferentes al nuestro? Es evidente que, en la sociedad
de tradicién judeo-cristiana y en el ambito mediterrineo, lo que viene
valorandose, en el individuo, es la presencia de los “genitales masculinos”.
Sin embargo, la imagen de lo masculino o femenino no deja de ser una
construccion cultural que varia no sélo entre sociedades diferentes, sino
también a lo largo del tiempo. Ademas de los genitales, entra en juego
la indumentaria o los gestos diferenciados como expresiones de género.
En algunos lienzos del siglo XVIII, incluidos los cuadros de castas novo-
hispanos, comprobamos como se representa el estereotipo masculino de
la élite de la época (figura 5.1), con maquillaje, labios pintados, pelucas,



106 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

ropas ajustadas con muchas puntillas y lazos, posturas sinuosas, etc.,
expresiones que hoy se considerarian mas proximas a los estereotipos
femeninos y que, por supuesto, no tienen relacién con la orientacién
sexual, ni con la identidad de género.

Figura 5.1. “De espafiol e india, mestizo”. Anénimo, siglo Xviil.
Oleo sobre cobre. México. Museo de América (MAMO00050).

También abordamos la existencia de un binarismo legitimado o re-
frendado por la explicacién mitica del “orden del universo”. Las distintas
religiones, por un lado, y la ciencia, por otro, procuran explicar el universo
circandante y dar cabida o justificacién a las normas que posibilitan la
convivencia. Si la explicacion es binarista —primero se crea al hombre y a
partir de él a la mujer—, como en el caso de la religion judeo-cristiana, no
tienen cabida otras opciones de género y al mismo tiempo se “legitima” la
preeminencia de uno sobre otro. Sin embargo, en distintas culturas existen
divinidades andréginas y trans,' como los espiritus kachina del Suroeste

1 No quisimos entrar en una cuestién de terminologias porque se nos irfa el esfuerzo
en ello. Por supuesto, cada cultura tiene sus formas de explicar y de exponer las



REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATTVAS EN LOS MUSEOS 107

de Norteamérica, o los propios dioses transitan entre los géneros por
distintos motivos, como en la religion griega y romana, lo que articula
la posibilidad de integracién de las personas reales que, como los dioses,
tienen géneros u orientaciones sexuales diversas.

Alo largo de la exposicion principal, de las cinco que organizamos
simultineamente, procuramos mostrar la diversidad de personas trans,
no s6lo en culturas tradicionales o indigenas, como las muxes de Oaxaca
(México), Hijras de la India y Virgenes Juradas de los Balcanes, o las
personas “dos espiritus” de Norteamérica, entre otras, sino también ex-
poner casos conocidos y aceptados de personas trans en nuestro propio
pasado europeo. Uno de ellos fue el extraordinario ejemplo de Catalina
de Erauso, llamada la Monja Alférez, que fue un hombre trans en el
siglo XVII.2 O, el del llamado caballero D’Eon, un noble francés que fue
considerado el mejor espadachin de su época y que ejercié como espia
para la corte francesa en Rusia, moviéndose desde lo que hoy serfa mas
bien considerado un género fluido en su juventud hacia una mujer trans
en su madurez. Casos inusuales, no por su trasgresion de género, sino
por la documentacion que existe sobre ellos y los estudios realizados, y
por la existencia de retratos pintados en la época y el reconocimiento
que tuvieron en sus sociedades, lo que sorprende hoy en dia.

Uno de nuestros objetivos principales era alejarnos de la imagen
estereotipada de la mujer trans vinculada a la marginalidad. Por ello,
procuramos mostrar otros contextos de la vida de las personas trans,
diferentes a los esperados, ya sea en ambitos domésticos, junto con sus
madres (figura 5.2), o en contextos ceremoniales. Algunas personas trans
ocupan espacios liminares en sus comunidades que nos permiten enten-
der también ciertos aspectos rituales, pues la presencia de identidades
transgénero, o la trasgresion en la expresion de género, en relacion con
el chamanismo y el sacerdocio parece una constante.

diferentes opciones de géneros, y el término apropiado para cada caso es el suyo
propio que los designa. Sin embargo, para entendernos, para saber de qué estabamos
hablando, es necesario optar por un término que englobe todas las casuisticas, y
nos parecia que trans cumplia con lo requerido.

2 Aunque al nacer se le asigna género femenino y es, consecuentemente, educada
en un convento, a los quince anos se fuga y comienza a vivir segun su identidad de
género masculino, utilizando diversos nombres, como el de Antonio de Guzman.
Sirvié como soldado en las guerras contra los mapuches en Chile a inicios del
siglo XVII. Al igual que otras personas asignadas al género femenino asumieron
sobre todo en los siglos XVII y XVIII identidades masculinas de forma mucho mas
frecuente de lo imaginado.



108 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Tratamos de explicar, asimismo, como se produce el proceso de
“otrificacion” de una persona trans, convirtiéndola en un “otro” mar-
ginal. Y, lo vefamos ejemplificindolo con el caso de las tidaweenas entre
Ixs indigenas waraos de Venezuela (figura 5.3). Ellas son mujeres trans
plenamente integradas en el grupo, trabajan con otras mujeres en los
huertos, tienen sus maridos y son consideradas mujeres. El influjo
occidental provoca una alteracion de estas personas, partiendo de un
primer paso, que parece ser una constante a lo largo de la historia, que
consiste en anular su identidad, obligandolas a adoptar indumentarias
contrarias a su género identitario. A partir de ahi se rompe su vinculo
con la propia familia y con la comunidad, pues ya no encuentra marido
—que la hubiera aceptado anteriormente con rol femenino—, ni puede
trabajar en tareas femeninas, siendo victima de desarraigo y condenada
a la marginalidad, y muchas veces a la migracion y la prostitucion como
unica via de sustento.

Y, como el museo debe ser un espacio para la reflexién, queriamos
hacer recapacitar a Ixs visitantes sobre esta situacién de marginacién de
las personas trans en el pasado, por influjo de la sociedad occidental,
vigente hoy en dia. La transfobia sumada al machismo ha condenado
a las mujeres trans a la muerte por el hecho de expresar su identidad
de género femenina, mientras que los castigos para los hombres trans
fueron mucho mids suaves. Y, el desprecio a las identidades diversas
continua vigente hoy en dia en diferentes paises, obligando a muchas
personas a buscar alternativas de vida emigrando a otros lugares, tema
que tratamos mediante un audiovisual’ y una exposicion temporal titu-
lada “Transmigrantes”.

En resumen, en este programa de exposiciones temporales al que
sumamos encuentros con asociaciones y conferencias, partiamos de un
planteamiento desde la interculturalidad, mostrando la diversidad de los
roles de género en multiples culturas. Por ello habia que hacerlo desde
una perspectiva global, pues la transexualidad no es exclusiva de la socie-
dad contemporinea occidentalizada, ni tampoco se trata de costumbres
de un pasado indigena. Y también habia que desligarlo de la perspectiva
sexualizada y marginalizada, para centrarnos en lo cultural y visibilizar
asi a las personas trans en otros contextos mds cercanos, que ayudaran

3 Véase https://www.youtube.com/watch?v=M6FvU8kFNAo (dltimo acceso:
09.12.2019). Gracias a la produccién de Fernando Rivera y del fotégrafo Jesus
Vecino.



REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATIVAS EN LOS MUSEOS 109

Figura 5.2. “Kazandra y el altar”. Sene Flores de Guiechachi. Nuria Lopez. 2015-2016. Tin-
tas pigmentadas sobre papel Fine Art. 70 x 100 cm. Museo de América (MAM 2017/02/01).

Figura 5.3. “Andrés Medina con el traje tradicional tida wena”. Delta de Amacuro,
Venezuela. Fotografia de Alvaro Laiz. Serie Wonderland. 2017. Tintas pigmentadas
sobre baritado. 100 x 150 cm. Museo de América (MAM 2017/03/02).



110 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

a perder el miedo a lo desconocido. Pensamos el museo como un lugar
de encuentro y convivencia de distintos sectores de la sociedad, dmbitos
que coexisten aunque sin contacto, sin entrar en comunicacion unos con
otros y sin comprension.

Adn queda mucho trecho por recorrer, pues son multiples los
relatos que es necesario ir revisando y completando, y desde el museo
somos conscientes de ello. Pero, éste es un ejemplo de las reflexiones y
experiencias en torno a las narrativas que vamos incorporando al Museo
de América. En la exposicién que sigui6 a ésta, titulada “Al encuentro
del Gran Espiritu. El congreso indio de 1898”, comisariada por Beatriz
Robledo, se volvi6 a abordar el tema de las personas trans, evidencian-
do c6mo esta perspectiva de género ha quedado ya interiorizada en los
discursos del museo y, proximamente, serd incorporada a la exposicion
permanente.

Reflexiones en torno a los debates
sobre las colecciones etnogrificas

El taller en Bonn también trat6 sobre el origen y legitimidad de las
colecciones de “otras culturas” conservadas en museos europeos, vistos
en relacion con los procesos de descolonizacion y las restituciones de
bienes a las comunidades de origen. Aunque mi intervencion se centr6
en exponer la primera parte de este ensayo, voy a tratar de presentar
también algunas lineas sobre esta cuestién, en especial acerca del Tesoro
Quimbaya (figura 5.4), puesto que este conjunto fue objeto de debate
en alguna de las sesiones. Si bien, es preciso puntualizar que se trata de
reflexiones personales y no pretenden tener un cardcter institucional,
ni representativo.

Aunque algunxs colegas sugerian un “idilico” futuro del museo sin
colecciones, en mi opinion, esa posibilidad anularia la misma identidad,
esencia y personalidad de este tipo de institucién, convirtiéndola en otra
diferente que, por otro lado, ya existe como departamento de investiga-
cion de universidades o centros de estudios. Partimos, por lo tanto, de la
consideracion del museo —con colecciones— como un espacio necesario
para la memoria de las sociedades, de su pasado y de las expresiones de
su presente y también de sus relaciones con Ixs “otrxs”. El hecho de que
consideremos a los museos como espacios necesarios, no implica que
anulemos la vision critica sobre sus planteamientos, o sobre el papel



REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATIVAS EN LOS MUSEOS 111

que han tenido en el pasado, muchas veces como legitimadores de esas
mismas situaciones de desigualdad, como ya mencionamos en relacién
con los discursos patriarcales y heterosexistas. En los museos ha habidoy
hay, atn hoy en dia, discursos que silencian realidades o las muestran con
tintes colonialistas, racistas, sexistas, clasistas, misginos, lgtbifébicos,
gerontofébicos, etc. que es necesario erradicar.

Figura 5.4. Botella en forma de figura femenina. Cultura quimbaya, Colombia, siglo V d.C.
Tumbaga, 29,5 x 12 cm. Museo de América (MAM 17456).



112 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Precisamente, los procesos de descolonizacion politico-sociales
han generado profundas revisiones de los discursos, relecturas criticas
que, por otro lado, son una necesidad constante, pues la sociedad a la
que el museo presta servicio evoluciona y es preciso una permanente
readecuacion del museo a aquella. Ademais de la revision de los dis-
cursos, estos procesos también han puesto a examen el centro mismo
de las instituciones: las colecciones. Por supuesto, los objetos que esas
instituciones conservan estan impregnados por las cargas con las que
fueron concebidos o recolectados, pues son armas o trofeos de guerra,
pinturas sexistas, racistas, etc. Otra cosa muy diferente, son los discursos
que se construyen con ellos. La informacion que contienen, mis alld de
la perspectiva cientifico cultural, sirve como detonante de procesos de
creacién o comprension para las sociedades contemporineas. Reducir la
interpretacion del Rapto de Europa, de Rubens, o la Muerte de Sardandpalo
de Delacroix, exclusivamente, a la expresion del “abuso” patriarcal y
machista es simplificarlo hasta el extremo, aunque es evidente que ese
contenido existe de forma manifiesta. En muchos casos, es necesario
afladir una explicacion sobre el contexto* social en que se produjo, para
mostrar mas alld de lo que Ixs visitantes perciben o tienen preconcebido.

En ocasiones, esos museos, especialmente los que incluyen coleccio-
nes antropolégicas, fueron fundados para perpetuar o legitimar expre-
siones nacionalistas o colonialistas, articulando discursos tendenciosos,
en los que, de forma mis o menos intencionada, se ofrecia un relato
tergiversado que mostraba visiones sesgadas del pasado, justificando las
relaciones que se tenian, o habian tenido, con otras naciones o cultu-
ras. A esto, hoy, se anade una nueva tergiversacién, una “post-verdad”,
consecuencia de las nuevas tecnologias, las redes sociales y la posibilidad
de participacion del individuo en la construccion del conocimiento y
en la expresion de una opinién sobre cualquier tema, que también ha
llegado a esta cuestion del colonialismo y la restitucién patrimonial, con
informaciones tan manipuladas e intencionadas’ como la otra “Historia
Oficial” tergiversada, nacionalista o colonialista.

4  Hace afos, en relacion con la documentacion de las colecciones en los museos,
abogaba por una “museologia contextual” (Gutiérrez 2010).

5 Véase por ejemplo, como algunos columnistas entremezclan informacién sobre
el regalo del tesoro con la critica a la “conducta moral y sexual” de Isabel Il y su
esposo homosexual, Francisco de Asis, padres de Alfonso XII y por tanto, suegros
de la reina Maria Cristina. Cuando se recibe el regalo, hacia mas de veinte afios
que los reyes anteriores se habian tenido que exiliar de Espafia y abdicaron en favor



REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATIVAS EN LOS MUSEOS 113

El Museo de América fue creado en 1941, poco después de haber
finalizado la Guerra Civil en Espaia, con ese caricter o esa intencién de
glorificar un pasado, obviamente, respondiendo al contexto politico de
la dictadura militar. Es decir, el museo partia con una carga semidtica y
simbolica —el propio edificio en forma de iglesia convento— premeditadas,
de las que atin hoy en dia cuesta desprenderse. Sin embargo, buena parte
de las colecciones se encontraban ya en Espafia antes de esa fecha, pues
se habian recolectado desde la segunda mitad del siglo XVIII, a partir de
expediciones de caricter cientifico. La renovacién museografica, abierta
al publico en 1994, alej6 al museo de esos idearios iniciales, aunque hoy,
veinticinco afios después, vuelve a precisarse una nueva renovaciéon del
discurso, esta vez desde otras épticas, como ya expusimos en la primera
parte. La transformacién del Museo de América no fue un proceso ais-
lado, ya que museos etnogrificos de toda Europa, en las dltimas décadas,
han procurado también distanciarse de esos mismos planteamientos
colonialistas o nacionalistas, sin embargo, lo que ahora estd en cuestion
no es ya el relato, sino el propio objeto.

Los conjuntos conservados en los museos tienen relacion, en muchas
ocasiones, con dos de los rasgos que caracterizan a las culturas occi-
dentales, por un lado, la aficién por coleccionar/atesorar de monarcas,
nobles y burgueses, y por otro, la actividad expansionista de buena parte
de las naciones. Como consecuencia, se produjo un flujo de objetos de
unos paises hacia otros, aunque no todos se producen en época virreinal,
en el caso de Espafia. El interés sobre el Tesoro Quimbaya, regalo que
tiene lugar fuera del contexto colonialista, por el Gobierno de la Repu-
blica de Colombia, me ha permitido repensar algunos aspectos sobre
las restituciones, que estin interrelacionados y se matizan unos a otros,
cambiando su alcance.

En primer lugar, dos principios planean sobre estos objetos, lo legal
y lo moral. La primera consideracion estd amparada por una normativa
propia de cada pais, y acuerdos internacionales, que tienen una fecha
concreta de aplicacién, y en principio, no tendria por qué generar du-
das, como sucede con el material arqueolégico producto del expolio y

de su hijo Alfonso, el cual fallecié asimismo en 1885, afios antes de que el tesoro
se encontrara, dejando a su esposa como regente. Unir estas dos informaciones,
parece hacerse con la intencion de socavar la “ética” de las personas que recibieron
el regalo, y por tanto del propio acto, lo que es un error malintencionado pues
ninguno de los anteriores, salvo la reina regente Marfa Cristina, tuvieron ningin
tipo de relacién con el tesoro (Alarcon 2016; Alvarez Mendoza 2018).



114 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

el trifico ilicito contemporineos. Claro que, esa legislacion no tiene
caricter retroactivo, y habria que pensar qué ocurre con las piezas que
se movieron antes de la entrada en vigor de dichas leyes. Aqui entra un
segundo aspecto, que es mas problematico de concretar, pues los valores
éticos no solo son diferentes entre las distintas culturas, sino que cambian,
evolucionando con el tiempo dentro de la misma sociedad. La aplicacién
de los principios éticos contemporaneos para juzgar el pasado genera, sin
duda alguna, desavenencias y un sentimiento de “superioridad moral” del
presente hacia el pasado. Ademas de estas dos cuestiones, existen otras
que deben ser consideradas, como la existencia de herederxs legitimxs
—o comunidades vivas—.

En relacién con el Tesoro Quimbaya, aunque hoy consideramos,
sin duda, a los guaqueros del siglo XIX como expoliadores de tumbas,
y el dafio que hicieron al conocimiento del pasado de las culturas es
irreversible, realmente su actividad estuvo entonces amparada por la
ley, siendo habitual en aquella época, por ejemplo, la formacion de las
denominadas “companias de guacas” (Verde Casanova 2016: 17 ss) para
la extraccion del oro de las tumbas prehispanicas. No pretendo justificar
esta accion, sino situarla en el contexto de la época. Evidentemente, sus
métodos no eran apropiados y sus fines ain menos, pues Gnicamente
perseguian la obtenciéon de oro. De este modo, estas actuaciones fueron
poco éticas (desde la perspectiva actual, si bien habria que comprobar
cémo se consideraba esta actividad en la época en que se produce),
aunque no fueron ilicitas. Este es el contexto en el que se encontr6 el
Tesoro Quimbaya en 1890, en época republicana. Sus descubridores,
o los intermediarios, conscientes del valor estético-cultural de los ob-
jetos, mas alld del crematistico del peso en oro, lo pusieron a la venta
en el mercado internacional, y fue adquirido por el propio Gobierno
de la Republica de Colombia para regalarlo a la reina de Espana,
Maria Ciristina de Habsburgo-Lorena. Fue un generoso obsequio, en
agradecimiento a la presidencia de la reina sobre un laudo arbitral, en
el que Colombia recuperd el territorio de la Guajira. Y, a su vez, ella

6  Justificado en muchos casos, porque obviamente, hoy aplicamos la perspectiva
ética contemporinea hacia el pasado y condenamos actos que, como la esclavitud,
son aberrantes para la propia humanidad. Pero me pregunto si podemos juzgar
otros aspectos de las sociedades pasadas desde el presente, o cuiles son los limites
de esos juicios. Por ejemplo, en este caso, el propio pais tiene una consideracion
concreta sobre el patrimonio de su territorio, que no es muy diferente de la que
tienen otros en ese momento, aunque si de la que existe hoy en dia.



REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATTVAS EN LOS MUSEOS 115

hizo donacién del conjunto a un museo estatal espafiol, el Museo Ar-
queolégico Nacional, de donde pasé posteriormente al actual Museo de
América. En esa misma fecha, Perd, asi como otros gobiernos y parti-
culares, realizaron también extraordinarias y generosas donaciones de
objetos arqueoldgicos que habian formado parte, al igual que el Tesoro,
de la Exposicion Historico-Americana (Madrid, 1892). La donacién de
objetos arqueolégicos o patrimoniales, aunque hoy en dia tenga otra
consideracion, no era algo inusual.”

Por tanto, conocemos el contexto en que se produce la donacién
del Tesoro Quimbaya, que fue legal en su extraccién, adquisicién y
donacién, y ético, si consideramos que fue el propio gobierno de la
Republica de Colombia quien realiz6 el regalo de forma institucional,
libre y voluntaria. Igual de ético que los otros regalos similares de objetos
arqueoldgicos o artisticos que se hacian entre gobiernos entonces. En
segundo lugar, porque, aunque hoy es un conjunto tnico y excepcional,
en la época fueron muy frecuentes los hallazgos de estas piezas, de hecho
varios museos en Europa conservan conjuntos similares a éste del Museo
de América, aunque no tan numerosos, si bien parece que el resto no ha
sido atin objeto de disputa. Conjuntos de oro precolombino quimbayas
o de culturas vecinas se siguen encontrando hasta el dia de hoy. En una
zona proxima, cien afios después del hallazgo quimbaya, es decir, en
1992, se hall6 otro gran cementerio, en este caso Malagana® (Calima),
con tumbas también repletas de ajuares de oro. Se produjo entonces una
tiebre del oro en la que ya no intervinieron las “compaiias de huacas”
sino miles de personas incontroladas que guaquearon impunemente el
oro de las tumbas, sin que pudiera ponerse freno. La legalidad en rela-
cién con la proteccion del patrimonio arqueolégico y la ética de hace
veinticinco afios eran como las actuales, sin embargo, la consideracién
de esa situacion es diferente, aunque el guaqueo sigue siendo un grave
problema que continda hoy en dia.” Quimbaya y Malagana son dos
ejemplos similares, con cien afios de distancia y un tratamiento legal y
ético distinto por medio.

7 Lapropia Estatua de la Libertad es un regalo de Francia a los EEUU por el aniver-
sario de su independencia, unos afios antes.

8 A diez kilémetros del pueblo de Palmira, se encontraron entre 140 y 230 kilos de
oro. Hasta dos afios después no pudo trabajar un equipo de arquedlogxs (Bray et
al. 2005: 143).

9  Véase p. ¢j. este video sobre un saqueo a la Cultura Malagana en 2012: https://
www.youtube.com/watch?v=xygkmkye_5U (dltimo acceso: 09.12.2019).



116 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Si existen conjuntos similares, de la misma cultura y otras, habria que
preguntarse, entonces, ¢por qué motivo se reclama el conjunto Quimbaya
del Museo de América y no otros? Parece evidente que, en este caso,
entran en consideracion otros criterios, que seguramente tienen que ver
con un juicio paralelo que se hace de Espafia, con informaciones tenden-
ciosas en torno al conjunto.'® Con esto, se ponen en duda algunos de los
criterios que nos parecian importantes para argumentar la legitimidad
de las reclamaciones, como la fecha y el contexto en el que se recogio el
conjunto —teniendo en consideracién aspectos legales/éticos—, o la propia
voluntad del pais y sus representantes de un gobierno soberano porque,
en el fondo, lo que se estd juzgando parece que es el concepto mismo
del colonialismo, aunque utilizando diferentes argucias que enmascaran
la idea de “repatriacién”.

Asi todo, al abordar el tema del “colonialismo occidental” se en-
tremezclan tiempos y espacios. Por ejemplo, la mayoria de los paises
americanos que formaron parte de los reinos de Espafia como virreina-
tos, se independizaron hace mas de doscientos afios, antes de que diera
comienzo la etapa mas expansiva del “colonialismo europeo” en los siglos
XIX y XX.!"! Asi todo, la idea de Espafia como pais colonialista estd muy
viva hoy, seguramente porque ha sido rentable politicamente utilizar el
pasado colonialista como explicacién o justificacién de situaciones del
presente, en ocasiones de forma torticera.'? El malestar que ain hoy
provoca esta vision, que ha calado profundamente en buena parte de
la poblacién, es evidente en los comentarios que dejan Ixs usuarixs del
canal Youtube del Museo de América, muy especialmente en el Tesoro
Quimbaya."”? Comprobamos cémo, hoy en dia, se percibe la presencia

10  Para evitar la desinformacién, el Museo de América publicé los “diez errores mas
frecuentes” en torno a este conjunto, que abarcan desde la consideracién de expolio,
hasta su consideracién como expresion de un genocidio. Véase http://www.cul-
turaydeporte.gob.es/museodeamerica/coleccion/la-verdad-sobre-los-quimbayas/
los-diez-errores.html (dltimo acceso: 09.12.2019).

11 No voy a entrar en la distincién del colonialismo de los siglos XVI o XVIT y del
que se produce en el XIX, sobre todo en Africa, pero es obvio el tratamiento muy
diferente en relacién con la consideracion tanto de los territorios como de Ixs
pobladorxs de los mismos.

12 Véase por ejemplo cémo se hace la manipulacion de una situacion contemporinea
de un grupo indigena colombiano contemporineo, acusando de su pobreza hoy a
la época colonial, mediando doscientos afios (Sdez & Otédlora 2017).

13 Véase https://www.youtube.com/watch?v=iK_xqxw]yig&t=6s (dltimo acceso:
09.12.2019).



REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATTVAS EN LOS MUSEOS 117

de este conjunto en Espana como una exaltacion del colonialismo, del
expolio, del saqueo de la conquista, etc. Nada mas lejos de la realidad,
en este caso, como hemos expuesto.

Surgen otras cuestiones de gran interés referidas al espacio y al
tiempo aunque por extensiéon no profundizaremos en ellas, por ejemplo
la combinacién o confusién entre identidad-territorio-nacionalidad y
temporalidad. Los objetos se convierten en simbolos de nuevos “nacio-
nalismos” invirtiendo la situacién anterior y, en ocasiones, la restitucion
es una punta de lanza de un evidente oportunismo politico, similar al de
gobernantes europexs que anuncian restituciones masivas, y que parecen
respuestas paternalistas, medidticas, en relaciéon con nuevas formas de
“colonizacion ética”. Por otro lado, cuando tomamos la referencia del
presente para la divisién territorial, ;qué ocurre con las fronteras his-
toricas o las relaciones existentes en el pasado en cuanto al territorio?
¢Deben ir desplazandose las colecciones de un lugar a otro en funcién
de estas modificaciones de fronteras o del surgimiento de diferentes
sentimientos identitarios?'*

En conclusion, es evidente la necesidad de abordar la historia de
las colecciones, asumir las situaciones dificiles de algunas de ellas y
contextualizar sus significados, para entender y criticar el pasado si es
necesario, pero no para “juzgarlo” bajo criterios contemporaneos. Cada
situacion que se considere requiere de un estudio concreto en el que,
en mi opinion, es preciso partir de un andlisis del contexto en que se
produjo y tratar de no dejarnos llevar por las oleadas de modas ni las
politicas maniqueistas. Y, cuando sea preciso y esté justificado, proceder
a una justa restitucion.

14 A dia de hoy, en Espaiia, se vive un proceso independentista del territorio de Ca-
talufia. Si este territorio se escinde en algin momento del Estado espafiol, :seria
licita la reclamacién de restitucion de todo el material cultural que se encuentra

“fuera” de ese territorio, en lo que, hasta el dia de hoy, forma parte de un mismo
Estado?



118 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Bibliografia

Alarcén, O.

2016 El Tesoro Quimbaya. El Espectador. 1 de febrero de 2016.
Disponible en: https://www.elespectador.com/opinion/
opinion/el-tesoro-quimbaya-columna-614093 (dltimo

) acceso: 09.12.2019).

Alvarez Mendoza, H. (Coronel, R. A.)

2018 Mil gracias dofia Virtudes. Eje21, 28 de enero de 2018.
Disponible en: http://www.eje21.com.co/2018/01/mil-
garcias-dona-virtudes/ (dltimo acceso: 09.12.2019).

Bray, W., Cardale Schrimpff, M., Herrera, L., Legast, A., Patifio, D.

& Rodriguez; C. A.

2005 Lords of the Marshes: the Malagana People. En: Cardale
Schrimpff, M. (ed.): Calima and Malagana. Art and
Archaeology in Southwestern Colombia, pp. 140-201.
Asociacién Pro-Calima, Bogota.

Gutiérrez Usillos, A.

2010 Museologia y documentacion. Criterios para la elaboracién
de un proyecto de documentacion en museos. Trea, Gijon.
2017 Trans. Diversidad de identidades y roles de género.

Ministerio de Educacion, Cultura y Deporte, Madrid.

Sdez, A. & Otilora, M.

2017 Los indigenas embera, castigados por la guerra y las secuelas
de la conquista espafiola. eldiario.es (Bogota, Colombia). 12
de octubre de 2017. Disponible en: https://www.eldiario.
es/desalambre/indigenas-Embera-castigados-secuelas-
Conquista_0_696081112.html (dltimo acceso: 09.12.2019).

Verde Casanova, A.

2016 Biografia del Tesoro Quimbaya. En: Perea, A., Verde A.
& Gutiérrez, A. (eds.): El Tesoro Quimbaya, pp. 15-62.
Ministerio de Educacién, Cultura y Deporte y CSIC,
Madrid.



Pueblos indigenas y museos
— Saberes, experiencias
y colaboraciones






El Museo Nacional de Etnografia
y Folklore (MUSEF) de Bolivia. Historia,
esfuerzos y desafios

Fuan Villanueva Criales’

Introduccién

Los museos son espacios de poder, donde se plantean representaciones
sociales y discursos, casi siempre unilateralmente desde el museo hacia
Ixs visitantes. En un museo de tematica histérica y antropolégica, estas
representaciones y discursos abordan temas de identidad y alteridad, de-
sarrollo y atraso, poder y resistencia, inculcando a Ixs visitantes nociones
especificas sobre el pasado y la sociedad. Si este museo tiene, ademas, el
estatus de “nacional” y su accionar se inscribe dentro del funcionamiento
del aparato estatal, la autoridad de sus discursos procede no sélo de la
supuesta superioridad epistémica de Ixs investigadorxs y curadorxs del
museo, sino también de su cercania con los discursos politicos dominan-
tes. E1 Museo Nacional de Etnografia y Folklore (MUSEF), dependiente
de la Fundacién Cultural del Banco Central de Bolivia (FC-BCB) es,
precisamente, un museo estatal que presenta materiales arqueol6gicos,
histdricos y etnograficos de las poblaciones de la actual Bolivia.

Este escrito desarrolla una breve historia del MUSEF en relacién
con las coyunturas sociales y politicas que condicionaron su surgimiento
y accionar en el pasado y el presente. Dicho recorrido se enmarca en
una discusion tedrica acerca del impacto del colonialismo y la violencia
epistémica que nace de su aplicacion en los paises del sur del mundo.
Siguiendo a Shepherd (2016), el colonialismo es una conquista del espa-
cio, del tiempo y de la subjetividad; en este tltimo caso, opera separando

*  Juan Villanueva Criales es jefe de la Unidad de Investigacién del Museo Nacional de

Etnografia y Folklore, La Paz, Bolivia. E-mail: juan.villanuevacriales@gmail.com.

[121]



122 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

a un sujeto occidental y moderno de “otro” sujeto local. A la hora de
presentar una historia, un pasado, se impone la idea moderna de un
pasado distante y, sobre todo, la nocién de un unico pasado “verdadero”
que s6lo pueden recuperar las disciplinas histéricas modernas como, por
ejemplo, la arqueologia. Asi, todo conocimiento de ese “otro” sujeto local
es subalternizado, despreciado e invisibilizado (Gnecco 2016).

Resulta importante enfatizar el rol del nacionalismo en el forta-
lecimiento de la mirada colonial, pensando ademads en un sentido de
colonialismo interno (sensu Gonzilez Casanova 2003) presente ya en el
nacimiento de las republicas independientes en Latinoamérica. Segin
Gnecco (2016), el nacionalismo propone el ingreso de una nacién al
modernismo, y por tanto, el de estxs “otrxs” no modernxs a la civiliza-
ci6én. Las disciplinas histéricas, modernistas y aliadas al nacionalismo han
ignorado la relacion entre las comunidades nativas contemporaneas y el
registro arqueolégico, confinando a las comunidades locales al pasado
y entregando a Ixs mestizxs nacionales y “modernxs” el rol de custodia
y proteccion de la herencia pre-europea, que se retira de su red de re-
laciones con las comunidades locales, por ejemplo, al cosificarse dentro
del concepto de patrimonio nacional.

Nacido precisamente en tiempos de nacionalismo, el MUSEF viene
actuando en aflos recientes para superar esa herencia, al interior de un
nuevo paradigma politico, y con un énfasis descolonial. En este texto se
describen algunos de los esfuerzos en ese sentido, que deben entenderse
como procesos aun inconclusos y/o como desatios por abordar. Este texto
abordara la gradual “germinacion” del MUSEF a partir del primer Museo
Publico de La Paz; su accionar en la segunda mitad del siglo XX tras su
consolidacion en tiempos nacionalistas; su accionar en tiempos recientes;
los desafios que surgen de estas experiencias y algunas nuevas respuestas
en proceso, cerrando con una breve conclusion. Por razones de espacio,
el texto se concentra en el discurso museolégico de las exposiciones del
repositorio, y toca solo tangencialmente los esfuerzos investigativos,
editoriales, documentales y de extension, sumamente importantes tanto
en el pasado como en la actualidad.

El origen del MUSEF en perspectiva histérica

El origen de las colecciones y de las ideologias que acompanan el na-
cimiento del MUSEF pueden rastrearse hasta el primer Museo Puablico



EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFIA Y FOLKLORE 123

de La Paz, inaugurado en 1846 en base a las colecciones arqueolégicas,
etnogrificasy fosiles donadas en 1838 por el obispo José Manuel Indabu-
ru (Ministerio de Educacion 1946). Aunque no se conoce la disposicion
de este museo dentro de la antigua estructura del Teatro Municipal, es
posible hipotetizar que se plegaba a las nociones del anticuarismo como
coleccion de “curiosidades”. En 1896, el Museo Publico fue traspasa-
do a la Direccién General de Estadistica y Estudios Geograficos del
Ministerio de Guerra, donde fue dirigido por el historiador y gedgrafo
Manuel Vicente Balliviin. Como componente de la élite letrada que
funda la Sociedad Geografica de La Paz, su motivacion fue conocer el
territorio boliviano a cabalidad, adoptando el repositorio un enfoque
“nacional”. El enfoque museistico de Ballividn era erudito y multidis-
ciplinario, acopiando muestras botanicas, zoolégicas y mineralégicas,
objetos arqueologicos, paleontolégicos y etnograficos, miniaturas de
“arte popular”, arte colonial y del siglo XIX (Ballivian 1920, en Ministerio
de Educacién 1946: 4).

Desde inicios del siglo XX, el Museo adoptd un interés crecien-
temente arqueolégico, sobre todo bajo la direccion del arquedlogo
aficionado Arthur Posnansky. Aunque de controvertidas ideas a nivel
internacional, fue reconocido por las élites bolivianas como un sabio
arquedlogo, y supo rodearse de una entusiasta élite afin a los gobiernos
de turno (Browman 2007). Entre 1919y 1922, Posnansky alquila y vende
su casa, el Palacio Tihuanacu, al Estado para alojar el museo. Segun la
narrativa posnanskiana, dos razas humanas andinas —una dominante, la
Colla, y otra dominada, la Arawak— habian convivido en los gloriosos
tiempos de Tiwanaku, terminados por un cataclismo volcdnico y sismico
(Posnansky 1920). Para Posnansky, Ixs collas se habian practicamente
extinguido como resultado, y Ixs indigenas actuales eran mayormente
arawaks —sustentado esto por pioneros estudios craneométricos—, lo que
justificaba un desprecio hacia Ixs indigenas contemporanexs paralelo a
la glorificacién del Tiwanaku precolombino.

En el centenario de la Republica, 1925, el presidente Bautista
Saavedra crea un Departamento Cientifico de Etnografia dentro del
Museo Nacional Tihuanacu. El mismo bien podria reflejar los intereses
intelectuales del mandatario, introductor en la sociologia boliviana de
un darwinismo social que defiende la relacion entre desarrollo social y
caracteristicas raciales (Albarracin Millan 1978). En E/ Ayllu, Saavedra
(1903) discute las razones por las cuales esta gran institucién precolom-
bina ha devenido en un obsticulo para el desarrollo moderno del pais,



124 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

prefigurando el debate acerca de la “decadencia del indio” y su rol en
la sociedad boliviana moderna. Precisamente desde 1925, el Museo es
dirigido por el gedgrafo Belisario Diaz Romero, pionero en relacionar
a Ixs constructorxs de Tiwanaku con la Atlantida (1906), otra narrativa
que entrega a las élites modernas urbanas el control sobre un pasado
glorioso, en detrimento de Ixs indigenas contemporanexs. Para 1946, el
Museo Nacional Tihuanacu estaba ordenado segtn salas disciplinarias,
cuya secuencia (Ministerio de Educacion 1946) permite trazar un para-
lelismo con la narrativa posnanskiana: primero, la arqueologia presen-
taba las glorias de Tiwanaku. Segundo, la antropologia (craneometria,
en realidad) diferenciaba racialmente a Ixs collas precolombinxs de Ixs
inferiores arawaks, asociadxs a Ixs indigenas contemporanexs. Tercero,
la etnografia, folklore y artes populares detallaban las costumbres rema-
nentes de Ixs indigenas actuales. Cuarto, el arte colonial-republicano se
presentaba como culmen.

"Tras la Guerra del Chaco (1932-1935), el nacionalismo boliviano
triunfé mediante la revolucion de 1952. El discurso del Movimiento
Nacionalista Revolucionario era modernista, emitido desde una nueva
élite urbana. Asi, planteaba una mirada paternalista hacia “el indio”,
persiguiendo su “civilizacién” para integrarlx a las fuerzas del Estado-
nacién (Reinaga [1970] 2001). Desde este punto de vista se comprende
la narrativa del arquedlogo nacionalista boliviano por excelencia, Carlos
Ponce Sanginés (1972): Tiwanaku evoluciona de una aldea a un imperio
conquistador, dominando una gran porcién de los Andes, y sirviendo
como referente patrio y fuente de orgullo boliviano. A la vez, Ponce
conceptia el post-Tiwanaku o “época de sefiorios aymaras” como un
abismo de disgregacion y barbarie. Estos sefiorios eran percibidos como
el referente pretérito inequivoco de Ixs indigenas contemporinexs a
Ponce —es decir, pueblos subsecuentemente inkanizados e hispanizados,
pero trazando una continuidad con Ixs aymaras del siglo XX—. Enton-
ces, narrar un post- Iiwanaku oscuro justificaba que una élite urbana
y moderna, legitimada en su bolivianidad nativa por su ascendencia
Tiwanaku, rescatase a “lo indio” de una barbarie en que estaba sumido
desde el tiempo de los sefiorios (Villanueva 2017).

Desde 1959, Ponce inici6 la reorganizaciéon del Museo Nacional,
que devino en un repositorio especializado en arqueologia, derivando
sus otras colecciones a instituciones nuevas como el Museo Nacional
de Historia Natural, o la Pinacoteca Nacional. Paralelamente, la etno-
music6loga y etnéloga Julia Elena Fortin promovié la creacion de un



EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFIA Y FOLKLORE 125

Museo Nacional de Artesania y Arte Popular (Fortan 1961), donde se
representasen expresiones del pasado y del presente, entendido el pasa-
do como aquel arte popular en vias de desaparicion (Eyzaguirre 2012).
Este germen del actual MUSEF inici6 su funcionamiento en 1962 bajo
direccion de Manuel de Lucca, ocupando un inmueble colonial cén-
trico conocido como la casa Villaverde (figura 6.1). Aunque el museo
incremento sus colecciones mediante exposiciones-venta y concursos
entre nucleos artesanales, sus primeros fondos museisticos proceden
claramente de las colecciones etnogrificas del Museo Nacional de Ar-
queologia (Ruiz ez al. 1987).

Figura 6.1. La casa de los Marqueses de Villaverde en 1959 (Eyzaguirre 2012).

Ambos fenémenos —la especializacion del Museo Nacional de
Arqueologia y la creacién del Museo Nacional de Artesania y Arte
Popular- deben leerse como resultados de un mismo contexto po-
litico. La presentacion de ambas colecciones en espacios totalmente
separados era andloga a la narrativa del Estado nacionalista. La fuente
del orgullo patrio era el pasado remoto, especialmente Tiwanaku. El
“pueblo” contemporineo, casi sin diferenciacién explicita entre lo



126 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

indigena o “campesino” y lo urbano o “cholo”, se presentaba desco-
nectado del pasado, casi desprovisto de profundidad temporal, como
resabios tradicionales de aquello que se deberia modernizar. Entre lo
arqueoldgico y lo contemporaneo se abria un abismo intencionalmente
omitido de la museistica tanto como de la narrativa histérica (Mamani
Condori 1992): las crueldades y el despojo cometidos por el régimen
colonial y la republica criolla. Estos siglos eran presentados s6lo en
términos de creacion artistica bajo el discurso de las “Bellas Artes”,
invisibilizando injusticias y represiones historicas que el nacionalismo
prefiri6 omitir.

El MUSEF entre las dictaduras y el multiculturalismo

En 1974, ya en pleno periodo dictatorial, el Museo Nacional de Artesania
y Arte Popular cambi6 su denominacién a Museo Nacional de Etnogra-
fia y Folklore (MUSEF). El accionar del repositorio durante su primera
década de vida habia sobrepasado el acopio de las artes populares, docu-
mentando también expresiones de la fiesta y la danza “autéctona” rural,
es decir, indigena (Molina 2012). El museo deberia seguir incorporando
y difundiendo las expresiones tradicionales del pueblo, no solo artesana-
les sino agrupadas dentro del concepto paternalista e infantilizador del
folklore, que poseia ya una fuerte vigencia en la Bolivia urbana a través
de la popularizacién de la musica y la danza.

Sin embargo, el MUSEF se involucré activamente en la investiga-
ci6én etnogriafica bajo la direcciéon de Hugo Daniel Ruiz, ensamblandose
equipos multidisciplinarios en ciencias sociales para generar fondos
contextualizados acerca de diversas culturas indigenas (Ruiz ez 2/. 1987).
Algunas de estas misiones etnograficas originaron, en los afios ochenta,
las exposiciones permanentes Uru Chipaya y Ayoréode (figura 6.2). Ma-
niquies y dioramas se conjuncionaban con objetos diversos para describir
comprensivamente a dos culturas indigenas, una altiplanica y otra de
tierras bajas. Estas muestras son descritas como guiadas por el concepto
de “Reconstruccién Cultural” de agrupaciones humanas identificadas
etnolingtifsticamente o “culturas” (Ruiz ez al. 1987: 50). Asi, el MUSEF
se consagro a recuperar y desplegar a Ixs “otrxs” culturales bolivianxs,
los pueblos indigenas como entidades culturales esenciales. Con la
llegada de antropdlogxs y etnohistoriadorxs extranjerxs entre los afios
setenta y ochenta, realizé una ardua actividad editorial, fomentando el



EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFIA Y FOLKLORE 127

surgimiento de estas disciplinas en Bolivia. Este debate excedi6 los limites
académicos; recogiendo el ideal de “unidad en la diversidad” promovido
por movimientos indianistas y kataristas, se convirtié en un espacio de
debate y propuesta que cristalizé en 1987 en la primera Reunién Anual
de Etnologia (RAE), repetida desde entonces ininterrumpidamente
(Eyzaguirre 2012).

A la vez, la custodia del MUSEF pas6 entre 1974 y 1988 al Banco
Central de Bolivia, con implicancias para los presupuestos del museo,
que lejos de lo ideal en tiempos de crisis nacional, fueron mejores que
los de repositorios como el Museo Nacional de Arqueologia o el Museo
de Metales Preciosos Precolombinos. Con mayor capacidad econé-
mica y técnica, el MUSEF acopi6é también colecciones arqueologicas
que permitirian cambios de perspectiva en momentos posteriores. En
1997, el Banco Central de Bolivia creé la Fundacion Cultural para
administrar el MUSEF y otros repositorios del pais. En pleno neoli-
beralismo, las implementaciones que realizé el MUSEF fueron sobre
todo de infraestructura y museografia, destacando la construccién de
nuevas instalaciones inmediatamente contiguas a la casona colonial en
2005 y la habilitacién de un museo regional en la ciudad de Sucre en
2004 (Eyzaguirre 2012).

Una exposiciéon emblematica de ese tiempo es “Madscaras: Los
diversos rostros del Alma” (MUSEF 2014b), con una sofisticada museo-
grafia en sala oscura, a la que subyace un principio de ordenamiento
territorial-etnografico, donde la pieza o conjunto de piezas representa
la identidad de cierto “grupo étnico” (figura 6.3). Al incluirse mascaras
de danzas urbanas de Oruro y La Paz, integra también un componente
folklorico. Esta exposicion refleja el ascenso del discurso multicultural
en Bolivia, desde mediados de los noventa; la imagen que mejor refleja
esta idea es la de grupos étnicos esenciales, definidos por aspectos etno-
lingiiisticos, que se dibujan como manchas territoriales definidas sobre
el mapa de Bolivia.

Desde el 2002, el desgaste del neoliberalismo y el fortalecimiento
de movimientos sociales urbanos y rurales culminaron con la victoria
del Movimiento Al Socialismo (MAS) y el inicio del paradigma pluri-
nacional. Desde el 2009, Bolivia reconoce 36 lenguas de las naciones y
pueblos indigena originario campesinos, reivindicando sus derechos y
valores; reconoce su ancestralidad sobre el territorio boliviano, impli-
cando una continuidad entre pasado y presente ausente de la narrativa
nacionalista.



128 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Figura 6.2. Las exposiciones Ayoréode y Uru-Chipaya en el MUSEF. A. Personaje ayoréode.
B. Objetos plumarios ayoréode. C. Instalacion ritual chipaya. D. Personaje chipaya.
Fuente: Archivo Central MUSEF.

Figura 6.3. Ejemplares de la Sala “Mascaras. Los diversos rostros del AIma”
en La Paz. De izquierda a derecha: Afia guarani, Jach’a Tata Danzanti aymara, China Supay
de la danza de la Diablada de la ciudad de Oruro (MUSEF 2014a).



EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFIA Y FOLKLORE 129

En medio de esta transicion, el MUSEF trabajé6 exposiciones orde-
nadas segun material (textiles, cerdmica y arte plumario). Las mismas
incorporaron por primera vez materiales arqueolégicos, adquiriendo
profundidad cronolégica para narrar historias de larga duracion. El
intento mas ambicioso en este sentido fue “Caminantes en el Tiempo”
(2010), pensada como “una tnica representacion de una historia profun-
da en el pais” (Molina 2012: xiv). La sala abordaba una secuencia lineal
larga desde el poblamiento americano hasta el presente, donde textos e
ilustraciones representaban momentos historicos. Este esfuerzo acusé la
influencia de la separacién disciplinaria de tiempos nacionalistas: la parte
prehispdnica narraba una complejizacion evolutiva tipica de la arqueo-
logia procesual, que culminaba en Tiwanaku, tras cuya disgregacién en
el siglo XII se ubicaban los “sefiorios aymaras” andinos definidos etno-
histéricamente en el siglo XVI, y las naciones de tierras bajas definidas
etnolingiiisticamente en el siglo XX, conceptuando bloques culturales
esenciales de cuatro a ocho siglos de duracién. Desde el siglo XV, se
narraban acontecimientos de la historia escrita oficial. Existia, entonces,
una tension entre la estaticidad de los pueblos indigenas y el dinamismo
de los Estados modernos, colonial y republicano. Los guiones eran
plasmados mediante texto e imagen, con los objetos acompanando o
ilustrando momentos de la secuencia histérica —yuxtapuestos, pero no
vinculados, sin plantear lineas materiales de continuidad y cambio.
Entonces, se sacrificaba la materialidad de los objetos del museo en
favor de un discurso textual.

El MUSEF desde el concepto de la cadena operatoria

Desde el 2013, el MUSEF viene reemplazando gradualmente su mu-
seografia, adoptando un énfasis en narrar vinculos entre el pasado y el
presente de las poblaciones bolivianas. Para ello acude tanto a colecciones
arqueoldgicas, como a aquellas de momentos coloniales, republicanos
y contemporaneos. El concepto que ha guiado el accionar de]l MUSEF
a lo largo de los dltimos seis afios ha sido la chaine opératoire o cadena
operatoria, especialmente combinada con la idea de sistema técnico
(Lemonnier 1986), donde materiales, gestos y practicas técnicas per-
miten un ingreso a los sistemas de cosmovisioén y representacion social.
Entonces, la diversidad espacial y temporal se puede leer en un marco
mads fluido que él de “culturas” etnolingiiisticas esenciales; en €l, las



130 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

categorias sociales solo existen en la medida que se reproducen en la
practica humana continua (Bourdieu 1980; Hodder 1985).

Estas practicas humanas, visibles en diferentes atributos del objeto,
contindan y cambian a ritmos diversos en consonancia con contextos
historicos cambiantes. Asi, si el tratamiento de las materias primas
cambia a lo largo de la secuencia, las técnicas, formas o iconografia
podrian cambiar o mantenerse, y viceversa. El énfasis en los procesos
de produccion permite emplear los materiales mismos del museo para
contar historias de cambio y continuidad en la longue durée. La primera
sala con este énfasis, “Iejiendo la vida” (Arnold ez /. 2013), despliega
primero fibra animal y vegetal, instrumental textil, tintes, técnicas de
hilado, tincién y tejido (figura 6.4). Cuando, en la segunda parte de la
sala, Ixs visitantes se enfrentan a piezas textiles de diferentes regiones
y épocas, los cambios y permanencias en materiales y técnicas cobran
sentido y permiten entender procesos sociales; por ejemplo, en el caso

Figura 6.4. Algunos objetos de cadena operatoria empleados en la exposicion
“Tejiendo la Vida” (Arnold ez 2/. 2013). A. Vellon de diferentes colores. B. Herramientas
para hilado. C. Qvillos de lana hilada. D. Productos tintdreos. E. Madejas de hilo tefido.

F. Herramientas para tejido a telar.



EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFIA Y FOLKLORE 131

textil, la continuidad de las técnicas tradicionales a pesar de la intro-
duccion de nuevos materiales como la lana de ovino, o la convivencia
de iconos prehispanicos e hispanos. Exposiciones siguientes como
“Moldeando la vida” (Villanueva 2014), “El poder de las plumas” (Jai-
mes Betancourt 2015), “Alianzas de metal” (Ferndndez 2016), “Fibras
vivas” (Condarco 2017) y “Almas de la piedra” (Fernandez 2018) han
empleado consistentemente los mismos principios con diversas colec-
ciones de materiales del MUSEF.

Desde este punto de vista y en contraste marcado con la narrativa
nacionalista, el momento histérico colonial actiia como una bisagra entre
lo prehispénico y lo contemporineo, resaltando una resistencia creativa
local, que incorpora elementos europeos sin perder un caricter andino,
en un contexto de imposiciones y restricciones. Exposiciones tempora-
les como “Vistiendo la cabeza” (MUSEF 2014a), “Prendedores, topos y
mujeres” (Ferndndez 2015), “Retablos y Piedras Santos” (Oros 2015),
o la fotografica “Realidades solapadas” (Cardenas ez 4/. 2015) presentan
colecciones o fondos con un enfoque centrado en materiales y técnicas
para desarrollar estos discursos, enlazando el pasado remoto mediante
objetos o documentos histéricos con fenémenos contemporineos, con
los que Ixs visitantes estan familiarizadxs o incluso identificadxs.

De este modo, se ha intentado narrar las historias largas de las
poblaciones bolivianas sin caer en la ahistoricidad de los “mosaicos mul-
tiétnicos” o en el esencialismo de las “culturas”. Al narrar desde un co-
nocimiento detallado de la materia y sus procesos de transformacion, en
sus respectivos contextos sociales, se visualizan historias de prohibiciones,
represion, resistencia, permanencia, incorporacion e innovaciones, que se
entienden como constituyentes del presente mismo. La preparacion de
estas exposiciones requiere un esfuerzo investigativo grande, que implica
un conocimiento técnico profundo de las colecciones del museo y una
amplia contextualizacién bibliogrifica, pero sobre todo mucha docu-
mentacion e investigacion en terreno, con practicantes contemporanexs
de artes como el textil, la canteria, la orfebreria o la cerdmica. De esta
manera, los saberes de las poblaciones locales se valorizan, se musealizan
y se insertan como conocimiento valido dentro de la historia larga que
se intenta narrar. Al mismo tiempo, tanto en el marco de las Reuniones
Anuales de Etnologia como en la tienda 7atha MUSEF, Ixs artesanxs
tienen la oportunidad de presentar y vender su producto al publico, lo
que constituye un apoyo econdémico que persigue revalorizar el trabajo
manual y fomentar la permanencia de estos saberes.



132 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Desafios pendientes

Entre los desafios que plantea esta renovacion del discurso museolégico
del MUSEF, se encuentran las complicaciones de acceso a la informacion.
Una limitante de acceso surge del uso mismo de la perspectiva de cadena
operatoria, que confiere a las muestras un caricter técnico y bastante
pesado, que viene siendo complementado con el desarrollo de produc-
tos que recurren a lenguajes artisticos para interesar a nifixs, jovenes
y publico en general en los contenidos del museo, a partir del cuento
infantil (MUSEF te cuenta), el comic (MUSEF en vifietas), el audiovisual
(Voces del tiempo) y los artes digitales para redes sociales. La otra limitante
de acceso es mds bien fisica, y estd en la dificultad para llegar a La Paz
y observar las colecciones del MUSEF que tienen muchos habitantes
del pais. Un esfuerzo encomiable en ese sentido ha sido E/ MUSEF mds
cerca de ti, que hace llegar las exposiciones del MUSEF a comunidades y
puablicos remotos de toda Bolivia, mediante reproducciones fotograficas
y réplicas tridimensionales que se despliegan en carpas portatiles. Todos
estos esfuerzos son, en si mismos, esfuerzos descoloniales por democra-
tizar el acceso a la informacién, contrarrestando el privilegio de ciertas
élites y poblaciones urbanas para acceder al patrimonio de todo un pais.

De todos modos, un desafio tal vez mas complejo, que parte de lo
conceptual y de los aspectos mas profundamente colonizados de una
institucién museistica, es el de quebrar la brecha entre el museo y el
publico. Esta brecha parte de la idea de que el museo, constituido por
expertxs y académicxs, posee una autoridad epistémica para ensefar
un discurso a un publico pasivo. Una experiencia reciente, “La Chuwa
del Cielo” (Sanchez et al. 2016), opté por emplear un lenguaje distante
de la exposicion académica de las conclusiones de una investigacion.
Interactuando con musicxs, ilustradorxs y artistas 3D, se plasmo una
secuencia de audiovisuales tridimensionales en la sala del museo (figura
6.5). Mediante esta técnica, objetos digitalizados e imigenes animadas
interactian y se evocan mutuamente, buscando afectar sincrénicamente
los sentidos de Ixs espectadorxs y sus emociones, y reordenando de
modo contingente objetos de diferentes contextos en un nuevo conjun-
to relacional, cercano a la idea deleuziana de assemblage que plantean
Hamilakis y Jones (2017).

Aungque la experiencia de “Lla Chuwa del Cielo” permite a Ixs vi-
sitantes participar de modo mds activo en la construccién de sentidos
a partir de la muestra, ciertamente el planteamiento de la misma sigue



EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFIA Y FOLKLORE 133

correspondiendo enteramente a Ixs investigadorxs del museo. Las
experiencias mas recientes del MUSEF para romper esta brecha son las
exposiciones en co-curaduria, donde la posicién autoral del museo se
relativiza. Estas exposiciones surgen de interacciones mds profundas
con las comunidades al interior del concepto de etnografia arqueoldgica
(Hamilakis 2011), donde la idea colonizadora del patrimonio nacional
se relativiza en favor de difundir los conceptos locales sobre las propias
herencias, pasados e inquietudes a futuro.

llama al agua

en las vertientes,
y la Chuwa gica,

uml’ghﬁnx% ; h: erada a las Wak'as

déda paccha

Figura 6.5. Secuencia de audiovisual 3D empleado en exposicion
“La Chuwa del Cielo” (Sanchez et /. 2016).

“Pariti Markatpacha” (“Desde Pariti”) fue una primera experiencia
con la comunidad de la Isla Pariti, donde el museo se limité a apoyar
con los recursos técnicos para expresar las ideas de la comunidad, de
manera temporal, en una sala del museo nacional. Siendo Pariti un lugar
famoso como escenario de un importante hallazgo arqueolégico, llamé
la atencién que las visiones del pasado que la comunidad quiso resaltar
enfatizaran los tejidos, la musica, el paisaje, las relaciones de género y la



134 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

economia de pesca. Asimismo, se incorpora una mirada ontolégicamente
alternativa acerca de los materiales arqueoldgicos, donde los mismos
inciden activamente en el presente de la comunidad; y se ubican también
algunas solicitudes, reclamos y reivindicaciones pendientes, sobre todo
en términos de la contaminacion del lago Titicaca y el despoblamiento
de la comunidad (Pariti ez 4/. 2018). La exposicién, inaugurada en 2017,
también servira a futuro para reforzar la museografia del museo comu-
nitario de Isla Pariti.

Esta linea de trabajo se plantea como un apoyo a la creacién de mu-
seografias endgenas en las comunidades, y como una forma de visibilizar
narrativas locales en una plataforma nacional, proveyendo un contrapeso
a la omnipresencia del discurso académico. Finalmente, intenta fomen-
tar la reflexion en disciplinas como la arqueologia, la antropologia o la
museologfa, en términos de cuestionar supuestos ontolégicos internos
o lo que Alberti (2016) denomina “giro ontolégico critico”. En ese
sentido, los primeros resultados con las comunidades de Taypi Ayca y
Huarcamarca (Mocomoco, La Paz) nos permiten reflexionar en torno
a lo arbitrario de la distincién natural/cultural en los paisajes liticos, y
considerar una ontologia multitemporal de los espacios arqueolégicos.
De todas maneras, este programa de co-curadurias es ain un trabajo
en proceso.

Conclusiones

Retomando el recorrido histérico narrado y los conceptos teéricos ini-
ciales, resulta bastante claro —y esperable, ademds— que los predecesores
del MUSEF desde la fundacion republicana y durante el siglo XIX hayan
adherido, de manera mas o menos explicita, a discursos y doctrinas co-
lonialistas que, ademas, eran las defendidas por los gobiernos bolivianos.
Partiendo del esfuerzo anticuarista, la representacion de la “idea cabal
de Bolivia” de Manuel Vicente Ballividin es basicamente un esfuerzo
ilustrado por describir y comprender un territorio nacional desde la
racionalidad moderna. Entrando al siglo XX y especialmente a partir
de Arthur Posnansky, el Museo Nacional Tihuanacu pasa a presentar
explicitamente, a través de sus salas, un discurso politico. El mismo tiene
que ver con la gran preocupacion de las élites bolivianas en ese tiempo:
ese “otro” sujeto no moderno, Ixs indixs contemporinexs percibidxs
como un problema, visible también en el positivismo de Saavedra y la



EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFIA Y FOLKLORE 135

“solucion atlante” de Diaz Romero. Siguiendo el argumento de Carmen
Loza (2008), los esfuerzos de Posnansky y su circulo politico pueden
entenderse como un primer intento por usar simbolos prehispanicos
para sustentar el nacionalismo boliviano, y también, de muchas mane-
ras, para entregar su control a las élites nacionales en detrimento de las
comunidades indigenas de la época.

Sin embargo, el triunfo del nacionalismo del MNR en 1952 es el
triunfo de esta mirada colonialista, que se puede leer tanto en la narrativa
arqueoldgica de Ponce Sanginés como en la museistica nacional. Esta
ultima plantea una separacién artificial entre pasado y presente, de donde
emerge, entre otros repositorios, el MUSEF. Esta separacion ensalza al
pasado precolombino como origen glorioso, omite los conflictos colo-
niales y recupera lo folklérico como tradicién infantil, y lo etnogréfico
como exotismo, ambos en vias de extincioén ante la modernizacion del
sujeto indigena urbano o “popular” e indigena rural o “campesino”. Esta
separacion artificial no se soluciona en tiempos del multiculturalismo,
cuando el museo presenta al pais como un mosaico de etnicidades esen-
ciales con escasa profundidad y dindmica histérica, replicando la doble
subjetividad que crea el colonialismo: el ser moderno, con historia, y
el “otro”, en este caso indigena, anclado al pasado, como superviviente
de otros tiempos.

Recientemente, el MUSEF ha realizado esfuerzos por revertir esta
profunda herencia de colonialidad, que es comun, sin duda, a la mu-
seistica en Bolivia y, probablemente, en Latinoamérica. Lo ha hecho
desde tres intentos. Primero, documentando los saberes locales desde
el estudio de los materiales y reposicionandolos como conocimiento
valido y digno de valoracion, en las narrativas histéricas. Segundo, con-
frontando los problemas de acceso a la informacién del museo, creando
productos en lenguajes mds accesibles y trasladando, efectivamente,
algo del museo hacia comunidades alejadas. Tercero, buscando medios
para superar la imposicion vertical de un discurso académico del museo
al publico, sea trabajando experiencias mas afectivas y participativas,
sea invitando a las propias comunidades locales a ser curadoras de sus
exposiciones y a expresar ideas sobre sus pasados, presentes y futuros
largamente invisibilizadas. Sin duda, estos esfuerzos son incompletos
por encontrarse aun en proceso. Sin embargo, el MUSEF tiene la vo-
luntad de profundizar en estas dinimicas de modo critico y reflexivo,
siendo la publicacion y discusion de sus resultados uno paso mds en
este camino.



136 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Agradecimientos: Es importante agradecer al equipo del MUSEF por
el trabajo cotidiano que se resume en este texto. A la Directora del
MUSETF, Elvira Espejo, y al Consejo de la Fundacién Cultural del Banco
Central de Bolivia, por haber confiado en mi persona para representar
a la institucion en el taller “Global turn, descolonizacion y museos”. A
Karoline Noack, Carla Jaimes Betancourt y Naomi Rattunde por la or-
ganizacion del taller, y por la invitacion a participar de este volumen. Y
a todxs los participantes en el taller por las ricas y fructiferas discusiones
y presentaciones.

Bibliografia

Albarracin Millan, ]J.
1978 El Gran Debate. Positivismo e Irracionalismo en el estudio
de la sociedad boliviana. Universo, La Paz.

Alberti, B.

2016 Archaeologies of Ontology. Annual Review of Anthropology
45:163-179.

Arnold, D., Espejo Ayca, E. & Maidana, F.

2013 Tejiendo la Vida. La coleccién de textiles del Museo
Nacional de Etnografia y Folklore segun la cadena de
produccién. MUSEF, La Paz.

Bourdieu, P.

1980 El sentido prictico. Siglo XXI Editores, Buenos Aires.

Browman, D.

2007 La Sociedad Arqueolégica de Bolivia y su influencia en el

desarrollo de la prictica arqueolégica en Bolivia. Nuevos
Aportes 4: 29-54.

Cirdenas, C., Espinoza Y. & Salazar, L.

2015 Realidades Solapadas. La transformacién de las polleras en
115 afios de fotografia pacefia. MUSEF, La Paz.

Condarco, C.

2017 Fibras Vivas. La coleccién de cesteria y maderas del Museo
nacional de Etnografia y Folklore segin la cadena de
produccién. MUSEF, La Paz.

Diaz Romero, B.

1906 Tiahuanacu. Estudio de Prehistoria Americana. Imprenta
Artistica de Castillo y Cia, La Paz.



EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFIA Y FOLKLORE 137

Eyzaguirre, M.

2012 Historias doradas. Estrategias de sobrevivencia y expansion.
En: Catalogo 50 Afios del MUSEF (1962-2012), pp. Xxvi-XxX.
MUSEF, La Paz.

Fernindez, M. S.

2015 Prendedores, topos y mujeres. MUSEF, La Paz.

2016 Alianzas de Metal. La coleccién de mineria y metales del
Museo Nacional de Etnografia y Folklore segtn la cadena
de produccién. MUSEF, La Paz.

2018 Almas de la Piedra. La coleccion de liticos del Museo
Nacional de Etnografia y Folklore segun la cadena de
producciéon. MUSEF, La Paz.

Fortan, J. E.

1961 Necesidad de organizar un Museo de Arte Popular. Oficialia
Mayor de Cultura, La Paz.

Gnecco, C.

2016 La arqueologia (moderna) ante el empuje colonial. En:

Shepherd, N., Gnecco, C. & Haber, A. (eds.): Arqueologia
y decolonialidad, pp. 71-121. Del Signo, Buenos Aires.

Gonzilez Casanova, P.

2003 Colonialismo Interno (una redefiniciéon). Universidad
Nacional Auténoma de México. Ciudad de México.

Hamilakis, Y.

2011 Archaeological Etnography: A Multitemporal Meeting
Ground for Archaeology and Anthropology. Annual Review
of Anthropology 40: 399-414.

Hamilakis, Y. & Jones, A. M.

2017 Archaeology and Assemblage. Cambridge Archaeological
Journal 27: 77-84.

Hodder, 1.

1985 Postprocessual Archaeology. Advances in Archaeological
Method and Theory 8: 1-26.

Jaimes Betancourt, C.

2015 El Poder de las Plumas. La coleccién de arte plumario del
Museo Nacional de Etnografia y Folklore segtn la cadena
de produccién. MUSEF, La Paz.

Lemonnier, P.

1986 "The Study of Material Culture Today: Toward an Anthropology
of "Technical Systems. Journal of Anthropological Archaeology
5:147-186.



138 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Loza, C. B.

2008 Una “fiera de piedra” Tiwanaku, fallido simbolo de la nacién
boliviana. Estudios Atacamefios 36: 93-115.

Mamani Condori, C.

1992 Los aymaras frente a la historia: Dos ensayos metodolégicos.
Aruwiyiri. La Paz.

Ministerio de Educacion, Bellas Artes y Asuntos Indigenas

1946 Primer Centenario del Museo Nacional “Tihuanacu”.
Ministerio de Educacion y Bellas Artes, La Paz.

Molina, R.

2012 Introducciéon. MUSEF, una mirada al proceso histérico
institucional. En: Catilogo 50 Anos del MUSEF (1962-
2012), pp. x-xv. MUSEF, La Paz.

MUSEF (Museo Nacional de Etnografia y Folklore)

2014a Vistiendo la cabeza, Gorros, tiempo e identidades. MUSEF,
La Paz.

2014b Miscaras. Los diversos rostros del alma. MUSEF, La Paz.

Oros, V.

2015 Retablos y Piedras Santos. La materialidad de las wak’as.

MUSEF, La Paz.

Pariti (Comunidad de Isla), Callizaya Limachi, I. & Villanueva, J.

2018 En el margen de los mirgenes. Tres arqueologias del
hallazgo ceramico Tiwanaku de la isla de Pariti, lago
Titicaca, Bolivia. Thakhi MUSEF 1: 67-82.

Ponce Sanginés, C.

1972 Tiwanaku: espacio, tiempo y cultura. Ensayo de sintesis
arqueoldgica, primera ediciéon. Academia Nacional de
Ciencias de Bolivia, La Paz.

Posnansky, A.

1920 Templos y viviendas prehispanicas. Anales del Museo
Nacional de Bolivia, La Paz.

Reinaga, F.

[1970] 2001 La revolucion india. Ediciones Fundacién Amautica Fausto
Reinaga, La Paz.

Ruiz, H. D., Diez Astete, A. & Oporto Ordoiiez, L.

1987. Una puerta abierta a la cultura boliviana. 25 afios al servicio
de la nacion. MUSEF, La Paz.

Saavedra, B.

1903 El Ayllu. Imp. Artistica, La Paz.



EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFIA Y FOLKLORE 139

Sianchez, W., Bustamante, M. & Villanueva, J.

2016 La Chuwa del cielo. Los animales celestiales y el ciclo anual
altipldnico desde la biografia social de un objeto. MUSEF,
La Paz.

Shepherd, N.

2016 Arqueologia, colonialidad, modernidad. En: Shepherd,

N., Gnecco, C., & Haber, A. (eds.): Arqueologia y
decolonialidad, pp. 19-70. Del Signo, Buenos Aires.

Villanueva, J.

2014 Moldeando la Vida. La coleccién de ceramica del Museo
Nacional de Etnografia y Folklore segun la cadena de
produccién. MUSEF, La Paz.

2017 Lo boliviano y lo indigena en la construccién arqueolégica
del post-Tiwanaku altiplanico. Narrativas no inocentes y
alternativas futuras. Surandino Monografico 2: 1-20.






Restituciones e identidades.
Experiencias desde el Museo de La Plata

Diego Ballestero,” Marina L. Sardi,”
Maria M. Reca™

Introduccién

Los grandes museos metropolitanos establecidos desde fines del siglo
XVIII surgieron como espacios donde albergar un inventario descriptivo
y exploratorio de las riquezas de aquellas regiones del mundo que pai-
ses como Espana, Portugal e Inglaterra habian comenzado a colonizar
(Van Praét 1996). La puesta en escena de estos elementos promocion6
una determinada visién de la naturaleza y la historia humana, la cual
se inscribi6 en los discursos de construccion identitaria de los Estados
nacionales (Anderson & Domosh 2002; Serjé 2005).

En gran medida, su legitimacion se centré en la constitucién de una
mirada occidental configurada a partir de lo que Stuart Hall denomina
“Occidentey el resto” (Hall 1992: 49). Para este autor, esta distincion es
una construccion histérica que relacioné intrinsecamente dos espacios
geograficos antiguamente separados, ya que “Occidente” necesit6 del
“resto” para definirse politica, econémica y socialmente. Segin Restrepo,
“Hall evidencia cémo se despleg6 una relacion de poder entre Europa y
los no europeos, donde estos tltimos fueron reducidos y homogenizados

Departamento de Antropologia de las Américas, Universidad de Bonn, Alemania.
E-mail: dballest@uni-bonn.de.

Divisién Antropologia del Museo de La Plata. Universidad Nacional de La Plata,
Argentina. E-mail: msardi@fcnym.unlp.edu.ar.

***  Unidad de Conservacién y Exhibicion del Museo de La Plata. Universidad Nacional
de La Plata, Argentina. E-mail: mreca@hotmail.com.

*k

[141]



142 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

en su diferencia con respecto a los europeos, teniendo como resultado
un discurso que naturalizé la superioridad de Occidente y de la moder-
nidad” (Restrepo 2016: 28). A su vez, argumenta Restrepo, esta relacion
de poder delimité en forma precisa la identidad cultural europea y, por
oposicion, la de Ixs no europexs. Mientras la primera se caracterizé por
una homogénea permanencia a través del tiempo, la segunda lo hizo por
su constante e inestable proceso de definicion.

Hacia fines del siglo XVIII, el discurso occidentalista configuré un
contexto en el cual se creyd inevitable la “extinciéon” de los pueblos y
lenguas que por siglos habian permanecido “inmutables”. En conse-
cuencia, el registro, clasificacion, estudio y coleccion de estos futuros
“vestigios vivientes” del pasado se volvié un imperativo, un modo de
preservar parte de la historia humana (Blanckaert 1988; Stocking 1988).
En este contexto global, el cual Susan Sheets-Pyenson (1988) denominé
como “movimiento internacional de fundacién de museos”, se situé la
creacion del Museo de La Plata.

En este trabajo nos proponemos analizar, a partir de experiencias
de reclamo y restitucion transcurridas en los dltimos afios en el Museo
de La Plata, las nuevas miradas en torno a la identidad y el lugar que
toman los pueblos indigenas que buscan visibilizarse y visibilizar discursos
cientificos que los situé como parte del pasado, produciendo importan-
tes cambios en las politicas institucionales en torno a las colecciones
antropologicas.

El Museo de La Plata en el siglo XIX

El Museo de la Plata! estd estrechamente vinculado a la figura de su
fundador, el naturalista autodidacta Francisco Pascasio Moreno (1852-
1919). Este naci6 en una familia vinculada al comercio, la finanza y la
politica provincial. Las relaciones con miembros de estos sectores pro-
veyeron a Moreno de los recursos estructurales, logisticos y monetarios
a partir de los cuales constituy6 sus primeras colecciones antropoldgicas.
A través de los vinculos personales de su padre, Moreno pudo acceder
a diversos circulos de sociabilidad cientifica de la época, donde cultivd

1 Desde 1906, incorporé la ensefianza y la investigacioén y se constituyé en un museo
universitario perteneciente a la Facultad de Ciencias Naturales de la Universidad
Nacional de La Plata.



RESTITUCIONES E IDENTIDADES 143

los ideales de progreso y evolucién que plasmé posteriormente en sus
trabajos (Farro 2009).

Enla década de 1870, Moreno realiz6 numerosos viajes de explora-
cion, en particular a aquellos territorios que atin no estaban bajo control
del Estado ain en formacion. Tal es el caso de la Patagonia adonde
Moreno llegé por primera vez en 1873, continuando con cuatro viajes
mas en un lapso de siete afios. Estos viajes fueron fuertemente inspira-
dos en una cruzada personal y constituyeron un medio para formar las
colecciones de historia natural, privilegiando aquellas de antropologia.’
Estas colecciones sirvieron de base para su primer proyecto, el del Mu-
seo Arqueolégico y Antropolégico, establecido en 1877 en la ciudad de
Buenos Aires.

En Patagonia, Moreno tomé contacto con lideres indigenas que en
aquel momento ejercian un importante rol en los vinculos entre distintas
sociedades indigenas y el Estado. Estas relaciones fueron una de las vias
por las cuales Moreno incrementé sus colecciones. Los vinculos esta-
blecidos en el campo, sus colecciones, el conocimiento de la region y
la redaccién de trabajos le sirvieron para construir su autoridad social y
cientifica, convirtiéndose en una referencia ineludible del pensamiento
de la época.

En una conferencia leida en Uruguay en 1882, Moreno pone de
manifiesto las representaciones en torno del territorio y de sus pueblos.
Abrevando en el imaginario de la época, el territorio es descrito como
“aquellos territorios inmensos, donde la sociabilidad humana se encuen-
tra adn en la primera faz de su evolucién”, donde era posible observar
“desde sus extremos toda la evolucién fisica y moral del hombre y abrazar
con una mirada mental retrospectiva desde la ciudad moderna hasta la
tienda del hombre contemporineo con las faunas perdidas” (Moreno
1882: 54).

Seguidamente Moreno da cuenta de los métodos de obtencion de
restos humanos. Junto con la recoleccion de huesos depositados en pa-
raderos prehistéricos, algo considerado sacrilego para sus acompafiantes
indigenas, Moreno recurri6 a la exhumacién de cuerpos indigenas,
practica muy habitual en la época. Uno de estos casos, el del indigena
llamado Sam Slick, cobra especial significacién, ya que Moreno lo habia
conocido personalmente durante uno de sus viajes:

2 Elreconocimiento del territorio lo llevaria a cumplir la funcién de Perito, princi-
palmente en las cuestiones vinculadas a los limites con Chile.



144 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Al regreso resolvi continuar mis viajes en la regién austral [...]. Visitamos
primero el rio Chubut y la colonia situada en su desembocadura. Formé
alli una colecciéon botdnica y geoldgica, y en una excursion 4 una sierra
vecina, descubri un carin funerario como los que, segin dicen algunas
personas, se encuentran en el Departamento de Maldonado; recogi seis
craneos humanos, y en el valle tuve la suerte de encontrar dos esqueletos
modernos de tehuelches y el cadiver de otro, de Sam Slick, el hijo del
cacique Casimiro Bigua, que visité en otro tiempo a esta ciudad y que habia
rehusado el acompafiarme en mi viaje al interior, a pesar de haberlo recogido
herido de bala en mi primera visita al rio Santa Cruz. El pobre Sam habia
sido asesinado en esos dias por un fueguino llamado Chesco, que mas tarde
fue mi acompaniante al descubrir el lago San Martin. (Moreno 1882: 33)?

El Museo de La Plata fue establecido el 10 de enero de 1884, a partir
de un decreto que ordend la nacionalizacién de diversas instituciones,
establecimientos, archivos y objetos historicos. En este contexto se
trasladaron a la ciudad de La Plata, fundada dos afos antes, las colec-
ciones que conformaban el Museo Arqueolégico y Antropolégico. A
estas colecciones se sumaron aquellas obtenidas por los preparadores y
naturalistas viajeros del museo en el interior del pais y la region costera
de la provincia de Buenos Aires, por intercambios establecidos con otras
instituciones cientificas, por compras y donaciones particulares (Farro
2009). En Argentina, al igual que en otros paises atravesados por politi-
cas expansionistas u ocupacion colonial, dichas pricticas tuvieron lugar
en procesos asimétricos de violencia impulsados o legitimados desde
sectores del poder politico.

El museo platense se constituy6 desde su génesis en una institucién
estrechamente vinculada a los proyectos de control politico y econémico
del naciente Estado argentino sobre sus vastos territorios, colaborando
con determinadas representaciones sobre los pueblos indigenas. Asi, a lo
largo de todo el siglo XX se desarrollaron un conjunto de politicas publi-
cas con el propésito de generar ciudadanos con vinculos de pertenencia
a un Estado moderno. Entre esas medidas se cuenta la promocién de
la migracién europea, la educaciéon obligatoria en espafiol, la adopcion
de la religion catdlica, la imposicién de héroes nacionales, etc. En este
contexto, Argentina se constituy6 como “un pais sin indios”.

3 Otros casos controvertidos son los del cacique Inacayal, su mujer, Margarita Foyel,
Tatd y Maish Kensis, quienes fallecieron en el Museo de la Plata y sus cuerpos
fueron disecados e incorporados a las colecciones antropolégicas.



RESTITUCIONES E IDENTIDADES 145

Un inventario de la variabilidad humana

En 1892, las colecciones antropoldgicas del Museo de La Plata contaban
con cerca de 1.500 craneos, convirtiéndola en una de las mis importantes
a nivel mundial para los estudios de antropologia fisica desarrollados
hacia fines del siglo XIX.* La coleccién antropolégica estaba compuesta,
en su mayoria, por crineos y otros restos esqueletarios procedentes del
territorio argentino. En su montaje, Moreno priorizé el establecimiento
de series osteoldgicas representativas de América del Sur. La disposicion
y organizacion utilizada para la exhibicién de esta coleccion fue muy si-
milar a la presente en los principales museos antropoldgicos de Francia e
Inglaterra, que Moreno habia visitado entre 1880 y 1881, manteniéndose
sin profundas modificaciones hasta 1930 (figura 7.1).

Fuente: Museo de La Plata.

4 Dicha importancia de la coleccion puede dimensionarse comparindola con la
mundialmente celebrada coleccién de craneos del médico estadounidense Samuel
George Morton (1799-1851), la cual, con cerca de 1.000 craneos, fue la base de su
Crania Americana (1839), obra que sent6 un significativo precedente en ulteriores
investigaciones antropolégicas.



146 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

En el Museo de La Plata, la exhibicién sigui6é patrones comunes
con otros museos, tales como los del Natural History Museum (Museo
de Historia Natural) de Londres. Durante el siglo XIX, se privilegio al
objeto que, por su condicién de evidencia empirica, reforzaba los efec-
tos de verdad y de autoridad. La exhibicién de la coleccion completa,
en bibliotecas destinadas al estudio, se consider6 el modo apropiado de
exhibir. De esta forma, los elementos de las colecciones antropolégicas
fueron dispuestos en grandes vitrinas de madera de cedro y vidrio, las
cuales ocuparon una sala de unos doscientos metros cuadrados. En las
vitrinas laterales y en cuatro colocadas en las esquinas fueron exhibidas
las colecciones de crineos. En unas vitrinas bajas se colocaron moldes
de crineos, huesos largos y series de comparacién. La zona central fue
ocupada por una ringlera de doble piso donde se exhibieron 113 esque-
letos completos, de ambos sexos y de distintas edades. Unos muebles
con paneles giratorios contenian fotografias, acuarelas y dibujos de di-
ferentes tipos craneométricos de indigenas americanos’ (Torres 1927).
Estos criterios se mantuvieron hasta bien entrada la primera mitad del
siglo XX (Sardi ez al. 2015).

Hacia 1930 se redujo la cantidad de material exhibido, lo que no
implic6 una modificacién en la tematica de la misma. El sesgo anatémico
fue la constante que estructur6 los materiales alli presentados. Durante
mas de siete décadas, los visitantes al museo platense pudieron observar
craneos con diversas patologias y practicas culturales como la deforma-
cion craneana o limado dental, cuerpos momificados o la representacion
de la anatomia 6sea humana a través del esqueleto del indigena fueguino

Maish Kensis (Sardi et al. 2015).
Museos e historias controvertidas

En la actualidad, los museos se encuentran atravesados por diversos cues-
tionamientos epistemolégicos que impactan en muchas de sus funciones

5 Estos se basaron principalmente en la determinacion de ciertas caracteristicas cra-
neoldgicas, las cuales variaron segun la escuela francesa de Broca y los lineamientos
sugeridos por los espacios antropolégicos alemanes. A pesar de ciertas discrepancias,
la mayoria de los estudiosos coincidieron que tomando ciertas medidas estanda-
rizadas del crineo era posible calcular en forma matematica el crineo “tipico” de
un determinado grupo humano, pudiendo establecerse en forma empirica tipos
“raciales” susceptibles de comparacion.



RESTITUCIONES E IDENTIDADES 147

primordiales tales como la exhibicién, la conservacion y la administracion
de colecciones. En particular, el patrimonio antropolégico es interpelado
por la emergencia de un paradigma critico que invita a reflexionar, entre
otros temas, acerca de las formas de representacion de la “otredad” y
las diversas modalidades de interaccién con la institucion por parte de
nuevos actores sociales que reclaman el ejercicio de un derecho sobre el
patrimonio. En general, las tendencias criticas se centran en la decons-
truccién de presupuestos que sustentaron, en otros tiempos, practicas
y representaciones disciplinares, para promover la reflexividad en la
produccién discursiva, sin pretensiones totalizadoras.

Se asume que la década del 80 marca el nacimiento de lo que vino
a ser llamado la nueva museologia, que gest6 un desplazamiento con-
ceptual hacia las miradas mas constructivistas, estructurando una nueva
epistemologia para los museos. Una serie de denominaciones connotan
y expresan los canales tedricos por donde transita este movimiento, tales
como, museo pedagégico, museo foro, museo comunitario, participa-
tivo, dialégico. Como todo conocimiento, este se inscribe en diversos
contextos epistemolégicos e historico-sociales especificos. Los mismos
comparten la ruptura con los preceptos fundacionales que cerraron las
oportunidades de contemplacién y disfrute del patrimonio a sectores
elitistas y cristalizaron las colecciones en modalidades monoldgicas de
presentacion.

La museologfia critica propone un enfoque que se centra en el estudio
de las instituciones museisticas, tanto a nivel de su gestion y administra-
ci6n como su caricter ideolégico-politico (Reca 2016; Navarro Rojas
2011; Pérez Ruiz 1998). En el caso especifico de los museos de antropo-
logia o aquellos que poseen restos humanos y/o elementos de la cultura
material de los pueblos originarios, esta nueva perspectiva analitica llevo
a una serie de profundas criticas a los modos de apropiaciéon de estos
elementos y las formas en las cuales éstos son exhibidos. Si entendemos
la exhibicién museolégica como una forma de materializar e imponer
las ideas dominantes del saber occidental sobre la historia humana y
las identidades culturales, las criticas mencionadas anteriormente se
convierten en un profundo cuestionamiento de las categorias epistemo-
l6gicas y ontolégicas que durante afios constituyeron el fundamento del
conocimiento antropolégico (Appadurai 2000; Lipsitz 2010).

La nueva museologia se inscribié dentro del amplio movimiento
intelectual conocido como global turn. Este profundo giro en las cien-
cias humanas 1lamé a superar los limites disciplinares y geograficos al



148 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

momento de abordar el objeto de estudio. Por un lado, planteé a los
estudiosos la necesidad de un enfoque transdisciplinar que diera cuenta
de las dimensiones econémicas, culturales y politicas que atraviesan sus
objetos de estudio. Por otro lado, suscito la premisa de comprender los
resultados obtenidos dentro de una perspectiva global, superando los
contextos locales o nacionales de analisis (Juergensmeyer 2014). Este
enfoque integral dio lugar a investigaciones sobre topicos historicamente
marginalizados o negados, tales como los estudios de género, los movi-
mientos campesinos o las minorias religiosas.

En este marco de descolonizacién politica y epistemoldgica, las
reivindicaciones histéricas, el reconocimiento y visibilizaciéon de los
contextos multiculturales junto con los avances en materia de legislacion,
configuraron un estado de profunda transformacién de la institucién
museal. Entre las principales discusiones que subyacen a esta transfor-
macién se encuentran las posturas hermenéuticas e interpretativas de la
cultura, las propuestas epistemolégico-constructivistas del conocimiento
y las perspectivas anti-esencialistas de la identidad.

La consolidacion de este nuevo paradigma para el accionar de los
museos ha llevado a reconsiderar sus formas dominantes de produccion
del saber, incluyendo nuevos actores sociales que reclaman el ejercicio
de un derecho sobre lo que consideran que les pertenece. Desde esta
perspectiva, el museo constituye un espacio complejo y politico que tiene
la oportunidad de sumarse a las maltiples acciones que acompanan la
denominada “reparacién historica”.

El Museo de La Plata y las nuevas politicas
en la gestion del patrimonio

El principal marco normativo a nivel global que sostiene el respeto por
los derechos indigenas lo constituye el Convenio 169 sobre Pueblos Indi-
genas y Tribales, sancionado en 1989 por la Organizacién Internacional
del Trabajo. Si bien no menciona directamente a los restos humanos,
el mismo fue un avance en el reconocimiento de la importancia de su
restitucion.’®

6  Losarticulos con especial importancia en el marco de los reclamos de restituciones son
art. 7,inc. 1: “Los pueblos interesados deberan tener el derecho de decidir sus propias
prioridades en lo que ataiie al proceso de desarrollo, en la medida en que éste afecte



RESTITUCIONES E IDENTIDADES 149

Argentina ratificé este convenio en 1992 y 2000 e incluy6 el reco-
nocimiento de la preexistencia étnica y cultural de estos pueblos en la
reforma de la Constitucion Nacional de 1994. Ademds, promulgdé la Ley
25.517 de Restitucion de Restos Aborigenes’ en el afio 2001, que entré
en vigencia en el afio 2010 a través del Decreto 701. Estos elementos,
sumado a la creciente visibilidad y movilizacién indigena, configuraron
un contexto de demanda social que un museo no puede ignorar.

En el contexto local y regional, el Museo de La Plata es la institucién
que mds avanzo en materia de restitucion de restos indigenas. A finales
de la década de 1980 se registraron los primeros reclamos, con el caso del
pedido formal de restitucién de los restos del Cacique Inacayal (figura
7.2). Luego de una serie de gestiones, los mismos fueron repatriados el
19 de abril de 1994. Otro caso es el de Panguitruz Giior, peticiéon que
se concretd el 22 de junio de 2001 (Ametrano 2015).

En el afio 2006, la institucién anuncié su politica integral de
tratamiento de restos humanos,® plasmando una serie de acciones

a sus vidas, creencias, instituciones y bienestar espiritual y a las tierras que ocupan o
utilizan de alguna manera, y de controlar, en la medida de lo posible, su propio desa-
rrollo econémico, social y cultural [...]” yart. 8, inc. 2: “Dichos pueblos deberan tener
el derecho de conservar sus costumbres e instituciones propias, siempre que éstas no
sean incompatibles con los derechos fundamentales definidos por el sistema juridico
nacional ni con los derechos humanos internacionalmente reconocidos. Siempre que
sea necesario, deberan establecerse procedimientos para solucionar los conflictos que
puedan surgir en la aplicacion de este principio” (OI'T, Convenio 169).

7 Los contenidos mas importantes indican: “Los restos mortales de aborigenes, cual-
quiera fuera su caracteristica étnica, que formen parte de museos y/o colecciones
publicas o privadas, deberan ser puestos a disposicion de los pueblos indigenas y/o
comunidades de pertenencia que lo reclamen” (art. 1); y en art. 3: “Para realizarse
todo emprendimiento cientifico que tenga por objeto a las comunidades aborige-
nes, incluyendo su patrimonio histérico y cultural, deberd contar con el expreso
consentimiento de las comunidades interesadas” (Ley 25.517 de Restitucion de
Restos Aborigenes).

8  En septiembre de 2006, el Consejo Académico de la Facultad de Ciencias Na-
turales y Museo aprobo la resolucién, que incluy6 tres disposiciones: a) Retirar
los restos humanos en exhibicién garantizando sus condiciones de preservacion
y documentacion, b) Desarrollar una estrategia de vinculacion con el piblico a
través de la elaboracion de mensajes claros y educativos de modo que las acciones
no se agoten en la ausencia de las piezas en la sala, sino que reflejen una politica
institucional y sean, a su vez, generadores de reflexion sobre el tema y c) Atender
a los reclamos de restitucion de restos (Ley 25.517) de manera de favorecer una
politica de cogestion con las comunidades y las instituciones que los representan,
en el marco de un programa riguroso.



150 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

tendientes a configurar nuevas politicas de gestion. La renovacion de
sus propuestas expositivas, el retiro de exhibicién de los restos hu-
manos y cuerpos momificados de origen americano y su restitucién
a las comunidades reclamantes, la apertura de espacios restringidos
para la ejecucion de pricticas rituales y las iniciativas en torno a los
estudios de publico para comprender mejor la experiencia de la visita
son algunos ejemplos de programas de accién que, aunque a veces de
caricter coyuntural, van nutriendo el disefio de nuevas politicas para
la exhibicién y gestion del patrimonio.

Una de las principales consecuencias de esta nueva politica institucio-
nal fue la reorganizacion de la sala de antropologia biolégica. Inaugurada
en marzo de 2009 bajo el nombre “Ser y pertenecer: un recorrido por
la evolucién humana”, la misma propone un recorrido por la evolucion

Figura 7.2. Restitucion complementaria del cacique Inacayal, de su mujer y Margarita Foyel
a los representantes de las comunidades mapuches-tehuelches del Chubut (2014).
Fuente: Secretaria de Cultura del Chubut.



RESTITUCIONES E IDENTIDADES 151

humana en su diversidad filogenética y ontogenética. El nuevo discurso
subyacente a la misma involucra un didlogo activo, abierto y pedagégico
con el publico. Focalizando en la interaccion con este ultimo, la sala se
vale del uso de réplicas de partes esqueletarias, de restos humanos no
americanos, videos y diagramas para dar cuenta de la importancia del
estudio de los restos humanos en el ambito del saber antropolégico. El
uso de estos elementos también permite hacer explicita la politica de
no-exhibicién y el reclamo de las comunidades descendientes de pueblos
originarios (Sardi et /. 2015).

Esta dindmica acopla a los valores institucionales heredados e hist6ri-
Ccos, nuevas practicas y representaciones que toman vigencia en contextos
especificos y para diversxs actores y grupos sociales que ejercen en torno
al patrimonio una apropiacion diferencial, donde se entrecruzan factores
histéricos, politicos e identitarios.

Hasta el presente se han realizado diez eventos de didlogo sobre
restituciones involucrando pueblos indigenas de distintas regiones de
Argentina y de Paraguay. Cada evento puso en evidencia las tensiones
historicas reflejadas en los discursos que contraponen el relato cien-
tifico a los saberes tradicionales (Sardi & Ballestero 2017). Por parte
de las comunidades indigenas afloran expresiones que fortalecen la
vigencia de sentimientos de pertenencia, logrando asi una conexién
de esxs “hermanxs” que se restituyen en un contexto ritual acompa-
nado de musica, indumentaria representativa y simbolismo. En estas
experiencias situadas subyace el reconocimiento del sujeto de derecho
de las poblaciones originarias, fundamento del fortalecimiento de las
politicas participativas.

A modo de conclusién

Las experiencias de restitucién nos dan la posibilidad de revisar el rol
de los museos en nuestra sociedad, de problematizar las situaciones de
encuentro, y la reflexion tedrico-prictica de los procesos de construccion
de programas conjuntos sobre la base del didlogo. En tal sentido, el aporte
de la antropologia puede adoptar varios caminos: el metodolégico, dado
que estos programas estan atravesados por las metodologias etnogra-
ficas y participativas, elemento fundante de la prictica antropoldgica;
el camino teérico-epistemolégico, a través de la problematizacion del



152 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

concepto de identidad y las reflexiones mas actualizadas de las perspec-
tivas anti-esencialistas; y el aporte politico vinculado a los procesos de
deconstruccién que acompanan la descolonizacion y reconocimiento de
la diversidad-interculturalidad.

Bibliografia

Ametrano, S.

2015 Los procesos de restitucion en el Museo de La Plata. Revista
Argentina de Antropologia Biolégica 17: 1-13.

Anderson, K. & Domosh, M.

2002 North American spaces/postcolonial stories. Cultural
Geographies, 9 (2): 125-129.

Appadurai, A.

2000 Savoir, circulation et biographie collective. U'Homme 156:
29-38.

Blanckaert, C.

1988 On the Origins of French Ethnology: William Edwards and

the Doctrine of Race. En: Stocking, G. (ed.): Bones, Bodies,
Behavior, pp. 18-56. Wisconsin.

OIT, Organizacién Internacional del Trabajo

1989 Convenio No. 169 sobre pueblos indigenas y tribales.
Organizacién Internacional del Trabajo.

Farro, M.

2009 La formacion del Museo de La Plata. Coleccionistas,
comerciantes, estudiosos y naturalistas viajeros a fines del
siglo XIX. Prohistoria Ediciones, Rosario.

Hall, S.

1992 Formations of Modernity. Polity Press, London.

Juergensmeyer, M. (ed.)

2014 Thinking Globally: A Global Studies Reader. University of
California Press, Berkeley.

Lipsitz, G.

2010 Ethnic Studies at the Crossroads. Kalfou 2010: 11-15.

Moreno, F.

1882 Recuerdos de viaje en Patagonia. Conferencia leida en el

Ateneo del Uruguay. Anales del Ateneo del Uruguay 2:
24-67.



RESTITUCIONES E IDENTIDADES 153

Navarro Rojas, O.

2011 Etica, museos e inclusién: un enfoque critico. Museo y
"Territorio 4: 49-59.

Pérez Ruiz, M. L.

1998 Construccién e investigacion del patrimonio cultural: Retos
en los museos contemporaneos. Alteridades 8 (16): 95-113.

Reca, M. M.

2016 Antropologia y Museos. Un “didlogo” contemporaneo con
el patrimonio. 1° ed. Editorial Biblos, Buenos Aires.

Restrepo, E.

2016 Stuart Hall and the postcolonial question. Version. Estudios
de comunicaciéon y Politica 37: 23-34.

Sardi, M., Reca, M. M. & Pucciarelli, H. M.

2015 Debates y decisiones politicas en torno a la exhibicion de
restos humanos en el Museo de La Plata. Revista Argentina
de Antropologia Biol6gica 17 (2): 1-8.

Sardi, M. & Ballestero, D.

2017 El pueblo Aché en la prictica y el discurso de la Antropologia.
Revista del Centro de Estudios Antropologicos. Suplemento
Antropolégico LII (2): 7-117.

Serjé, M. R.

2005 El revés de la nacion: Territorios salvajes, fronteras y tierra
de nadie. Uniandes-Ceso, Bogota.

Sheets-Pyenson, S.

1988 Cathedrals of Science: The Development of Colonial
Natural History Museums during the Late Nineteenth
Century. McGill-Queen’s University Press, Kingston/

Montreal.

Stocking, G. (ed.)

1988 Bones, Bodies, Behavior. The University of Wisconsin Press,
Wisconsin.

Torres, L.. M.

1927 Guia para visitar el Museo de La Plata. Universidad
Nacional de La Plata, La Plata.

Van Praét, M.

1996 Cultures scientifiques et musées d’histoire naturelle en

France. Hermes 20: 143-149.






El poder de clasificar: revision
de una coleccion Tiwanaku
en Gotemburgo, Suecia

Adriana Mugioz”

Introduccién

Este trabajo tiene como fin presentar, resumir y reflexionar sobre un
proyecto realizado hace varios afios atrds en Gotemburgo, en los de-
positos y archivos de los Museos Nacionales de la Cultura del Mundo.

Parte de lo que voy a presentar aquf ha sido publicado en diferentes
ocasiones (Loza & Alvarez Quispe 2009; Muiioz 2008b; Muifioz 2009;
Muinoz 2012a; Muioz 2012b; Muioz 2016). Estas publicaciones se ex-
tienden en un lapso de tiempo de ocho afios, donde fui presentando y
discutiendo una coleccion que es parte del acervo del Virldskulturmuseet
(Museo Nacional de la Cultura del Mundo) en Gotemburgo, llamada
Nifio Korin (1970: 19). La primera vez que se presentd esta coleccién al
publico fue unos afios luego de que llegase a Gotemburgo (Wassén 1972).

¢Por qué esta coleccion vuelve a ponerse en foco luego de mas de
30 afios? La respuesta es tal vez simple, por el cambio geopolitico que
sucedio en especial en Bolivia, pero también en el mundo. El 22 de enero
del 2006 Evo Morales asumi6 la presidencia en Bolivia y un lugar que
fue elegido para su investidura presidencial fue Tiwanaku. Esto ha sig-
nificado para Bolivia un cambio de paradigma politico importante, fue
la primera vez que una persona de origen indigena asumia la presidencia

*  Adriana Mufioz es curadora para América Latina en los Statens museer for

virldskultur (SMVK, Museos Nacionales de la Cultura del Mundo) en Gotemburgo,
Suecia. E-mail: adriana.munoz@varldskulturmuseerna.se.

[155]



156 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

de un pais donde mas del 60 por ciento de la poblaciéon pertenecen a
poblaciones no blancas. Elegir Tiwanaku, y referir al pasado indigena,
tiene y tuvo una fuerte carga simbélica-ideolégica para empoderar a los
grupos originarios.

Fue también, tal vez, por primera vez que Colonialismo, discutido du-
rante decenios (Escobar 1998; Fanon 1977; Fanon 1986; Rivera Cusicanqui
1987) como algo que ha repercutido en América a nivel politico, social,
econémico y cultural, pudo comenzar a reveerse en la practica también,
implementando politicas para tratar de paliar el trauma de colonialismo
internoy exclusién de una gran parte de la sociedad. En ese marco politico-
teérico de descolonizacion ideoldgica, objetos culturales depositados en
Europa cumplen una funcién especial, ya que son testigos de procesos
intrincados y embarazosos, de relaciones de poder desiguales, pero no sélo
entre americanxs y europexs, sino en muchos casos particularmente como
testigos de diferencias internas en la formacién de los Estados nacionales
(en nuestro caso, en la formacién del Estado boliviano).

La colecciéon

La coleccién llamada Nifo Korin (1970.19 en los nimeros originales
del museo) lleg6 a Gotemburgo gracias a la amistad y cooperacion entre
Henry Wassén y Edgar Oblitas Fernandez en La Paz. Las circunstancias
alrededor de la adquisicion de esta coleccion tienen en casos el sello de
ilegalidad. Henry Wassén estuvo en La Paz en 1970 y vio en el Museo
de Arqueologia de la Paz una coleccién donde varios objetos estaban
asociados con parafernalia de drogas. A través de la correspondencia entre
Wassén y Oblitas Fernandez, hoy depositada en el Archivo de SMVK
en Gotemburgo, podemos ver la trama alrededor de esta adquisicion;
Wiassén pidié a Oblitas Fernandez si podia conseguir una coleccién igual
para Gotemburgo (Mufioz 2008b). Oblitas manda a un capataz a una
finca cerca de Charazani para huaquear un sitio, y aparentemente de
este sitio sale el material hoy depositado en Gotemburgo. Los objetos
corresponden con la tumba de un médico, un hombre sabio, incluyendo
su craneo. Es el craneo de una persona de alrededor de 30 afios, también
hay entre los objetos varias tabletas para aspirar rapé, textiles, un her-
bolario, morteros, herramientas, etc. (Wassén 1972). El mismo Wassén
mandé pruebas entonces para C14, dando a este contexto un fechado
que corresponde con Tiwanaku (Wassén 1972).



EL PODER DEL CLASIFICAR 157

En el momento de adquisicion de esta coleccion, la situacién politica
era muy complicada en Bolivia. Recordemos, que unos pocos afnos antes
focos revolucionarios y el militar tuvieron conflictos armados afectando
a la poblacién, lo que desembocé en una dictadura militar que recién
terminé en 1982. También hay que recordar, que por entonces Bolivia
tenfa algunas leyes de proteccién de patrimonio cultural, y por ello
Wassén y Oblitas preparan el traslado de la coleccion via la embajada
sueca en Pert (Mufnoz 2009; Mufioz 2016).

Pedido de repatriacion y cambio epistemolégico

En el afio 2006, el representante boliviano ante el gobierno de Suecia
hizo llegar via el Ministerio de Relaciones Exteriores sueco una demanda,
pidiendo que se devuelva a Bolivia la coleccion 1970.19. El gobierno de
Evo Morales comenzé un proceso de reapropiacion cultural exigiendo la
devolucién de las colecciones que existen en Gotemburgo. El gobierno
sueco, en parte ignoro y se mostré indiferente frente a este pedido. En
ese momento Suecia estaba gobernado por el partido liberal (centro-
derecha) Moderater, el cual tuvo durante todo su periodo una posicién
“hostil” contra el gobierno socialista de Evo Morales.

En ese momento, frente a la posibilidad de repatriar la coleccion, en
el museo con apoyo econémico de kulturridet, se organizé un proyecto
alrededor de la coleccion, invitando entre otrxs a Carmen Beatriz Loza,
historiadora boliviana, Walter Alvarez Quispe, médico y kallawaya, y
Walter Mignolo de la Universidad de Duke como monitor de un proceso
de aprender a cambiar un punto de vista epistemolégico dentro de la
interpretacion de los objetos (figura 8.1).

En un comienzo se discuti6 sin invitar a arqueélogxs y hacer una
publicacion sobre Nifio Korin, pero luego de discusiones, decidimos que
eso podria hacerse mucho mejor en Bolivia si la coleccion se devolvia, y
en cambio, aqui en Suecia, discutir si es posible una practica descolonial.
Por ello, decidimos invitar a un kallawaya, y discutir como la cultura ka-
llawaya se convirti6 en patrimonio intangible de la humanidad. También
se invitd a un tedrico dentro de teoria descolonial que nos sirviera de
arbitro a nuestras pricticas. La idea basica era estudiar la posibilidad de
otra forma de prictica museal. No s6lo nuevo conocimiento, sino como
Jette Sandahl ha propuesto en varias ocasiones, perder el control como
representante de una institucion colonial y generar la posibilidad de una
igualdad de condiciones (Sandahl 2002; Sandahl 2005; Sandahl 2007).



158 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Figura 8.1. Walter Alvarez Quispe y Beatriz Loza, reclasificando el material en el Museo
de la Cultura del Mundo, Gotemburgo. Foto: Adriana Mufioz.

Durante casi 40 afios, el titulo de la publicacién de Henry Wassén,
asi como parte de su interés personal en el uso de drogas psicotrépicas,
ademas del concepto tedrico de que los objetos se encontraban en un
Museo de Etnografia, habian definido la interpretacion de esta coleccion:
se trataba de objetos de un brujo (medicine-man) que usaba drogas psico-
tropicas (Wassén 1965; Wassén 1972). A pesar de que Wassén habia sido
meticuloso en su trabajo con Ixs kallawayas, igual el tema del medicine
man'y palabras como parafernalia, drogas y rapé como etiquetas daban
un contexto “mégico religioso” exotisante.

El trabajo de Walter Alvarez Quispe y Carmen Beatriz Loza, en
cambio, repenso estas categorias, y en vez de un medicine-man se uso el
termino Kallawaya (Loza 2004; Loza 2007), lo que implica un médico,
una persona con grandes conocimientos de plantas, medicinas, y tra-
tamientos milenarios. En vez de drogas, las plantas en la coleccion se
“transformaron” en un vademecum,y por medio del estudio de los objetos
asociados se pudo sugerir que se trataba del material de un médico obs-
tetra (Loza & Alvarez Quispe 2009). Fue un cambio importante a nivel
de interpretacion y clasificacion (Mignolo 2009), a pesar de parecer un
cambio insignificante, a nivel semdntico e idiomadtico significa mucho:
de brujo a médico, de drogas a vademecun, etc. En un trabajo anterior
discuti cémo las categorias usadas en la clasificacién de objetos, por lo
general no son neutrales, sino en el caso de objetos clasificados como



EL PODER DEL CLASIFICAR 159

arqueoldgicos o etnogrificos un fuerte contenido de racismo, exotismo
y alteridad queda incorporado a nivel seméantico (Mufoz 2009; Muifioz
2012b).

Siguiendo la historia de las colecciones americanas en Suecia, pude
observar que los mismos objetos han recibido clasificaciones arbitrarias
siguiendo por lo general modelos politicos imperantes. No es un caso
exclusivo de Suecia, sino del mundo de los museos, particularmente de los
museos categorizados como etnograficos. Por ejemplo, en las colecciones
en Suecia, los objetos son arqueoldgicos o etnograficos; respecto a las
Américas, arqueologia representa objetos pertenecientes a un periodo
anterior a la llegada de Cristébal Colon, y etnografia posterior. La llegada
de los espanoles marca un antes y después en el sistema clasificatorio. El
concepto “historia” le pertenece al grupo hegemonico (blancos, criollos)
que se convirtié en “nacion/Estado/pais”, ellos son los merecedores de
la categoria historia. Después de afios de uso, el archivo genera la idea
de “neutralidad”, cuando en realidad, es una construccion hecha por un
grupo que se convirti6 en el grupo con el poder de clasificar y ordenar
el resto de la sociedad (Mufioz 2008a). Viendo los archivos de estos mu-
seos, es comun encontrar conceptos racistas, excluyentes y machistas, los
cuales son poco discutidos y simplemente aceptados o como neutrales o
como tipicos de su época (Featherstone 2006).

La exhibicion

Durante el estudio de la coleccién junto con Carmen Beatriz Loza y
Walter Alvarez Quispe, entre los objetos de la coleccion uno de los que
mads les llamé la atencién a Ixs investigadorxs fue un pequefio objeto
de textil clasificado como “bolsita para guardar coca” en el catilogo
del museo. Este pequefio textil, con un patrén de colores cuadriculado
(figura 8.2), fue repensado y reinterpretado como una wiphala (Loza
& Alvarez Quispe 2009). Este cambio de rétulo significé un proceso
interesante para el grupo trabajando con la coleccién. Algo que ha-
biamos pensado como un pequefio objeto carente de valor simbélico,
ahora era un objeto importante dentro de no sélo una ideologia desa-
parecida, sino de fuerte contenido politico actual. Desde el afio 2009,
la wiphala fue incorporada en la Constitucién del Estado Plurinacional

de Bolivia como simbolo nacional del pais (Estado Plurinacional de
Bolivia 2009: 12).



160 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

En este contexto y luego de discusiones politico-ideolégicas (las
cudles son siempre fuertes y presentes al momento de preparar exhibicio-
nes), el Museo de la Cultura del Mundo decidi6 realizar una exhibicién
que se llamé “Wiphala: identidad y conflicto” y se abri6 al publico en
marzo del 2012. En el texto de presentaciéon de la exhibicion se puede
leer: “Esta es la historia de una bandera de mil afios de antigiiedad, una
wiphala, el real significado de esta no lo sabiamos hasta hace unos afios.
Es también una exhibicién sobre como simbolos pueden unir y reforzar
nuestra identidad, pero también llevar a conflictos y exclusion.”

Durante el proyecto alrededor de la coleccién unos afios antes, el
museo habifa profundizado sus contactos con la comunidad boliviana en
Gotemburgo. Durante los dias que Walter Alvarez Quispe habia estado
en Suecia, un grupo importante de personas se habian acercado a él para
consultarlo sobre problemas fisicos emocionales que los aquejaban. Esa
semana también terminé con una ceremonia kallawaya en un barrio de
la ciudad llamado Hammarkullen. En esta ceremonia, Walter Alvarez
Quispe hizo ofrendas a la tierra y sus habitantes aqui en Suecia (figura
8.3). Todo este proyecto se presenté en un film realizado por Sergio
Joselovsky.?

Al planear la exhibicion, muchas personas fueron contactadas para
hablar sobre la wiphala, pero no sélo bolivianxs viviendo en Suecia, sino
también otras personas que sentian una relacién con este simbolo. Luego
de varias conversaciones se eligieron cinco personas para entrevistar y
sus voces fueron parte de la exhibicién. Entre Ixs elegidxs habia una
persona que sentia alegria, respeto por este simbolo, tenia conocimientos
histéricos y politicos; otra persona de la misma edad que no sentia nada
por este simbolo, le parecia un artifico politico de parte del gobierno
boliviano. Ambos entrevistados eran hombres alrededor de 50 afios,
nacidos en Bolivia y ciudadanos suecos desde varias décadas. Uno era
de la zona andina y el otro de la zona de Santa Cruz. Luego también se
entrevist6 una joven, hija de bolivianxs, nacida y crecida en Gotemburgo,
quien baila tinku en asociaciones bolivianas. Ella sentia emocion frente a
la wiphala y conexién con el pasado de sus padres y abuelxs. Una cuarta

1 Original en inglés: “This is the story of a thousand-year-old flag, a Wiphala, the
real meaning of which we did not know until a few years ago. It is also an exhibition
about how symbols can both unite and strengthen our identity but also lead to
conflict and exclusion”.

2 El film “The collection Nifio Korin —a 1000 year old Kallawaya” es accesible a
través de https://vimeo.com/10319288 (dtimo acceso: 09.12.2019).



EL PODER DEL CLASIFICAR 161

Figura 8.2. Wiphala, objeto que fue reclasificado por Walter Alvarez Quispe
de bolsita para contener coca a wiphala.

4 v o " v S
- o P v s b

Figura 8.3. Fiesta en Hammarkullen, donde la comunidad local se encuentra
con Walter Alvarez Quispe y Beatriz Loza.



162 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

persona fue una sefiora sueca que habia vivido en La Paz y trabajado
como bibliotecaria en Bolivia. Ella habia vuelto a Suecia hace varios
afos donde aun trabajaba como bibliotecaria. Ella llevaba siempre una
wiphala en su solapa. El dltimo entrevistado fue el embajador boliviano
en Suecia para dar una version oficial.

En la exhibicion, aparte de presentar la relaciéon de personas a un
simbolo como la wiphala, también se presentaba los objetos como parte
del instrumento de un médico obstetra y el conocimiento kallawaya como
saber cientifico no producido dentro del marco occidental cristiano.

El dificil proceso de desaprender

He intentado en este trabajo mostrar cémo fue el proceso de aprendi-
zaje alrededor de esta coleccién que comenzé en el aflo 2006 frente a
la posibilidad que estos objetos fueran repatriados a Bolivia. He tratado
de mostrar como al estar atadxs a la informacién que encontramos en el
archivo, estamos atadxs también a una forma de conocimiento que nos
acota y limita al conocimiento producido en un occidente modernista y
de tradicion racista-colonial. Ahora, al incorporar otros conocimientos
y tratar de cambiar y repensar etiquetas, a veces el trabajo no ha sido
facil. En parte, por una cuestion de tradicion académica, de metodologia
cientifica y practica museal, estamos atrapadxs en nuestra practica muchas
veces enraizada en canones estipulados a principios del siglo XX, aceptados
como neutralesy cientificos, sin que hayan sido cuestionados. Los tiempos
han cambiado, muchos grupos que histéricamente han estado excluidos
del poder de decidir en museos, hoy en dia estin exigiendo sus derechos.

Cuando en una institucion estatal se intenta aplicar metodologias
descoloniales, se encuentra con una increible cantidad de problemas; el
Estado por principio, las democracias neoliberales como las que se viven
hoy en Europa, no contemplan la verdadera posibilidad de un proceso
descolonial. En cambio, hay politicas con caracter neoliberal que hablan
de integracion, tolerancia, didlogo. Ahora, la posibilidad de un cambio de
balance en el poder no es generalmente aceptado. Esto lleva a problemas
claros en el caso de cambios profundos, por ejemplo en el archivo.

El archivo se ve como algo “sagrado” y “neutral”; cuando en rea-
lidad no lo es. La imposibilidad de cambios profundos y la decision de
mantener nomenclaturas historicas racistas y excluyentes es un problema
para un cambio epistémico profundo. Para poder hacer cambios, debe



EL PODER DEL CLASIFICAR 163

abrirse el didlogo de una forma real y sin miedo a conflictos profundos.
El cambio exige conflictos, aceptar otras voces disidentes, y 1a posibilidad
de reconocer que el conocimiento es multiple, dindmico, contradictorio,
y que verdades cambian con el tiempo.

El error de las paredes blancas

En la exhibicién se trabaj6 en forma consciente para desarmar estereo-
tipos racistas incluidos en la informacién y en las ideas populares sobre
cultura indigena, sobre medicina “étnica”. Intentamos por varios medios
dar a entender que esos adjetivos usados a menudo antes de sustantivos
como “arte”, “medicina”, “musica”, etc., suelen ser una herencia racista
y excluyente. No existe una “medicina indigena, alternativa, etc.”, es
medicina desde otros puntos de partida y saberes. No existe el “etno
arte”, o “etno musica”, es musica, no necesita el adjetivo “etno” para
separarla de la musica que en este caso seria la producida en lo que
geopoliticamente definimos como “occidente”.

A pesar de que reflexionamos varias veces sobre el disefio de la exhi-
bicién, cometimos un error basado en nuestros prejuicios. La idea era dar,
en el diseno, la experiencia de entender estos objetos como medicina, que
éstos eran los instrumentos de un obstetra en el altiplano boliviano. Para
ello, un recurso usado fue pintar las paredes de la exhibicién en blanco,
como en un hospital sueco (figura 8.4). En ese momento pensamos que
era lo correcto, pero tiempo después comenzamos a reflexionar que habia
sido un error. El hecho de que el color blanco significaria limpieza, hos-
pital, medicina, tiene que ver con ideas eugénicas del occidente, donde el
blanco representa lo bueno, lo limpio, lo claro (Saito 2015). Blanqueamos
la historia de Nifio Korin, para adaptarla al discurso blanco hegemoénico.

¢Qué pasé con la colecciéon Nifio Korin luego del proyecto
y de la exhibicién?

Durante afos, la coleccion, luego de ser exhibida, volvié a los depésitos,
hasta que este afio, 2019, la embajada boliviana en Estocolmo, se acerco
nuevamente a las autoridades de los Museos Nacionales de la Cultura
del Mundo, y en una conversacion se llegé a un acuerdo que llegari en
algin momento el reclamo formal para repatriar.



164 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Figura 8.4. Exhibicion “Wiphala: Identidad y Conflicto” en el Museo de la Cultura
del Mundo, Gotemburgo.

¢Rematriacién? ¢Algo para pensar como un caso
de cambio epistemolégico?

Dentro de procesos de repatriacién (Atalay 2019; van Beurden 2016),
deberiamos también repensar categorias en los temas de repatriacion
recurrentes hoy en nuestro mundo. La idea de “patria” es un concepto
originado de la idea que hay un padre al cual respondemos. Conceptos
usados como neutrales como “patrimonio”, “repatriar”, etc., estin desve-
lando cémo nuestro idioma organiza y da por sentado ideas patriarcales
y paternalistas que nos cuestan repensar.

El hecho que objetos de diferentes continentes estin en museos
europeos es producto de un largo proceso de colonialismo, tanto exter-
no como interno, asi como también de pricticas econémicas liberales
y capitalistas en el mundo en que vivimos hoy. Entonces, ¢es la forma
de pedir estos objetos nuevamente usando los mismos métodos? :Mas-
culinos, coloniales, y neoliberales? ;O habria también que repensar
y buscar apoyo para que otras formas de negociaciéon sean incluidas?
¢Como abordar la desigualdad histérica, el uso de categorias racistas y
excluyentes? ;:Cémo cambiar estas reglas del juego?



EL PODER DEL CLASIFICAR 165

Tomando el caso andino especificamente, la tierra, la pachamama,
es una entidad femenina, y en caso de devolver a Bolivia sus objetos, tal
vez deberiamos significarlo como rematriacién y no repatriacion.

En la constitucion boliviana y la Ley No. 530 del 23 de mayo de
2014 del Patrimonio Cultural Boliviano, contempla en el articulo 3,
entre otras cosas, la interculturalidad, la sostenibilidad y descolonizacién
del conocimiento:

Descolonizacién. Las politicas publicas del Patrimonio Cultural Boliviano,
deben estar disefiadas en base a los valores, principios, conocimientos y
practicas de las bolivianas y los bolivianos, las naciones y pueblos indigena
originario campesinos y las comunidades interculturales y afrobolivianas,
que en su conjunto constituyen el pueblo boliviano. Toda accién debera
estar orientada a preservar, desarrollar, proteger y difundir la diversidad
cultural con didlogo intercultural y plurilingiie, concordante con las
diferentes identidades y nacionalidades del pais. (Ley 530, art. 3)

En el articulo 45 queda claro que es el Ministerio de Asuntos Exte-
riores mediante sus embajadas que es responsable del proceso de repa-
triacion (Ley 530, art. 45). No queda claro si descolonizacién impregna
todo el proceso o no.

La pregunta es, si en ese marco legal, una discusion inclusiva de temas
de repatriacion (rematriacion) seria incluida, dando posibilidad a kallawayas
y otras partes interesadas en su participe de decisiones alrededor de esta
coleccion. ¢Se pueden cambiar las reglas de juego? ;Deben esos objetos
seguir siendo objetos de museos? ;Deben jugar un papel importante como
simbolos politicos? ;O simplemente cambiar un depésito por otro? Son
solo preguntas retéricas para las cuales no tengo ninguna respuesta.

Conclusiones

Toda la idea con estos pensamientos es tal vez no llegar a ninguna con-
clusion, sino basindome en una experiencia personal como curadora
de una coleccién, quiero repensar mi propia actuaciéon. Como ha sido
sefialado por varios tedricos dentro del pensamiento descolonial (Mig-
nolo 2009; Mignolo 1992; Mignolo 2003; Tuhiwai Smith 1999; Walsh
2007), el proceso descolonial no debe plantearse sélo como una escuela
tedrica, sino debe convertirse en praxis. Un primer paso es desaprender,
haciendo hincapié que desaprender no es olvidar, sino desenredar,



166 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

entender como hemos sido educadxs, qué conocimientos aceptamos
y cuales descalificamos, qué prejuicios hemos asumido como verdades
neutrales. Esta etapa suele ser dolorosa, asumir que gran parte de nuestra
educacion académica da por sentado y justifica gran parte del sistema
moderno, colonial, racista, liberal en el cual vivimos, sin cuestionar
sus raices o su accionar. Las paredes blancas de la exhibicién fueron la
prueba de que aunque trabajamos a diario en desaprender, ese camino
recién ha comenzado y es imposible hacerlo solxs. Quienes trabajamos
en museos que se han apoderado de la historia de otrxs y sus objetos,
debemos caminar ese camino junto con esxs otrxs. Si no los hacemos, las
consecuencias seguirdn siendo el blanqueo de la historia, y aceptar que
el blanco sigue siendo el color predominante y hegemonico.

Bibliografia
Atalay, S.
2019 Braiding Strands of Wellness: How Repatriation Contributes

to Healing through Embodied Practice and Storywork. The
Public Historian 41 (1): 78-89.

Escobar, A.

1998 La invencién del Tercer Mundo: construccion y deconstruccion
del desarrollo. Editorial Norma.

Estado Plurinacional de Bolivia

2009 Constitucion politica del Estado. Gaceta Oficial del Estado
Plurinacional de Bolivia 7.

2014 Ley No. 530 de Patrimonio Cultural Boliviano. 23 de mayo
de 2014.

Fanon, E.

1977 Los condenados de la tierra. Fondo de Cultura Econémica.
Meéxico.

1986 Black skin, white masks. Pluto. London.

Featherstone, M.

2006 Archive. Theory Culture Society 23 (2-3): 591-596.

Loza, C. B. & Alvarez Quispe, W.

2009 Report on the Nifio Korin Collection at the Museum

of World Culture. Describing, Naming and Classifying
Medical Objects from the Tiwanaku Period. Informe to
Kulturridet, Museum of World Culture.



EL PODER DEL CLASIFICAR 167

Loza, C. B.
2004

2007

Kallawaya: reconocimiento mundial a una ciencia de los
Andes. Viceministerio de Cultura, FCBCB, UNESCO, La Paz.
Develando Ordenes y Desatando Sentidos. Un atado de
remedios de la cultura Tiwanaku. Laika, La Paz.

Mignolo, W. D.

1992

2003

2009

Murfioz, A.
2008a

2008b

2009

2012a

2012b

2016

On the Colonization of Amerindian Languages and
Memories: Renaissance Theories of Writing and the
Discontinuity of the Classical Tradition. Comparative
Studies in Society and History 34 (2): 301-330.

Historias locales/disefios globales: colonialidad,
conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo.
Ediciones Akal. Madrid.

Geopolitics of Knowing and Collecting: Accumulation of
Meaning and Colonial Differences. Informe to Kulturridet,
Museum of World Culture.

De curiosidades a cultura del mundo. La historia de las
colecciones Sudamericanas en el Museo de la Cultura del
Mundo, Gotemburgo (Suecia). Baessler-Archiv 56.

When the Other become a Neighbour. En: Voogt, P.
R. (ed.): Can we make a Difference? Museums, Society
and Development in North and South, pp. 54-62.
Tropenmuseum, Amsterdam.

The Power of Labelling. Inform to Kulturradet (Swedish
Arts Council). Museum of World Culture.

Bolivians in Gothenburg: The Archaeological and
Ethnographic Collections at the Museum of World Culture.
En: Isendahl, C. (ed.): The Past Ahead. Language, Culture,
and Identity in the Neotropics, pp. 93-110. Acta Universitatis
Upsaliensis. Studies in Global Archaeology, Uppsala.

From Curiosa to World Culture. A History of the South
American Collections at the Museum of World Culture.
Tesis doctoral. GOTARC. Serie B, no. 58 Gothenburg
Archaeological Theses.

Wiphala: Identity and Conflict. En: Morsch, C., Sachs, A.
& Sieber, T. (eds.): Contemporary Curating and Museum
Education, pp. 219-230. Transcript, Bielefeld.



168

GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Rivera Cusicanqui, S.

1987

Saito, L.
2015

Sandahl, ]J.
2002

2005

2007

Oppressed but not Defeated: Peasant Struggles among

the Aymara and Qhechwa in Bolivia, 1900-1980. Report
(UNRISD).

From Whiteness to Colorblindness in Public Policies: Racial

Formation and Urban Development. Sociology of Race and
Ethnicity 1 (1): 37-51.

Fluid Boundaries and False Dichotomies: Scholarship,
Partnership and Representation in Museums. En: INTERCOM
Conference Leadership in Museums: Are our Core Values
Shifting. Dublin, Ireland.

Negotiating Identities. NeMe. Disponible en: http://
neme.org/main/271/negotiating-identities (iltimo acceso:
09.12.2019).

The Included Other - the Oxymoron of Contemporary
Ethnographic Collections? Forum for Anthropology and
Culture 4 (6): 208-217.

Tuhiwai Smith, L.

1999

Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous
Peoples. Zed. London.

van Beurden, J. M.

2016 Treasures in Trusted Hand Negotiating the future of
colonial cultural objects. Sidestone Press, Leiden.

Walsh, C.

2007 Interculturalidad y Colonialidad del Poder: Un pensamiento
y posicionamiento “otro” desde la diferencia colonial. En:
Castro-Goémez, S. & Grosfoguel, R. (eds.): El giro decolonial.
Reflexiones para una diversidad epistémica mds alld del
capitalismo global, pp. 47-62. Siglo del Hombre Editores,
Bogota.

Wassén, S. H.

1965 The Use of some Specific Kinds of South American Indian
Snuff and Related Paraphernalia. Etnologiska studier 28.
Etnografiska museet i Goteborg, Goteborg.

1972 A Medicine-man’s Implements and Plants in a Tiahuanacoid

Tomb in Highland Bolivia. Etnologiska studier 32.
Etnografiska museet i Goteborg, Goteborg.



Participacién en un museo etnolégico
universitario: un informe practico
sobre las oportunidades y desafios

de su descolonizacién’

Beatrix Hoffmann™

Con el objetivo de descolonizar los museos abriendo el acceso demo-
cratico especialmente a grupos de poblacién que de otra manera sélo
tendrian un contacto esporidico o ningn contacto con el museo como
institucion cultural, se ha desarrollado un gran nimero de propuestas
participativas. La gran variedad de métodos en los que se basan estas
propuestas y actividades remite al amplio espectro de ideas sobre lo que
significa exactamente la participacion en los museos (Piontek 2017: 45
ss). En su trabajo orientado a la practica The Participatory Museum, Nina
Simon (2010) plantea un enfoque que apunta sobre todo a la activacién
de Ixs visitantes del museo y a hacerlxs parte del evento cultural, mien-
tras que Piontek (2017: 89 ss) entiende por participacion en el ambito
de los museos un proceso de intercambio que busca reciprocidad y
equivalencia, asi como una situacién en la que todxs Ixs participantes
salgan ganando. Esto requiere, por un lado, una transformacién estruc-
tural del museo como institucion, incluida la financiacién de proyectos
participativos, y por otro lado, también requiere el empoderamiento
de actores externos al museo para que participen como interlocutorxs

en condiciones de igualdad. Por esta razén, la psic6loga urbana de
Viena Cornelia Ehmayer (2005; Gerlich 2006: 26; Piontek 2017: 169)

*  Beatrix Hoffmann es investigadora en el proyecto “Freiburg und der deutsche

Kolonialismus” (Friburgo y el colonialismo alemdn) de los Stidtische Museen
Freiburg (Museos Municipales de Friburgo). E-mail: Beatrix.Ihde@stadt.freiburg.
de, Hoffmann.Bea@gmx.de.

** Este articulo fue traducido al espaiiol por Verénica Montero Fayad.

[169]



170 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

y Rudolf-Christian Hanschitz y sus colegas conciben la participacion
como un proceso de empoderamiento de Ixs no-expertxs por un lado, y
de desempoderamiento de Ixs expertxs, por otro (Hanschitz et /. 2009:
92). Estas concepciones posibilitan el desmantelamiento de relaciones
asimétricas y la apertura de espacios libres para la accién autodeter-
minada dentro de un proyecto cultural y/o de investigaciéon. Ehmayer
describe cinco fases del proceso participativo, que van desde 1) la acti-
vacion, pasando por 2) ejercer influencia, 3) codecidir, 4) coproducir,
hasta 5) la produccion propia (Gerlich 2006: 26; Piontek 2017: 169).
Independientemente del concepto concreto, la creacién de una relacién
de confianza mutua entre Ixs iniciadorxs del proyecto y Ixs participantes
es un requisito indispensable para el éxito de los proyectos participativos
(Berggold & Thomas 2012: 4 ss; Simon 2012: 97, 100).

La gran mayoria de las propuestas y proyectos participativos en los
museos locales y regionales se llevan a cabo en el campo de las exposi-
ciones, mientras que otras labores como el coleccionar y la investigacién
de las colecciones estan subordinadas a esto. En este tltimo ambito, sin
embargo, se ha establecido un énfasis en proyectos participativos en
los museos etnoldgicos, que exploran de forma cada vez mas frecuente
sus colecciones junto con miembros de las comunidades de origen. La
investigacion participativa de las colecciones vincula el conocimien-
to relacionado con los objetos de diferentes contextos y abre nuevas
perspectivas sobre los artefactos, especialmente perspectivas indigenas.
"También ofrece un espacio para la apropiacion indigena de los objetos,
contribuyendo asi a la descolonizacién de los museos etnograficos. Este
articulo presenta y discute como resulté esto, en un museo universitario
tomando el ejemplo del proyecto “Entrelazamientos persona-objeto

en sociedades indigenas” (“Mensch-Ding-Verflechtungen in indigenen
Gesellschaften”).

El proyecto

El proyecto de investigacién “Entrelazamiento persona-objeto en socie-
dades indigenas” se llevé a cabo entre el afio 2015 y el 2018 en el Depar-
tamento de Antropologia de las Américas y en el Museo BASA (Coleccion
de las Américas de Bonn) perteneciente a este departamento. Fue un pro-
yecto conjunto que integro a otras dos instituciones, el Linden-Museum
Stuttgart (Museo Linden de Stuttgart) y la Goethe-Universitit Frankfurt



PARTICIPACION EN UN MUSEO ETNOLOGICO UNIVERSITARIO 171

am Main (Universidad Goethe de Francfort del Meno), y cuatro discipli-
nas: la etnologfa, la museologia, la lingiiistica y los estudios audiovisuales.

El proyecto se desarroll6 a partir de una coleccién etnogréfica de
Ixs apalais y wayanas, procedente del norte de Brasil, y que actualmente
se encuentra custodiada en el Museo BASA. El inspector de materiales
de Bonn Manfred Rauschert (1928-2006) conformé esta coleccion a
mediados de la década de 1950 y la complement6 en 1977 con otros ob-
jetos (Noack 2017: 141 ss; Hoffmann 2019: 9 ss). Hoy en dia Ixs apalais y
wayanas viven dispersxs en la vasta zona fronteriza entre Brasil, Guyana
Francesay Surinam: Ixs wayanas estdn asentadxs en el territorio de estos
tres estados, Ixs apalais sélo en Brasil (Barbosa & Morgado 2003/2018).
Desde hace varias generaciones, Ixs apalais se han fusionado con Ixs
wayanas. Aunque las respectivas lenguas siguen coexistiendo (Camargo
2017: 225 ss), la cultura material de ambos grupos se asemeja de manera
tal, que muestra rasgos cada vez mas idénticos.'

El objetivo del proyecto era estudiar esta coleccion etnografica vy,
al mismo tiempo, examinar los fondos de otras fuentes etnograficas
que Rauschert reuni6 y produjo durante su vida entre Ixs wayanas y
apalais (Rauschert 1960/61; 1972; 1977; 1982; 2001; 2002). A partir de
este material etnogrifico se analizaron los procesos de cambio cultural
y de transferencia de conocimiento interétnico y, simultineamente,
este material debia hacerse accesible a sus creadorxs o autorxs y a sus
descendientes (Hoffmann & Noack 2016). Dado que no se disponia
de una repatriacion fisica de los objetos, se desarroll6 la idea de una
repatriacion digital en forma de un banco de datos. En este banco de
datos? serian registrados los objetos etnogrificos, para conectarlos con
otros documentos como peliculas, fotos y grabaciones sonoras. Esta
idea fue presentada y discutida por primera vez con otrxs investigadorxs
en un simposio en 2012 (Hoffmann & Noack 2012). En este simposio
también participé Mataliwa Kulijaman, un representante de Ixs wayanas
que viven en Guyana Francesa. En el transcurso del evento quedo claro
que un banco de datos de ninguna manera se crearia solo para las comu-
nidades de origen, sino que habia que elegir un enfoque participativo
y desarrollar el banco de datos con representantes wayanas y/o apalais

1 Por este motivo, algunxs investigadorxs, entre ellos Daniel Schoepf (1976), consi-
deran a estas comunidades como un grupo ya fusionado y lo denominan Wayana-
Apalai.

2 Véase www.Amerindian-Guyana-Cultures.org.



172 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

(Hoffmann & Noack 2012). En consecuencia, se planific una fase de
investigacioén de la coleccion y elaboracion de la estructura de la base
de datos de manera conjunta con representantes de las comunidades de
origen, lo cual constituyé un componente central del proyecto (Hoff-
mann & Noack 2016: 64 ss). En vista de los esfuerzos organizativos y
financieros que esto suponia, se prepar6 un taller en el Museo BASA de
tres a cuatro semanas de duracion. Si bien el desarrollo del proyecto no
preveia explicitamente una perspectiva bottom-up, quedé demostrado
que un enfoque top-down era imposible de llevar a cabo debido a las
condiciones estructurales y financieras durante la fase de postulacién
del proyecto. Una vez iniciado el proyecto, Mataliwa Kulijaman fue
invitado a Bonn junto con otrxs cinco wayanas, quienes aceptaron la
invitacién en principio, pero era impensable para ellxs una estadia de
tres o cuatro semanas sin conocer Bonn y a Ixs otrxs colaboradorxs del
proyecto. Berggold y Thomas (2012: 4 ss) subrayan que una relacion
de confianza estable basada en el disefio democratico de un proyecto es
un requisito indispensable para la disposicion para participar en este y
para su exitosa realizacion.

Como resultado, se modific el plan de trabajo y se invité a Ixs
representantes wayanas a un taller de una semana en el Museo BASA.
Esto serviria para conocerse mutuamente con el resto del equipo, para
darles espacio a Ixs wayanas para que se desarrollaran como colabora-
dorxs en pie de igualdad en esta parte del proyecto, y para examinar
la coleccién etnografica. En el curso del taller, la coleccion debia ser
revisada conjuntamente para registrar, por primera vez, documentacion
de los objetos desde la perspectiva indigena. En un segundo taller, el
examen de la coleccién debia concluirse a fin de seguir configurando
de forma conjunta la estructura de un banco de datos e inscribir en ella
una perspectiva indigena.

Primer taller: conocerse mutuamente y primer encuentro
con la coleccién

El primer taller en el Museo BASA se realizé en otofio de 2016 y dur6
una semana. De Ixs seis Wayanas invitadxs, finalmente s6lo asistieron
cuatro, pues los otros dos miembros no tenian pasaporte valido y no se les
permitia cruzar la frontera franco-alemana. Entre Ixs cuatro participantes
se encontraban, ademds de Mataliwa Kulijaman, dos hombres, Siksili



PARTICIPACION EN UN MUSEO ETNOLOGICO UNIVERSITARIO 173

Akayuli Palanaiwa y Aymawale Opoya, y una unica mujer, Ikale Asankili.
Lxs mismxs wayanas en Guyana Francesa decidieron la composicion de
este grupo, aunque la participaciéon de Mataliwa Kulijaman ya estaba
asegurada desde el principio, ya que tenia una funcién de mediacion
debido a su colaboracién en el simposio del 2012.

La invitacién a Ixs representantes wayanas fue transmitida con
apoyo de Ixs colegas del proyecto “Savoirs autochtones wayana-apalai”
(SAWA, Saberes autoctonos wayana-apalai) en Paris.” Este proyecto ha
estado trabajando desde hace largo tiempo con un grupo de wayanas de
la zona alrededor de Maripasoula, Guyana Francesa, al cual Mataliwa
Kulijaman pertenece. El proyecto SAWA respalda a Ixs wayanas desde hace
varios afios en la investigacion y documentacion de su historia cultural
y Ixs acompana en sus investigaciones sobre sus colecciones en museos,
como el Musée du quai Branly de Paris. Por este motivo, el taller en el
Museo BASA fue precedido de consultas previas en el museo en Paris,
donde Ixs wayanas evaluaron los objetos etnograficos de sus ancestrxs.
Durante esta visita cada unx de Ixs participantes asumi6 determinadas
tareas y funciones, que también realizaron durante el taller en el Museo
BASA. Mataliwa Kulijaman documenté toda la estancia en Bonn con una
camara de video con el apoyo de un especialista en cine. Siksili Akayuli
Palanaiwa tuvo el papel de maestro, ya que al ser el miembro con mads
edad del grupo conocfa de manera excepcional la cultura material de sus
antepasadxs. El sabe cémo y con qué materiales estd hecho un objeto,
como se utiliza y qué significado tiene. Ikale Asankili particip6 en el taller
como representante de la generacién mas joven, que quiere familiarizarse
con el conocimiento de Ixs ancianxs para que en el futuro éste siga vivo.
A igual que Aymawale Opoya, era responsable de la documentacion es-
crita del andlisis de los objetos. Aymawale Opoya ejercié como experto
en arte del grupo, siendo él mismo un artista.

El taller fue disenado para ofrecer a Ixs participantes la mayor liber-
tad creativa posible. El objetivo era fortalecer la confianza de Ixs wayanas
en si mismxs en el transcurso del evento, de modo que se percibieran
como interlocutorxs iguales del proyecto y actuaran como tales. El pro-
grama del taller, que Ixs wayanas habian solicitado anticipadamente, se
mantuvo en gran parte flexible: hubo momentos para visitar el Museo
BASA y conocer la coleccién, que se alternaron con otros en los que
se exploraron los alrededores del museo universitario. Estos tiempos

3 Véase https://lesc-cnrs.fr/fr/sawa (dltimo acceso: 12.12.2019).



174 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

debian contribuir con el proceso de construcciéon de confianza. El disefio
concreto del contenido de los bloques del taller tanto en el museo como
fuera de este, fue definido junto con Ixs wayanas sobre la marcha. Esta
planificacion abierta también implicaba que ningtn objeto fuera escogido
de antemano para el examen de la coleccion. La eleccion de los objetos
la tomaron Ixs mismxs wayanas sobre la base de las fichas de inventario,
siguiendo las modalidades de trabajo en el Musée du quai Branly. Allj,
los objetos debian ser pedidos con dos dias de antelacion para poder ser
recogidos en el depésito y puestos a disposicion en el cuarto de trabajo.
Por el contrario, el trabajo en el Museo BASA se estructuré de modo muy
diferente, pues Ixs wayanas podian buscar ellxs mismxs los artefactos en
el dep6sito, cada vez que querian verlos (figura 9.1). Este se encuentra
en el sétano del museo universitario y, por lo tanto, su acceso es inme-
diato. Otra parte de los objetos se conserva en las vitrinas de la sala de
exposicion, de modo que durante el taller hubo literalmente contacto
visual con ellos. El acceso ficil y autodeterminado a los objetos fue
para Ixs wayanas una experiencia emocional muy profunday totalmente
nueva. Esta fue una de las condiciones determinantes por las cuales Ixs
participantes en el taller, después de corto tiempo, se percibieron a si
mismxs como interlocutorxs en pie de igualdad. Desde esta posicion,
Ixs wayanas actuaron de forma autodeterminada y desarrollaron ideas
creativas para continuar con el disefio del taller, incorporandolas en la
planificacién del proyecto general. El manejo autodeterminado de los
objetos también proporcioné una atmosfera relajada y desenvuelta, en la
que Ixs wayanas se apropiaron de la coleccion y de las condiciones locales
en el orden y al ritmo que quisieron. El personal del proyecto brindé
apoyo explicando la estructura del depésito y ayudando en la biasqueda
de las piezas; por lo demds asumieron una posicién de aprendices frente
a Ixs wayanas. A través de esta situacion de aprendizaje en tindem, se
reconoci6 el conocimiento experto especifico indigena de Ixs wayanas
y se estableci6 un intercambio equitativo de conocimiento entre ellxs y
el personal del proyecto. También se produjo un intenso intercambio
de conocimiento entre Ixs propixs Wayana, de tal manera que el Mu-
seo BASA adquiri6 temporalmente las caracteristicas de una institucién
participativa en la que Ixs presentes “crearon contenidos juntxs, com-
partierony se conectaron” (Simon 2012: 96). Con esta nocién de museo
participativo, Simon coincide parcialmente con el concepto del museo
como zona de contacto de Clifford (1997: 188 ss), quien explicitamente lo
desarroll6 con respecto al papel comunicativo de los museos y colecciones



PARTICIPACION EN UN MUSEO ETNOLOGICO UNIVERSITARIO 175

etnolégicos. Siksili Akayuli
Palanaiwa desempefi6 un papel
central en esta transformacion.
El compartié su conocimiento
sobre los objetos, sus significa-
dos y sus funciones no sélo con
el personal del proyecto, sino
también con Ixs demads partici-
pantes wayanas. Estxs, a su vez,
lo llevaron a sus pueblos en Gu-
yana Francesa y lo compartieron
alli con sus habitantes por medio
de sus narraciones. Con ello, el
Museo BASA se convirti, por
un lado, en una plataforma para
la circulacién transnacional de
conocimiento que va més alla del
marco académico y que también
incluye a las comunidades indi-
genas. Por otro lado, Ixs wayanas
se apropiaron del museo como
parte de su memoria cultural y
como archivo de su cultura ma-  psankili y Mataliwa Kulijaman en el depésito
terial. El trabajo con la coleccion  del Museo BASA. Foto: B. Hoffmann (2016).
Rauschert se convirtié para Ixs

wayanas en un intenso y emotivo intercambio sobre la historia y el sig-
nificado de objetos particulares y, por lo tanto, sobre su propia historia.
Aqui, la memoria colectiva de Ixs wayanas sobre el coleccionista Manfred
Rauschert, quien convivié muchos afios con Ixs wayanas brasilefixs y con
Ixs apalais (Rauschert 1982), jugé un papel importante. Durante todo el
taller, Rauschert estuvo presente en los objetos y en las peliculas que Ixs
wayanas observaron - el Museo BASA se volvié asi un lugar de memoria
cargado de emociones. El taller culminé con el encuentro con el hijo del
coleccionista, Merlin Rauschert, a quien Ixs wayanas invitaron al Museo
BASA para compartir con €l los recuerdos de su padre.

Berggold & Thomas (2012: 5) observaron, usando el ejemplo de pro-
yectos de investigacion participativa, que s6lo una negociacién continua
de caos y orden crea espacios simbélicos en los que Ixs participantes se
vuelven creativamente activxs. Hacia el final del taller, Aymawale Opoya




176 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

generd una situacién de negociacion de este tipo al presentarse como
anfitrion a través de un cambio de papeles. Transformo el Museo BASA en
un taller artistico y permiti6 que Ixs presentes pintaran una maluwana. La
maluwana es un disco de madera decorado con motivos miticos, que Ixs
wayanas colocan debajo del techo puntiagudo de las casas comunitarias
(tucushipan) (Duin 2006: 119 ss; Velthem & Velthem Linke 2010: 45 ss).
Durante la duracién del taller, esta actuacion artistica convirtié al museo
en un verdadero lugar de “experiencia multidimensional alrededor de
contenidos” (Simon 2012: 96). El acto de pintar una maluwana no es un
acontecimiento cotidiano y suele llevarse a cabo en el taller del artista
a puerta cerrada. De esta manera, esta intervencién fue un suceso espe-
cial no solo para el personal del proyecto, sino también para Ixs propixs
wayanas. Como Aymawale Opoya habia instalado su lugar de trabajo
en el ventanal de la fachada del Museo BASA, abrié también la accion
artistica para Ixs pasantes (figura 9.2). En el espiritu del concepto del
Museo BASA, Aymawale Opoya estableci6 una conexién entre el espacio
museo-académico del museo universitario y su entorno urbano (véase
Natho & Schmitz 2015: 161; Noack 2015: 61), y al mismo tiempo amplié
el propédsito democritico del taller abriéndolo a Ixs transedntes.

Figura 9.2. Aymawale Opoya pintando la maluwana; vista desde la calle hacia el Museo
BASA. Foto: B. Hoffmann (2016).



PARTICIPACION EN UN MUSEO ETNOLOGICO UNIVERSITARIO 177

El cambio de papeles de Aymawale Opoya dejé claro que €l se
percibi6 a si mismo como un participante en igualdad de condiciones
en el taller. Al final de la semana, Ixs otrxs tres participantes también
influyeron en la planificacion del contenido del segundo taller, que en-
tretanto se habia acordado con ellxs. Sin embargo, Ixs wayanas estaban
menos interesadxs en el desarrollo de una estructura para el banco de
datos prevista para el segundo taller, que en participar en la exposicién
final del proyecto. La exposicion tenia por objetivo abordar los rituales
de paso a la adultez, en el sentido de un 7ite de passage (van Gennep 1990
[1909]), y también presentar el ritual marake, celebrado tanto por Ixs
wayanas como por sus vecinxs apalais.

El maraké es un ritual ciclico que dura varios meses y culmina con una
prueba de resistencia al dolor (éputop).* En esta prueba, avispas y hormigas
son presionadas contra los brazos, las piernas y el torso desnudo de Ixs
participantes del ritual. Cualquiera que se someta al ritual no debe mostrar
signos de dolor, a pesar de las mordeduras y picaduras de los insectos extre-
madamente dolorosas (Hurault 1968: 99 ss). Se espera de los hombres y las
mujeres jévenes que se hayan sometido a este ritual por primera vez antes
del matrimonio, a mas tardar, con el fin de llevar después una vida como
“verdaderos wayana”.’ Por lo tanto, desde el punto de vista etnolégico,
este ritual tiene sobre todo una funcién integradora. Durante la fase de
preparacion, Ixs aspirantes son acompanadxs por sus padrinos y madrinas y
aprenden sobre las tradiciones materiales e inmateriales de su patrimonio
cultural. Esto incluye bailes, cantos y mitos, asi como técnicas artesanales
para la produccion de parafernalia como la estera de insectos (cunana) y
el elaborado tocado (0lok) para los participantes masculinos (Isel 2005). El
concepto ya desarrollado al inicio del proyecto preveia la realizacién de
una exposicion con dos grupos del entorno del Museo BASA: estudiantes
universitarixs y alumnxs de colegio. Estxs tltimxs debian preparar una
charla sobre la confirmacion como un ritual de paso a la adultez celebra-
do en algunos sectores cristianos de nuestra sociedad. Lxs estudiantes de
Antropologia de las Américas de la Universidad de Bonn, por su parte,
debian tratar el rito del maraké y presentarlo en la exhibicién. Conside-
rando las dificultades logisticas que se preveian, la planeacion original de
incorporar interlocutorxs indigenas no se contemplé. Como en el caso de
toda la planificacién del proyecto, hubiera sido indicado consultar con ellxs.

4  Comunicacion personal con Aymawale Opoya, marzo de 2018.
5 Comunicacién personal con Aymawale Opoya, marzo de 2018.



178 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Segundo taller: preparacion de la exhibicion

El segundo taller se llevé a cabo a principios de 2018 y estaba previsto
que durara dos semanas. Los mismos tres hombres wayanas volvieron a
participar, esta vez acompafiados por Malausi Tikilima. Ella también es
una mujer joven que quiere familiarizarse con la historia cultural de su
pueblo. Durante estas dos semanas, Malausi Tikilima conocié numerosos
objetos de los que antes solo tenia referencia a través de narraciones.

El taller comenz6 a peticion de Ixs wayanas en el Linden-Museum
Stuttgart, cuya excepcional colecciéon apalai y wayana empalma tempo-
ralmente con la de Manfred Rauschert. Esta colecciéon fue reunida por
Peter Duschl en el dltimo cuarto del siglo XX (Kurella 2017: 131 ss) y es
probablemente el acervo apalai y wayana mas reciente que se encuentra en
un museo aleman.® Los objetos de esta coleccién también fueron analiza-
dos y documentados por Ixs wayanas junto con el personal del proyecto.
A esta coleccién pertenecen piezas de gran calidad, que impresionaron
mucho a Ixs wayanas. Aunque la relacion de confianza entre el personal
del proyecto y Ixs wayanas se restableci6 rapidamente después de un afo
y medio, el ambiente de trabajo en Stuttgart fue mucho més tenso que
en el primer taller. Esto se debi6 posiblemente al espacio relativamente
cerrado y a la organizacién de la rutina de trabajo, en la que Ixs wayanas
apenas podian influir. Debido a las condiciones administrativas del Lin-
den-Museum Stuttgart, los objetos ya habian sido puestos a disposicién
con antelacion y la seleccion de las piezas fue hecha por la restauradora.
Solo al final de esta semana Ixs wayanas pudieron expresar sus propios
deseos sobre objetos especificos. Sin embargo, no tenian acceso directo
a los depositos de las colecciones. Otro motivo por el que el ambiente
de trabajo fuera tenso puede haber sido la falta de una relacién personal
con la coleccion. Peter Duschl no era conocido por ninguno de Ixs par-
ticipantes del taller.

"Iras una semana de trabajo con la coleccién del Linden-Museum
Stuttgart, el taller se trasladé al Museo BASA de Bonn, para preparar la
exhibicion final dedicada al maraké. Con el cambio de lugar Ixs wayanas

6  Otras colecciones etnograficas de Ixs apalais y Ixs wayanas se encuentran en casi
todos los grandes museos etnolégicos de Alemania: en el Museo Etnolégico de
Berlin, en el Museum am Rothenbaum. Culturas y Artes del Mundo en Hamburgo,
Museo Cinco Continentes en Minich, Ubersee-Museum en Bremen y el Museo
de Etmologia de Dresde.



PARTICIPACION EN UN MUSEO ETNOLOGICO UNIVERSITARIO 179

volvieron riapidamente a la forma de trabajo independiente y relajada
que ya habian desarrollado en el primer taller en el museo universitario.
Desde el principio, Ixs wayanas asumieron con seguridad el papel de
disefiadorxs de la exhibicion y permitieron que el personal del proyecto
participara en sus reflexiones y sus decisiones, en calidad de aprendices.
En el concepto de exhibicion ya desarrollado, Ixs wayanas descubrieron
espacios libres creativos, que aprovecharon activamente. Debido a que
Ixs wayanas pudieron recurrir a sus conocimientos y experiencias adqui-
ridos durante el primer taller, apenas necesitaron apoyo del personal del
proyecto a la hora de tratar con la coleccién y los objetos. Sabian donde
se encontraban el depdsito y las piezas de la coleccién Rauschert y qué
vitrinas en la sala de exposicion del Museo BASA contenian otros objetos
de sus antepasadxs. Al utilizar el depésito de forma independiente, Ixs
wayanas demostraron su posicién de interlocutorxs en pie de igualdad
en el taller.

Al comienzo de esta parte del evento, Ixs wayanas explicaron el ritual
del maraké. Para ello hicieron dibujos para explicar cémo se adornan Ixs
participantes en el rito, los tépijern, y con qué objetos estan equipadxs
(figura 9.3). Por medio de las fichas de inventario, Ixs wayanas selec-
cionaron los objetos relacionados con los tépijern. También escogieron
los instrumentos necesarios para la preparaciéon y ejecucion del ritual
con el fin de disponerlos en dos vitrinas. Entre los artefactos necesarios
para el maraké se encuentran sobre todo aquellos para la preparacién
de la mandioca, pero también armas e instrumentos musicales. Como
Ixs wayanas querian que los t#épzjern parecieran lo mas realista posible,
solicitaron la adquisicién de dos maniquis (figura 9.4).

En el transcurso del taller, Mataliwa Kulijaman y Siksili Akayuli
Palanaiwa, junto con Malausi Tikilima, seleccionaron los objetos vy, al
mismo tiempo, la introdujeron en el depésito, adoptando asi el papel
de expertxs del Museo BASA frente a Malausi Tikilima y actuando como
colaboradores integrados del proyecto. Los objetos seleccionados se
dispusieron por algunos dias sobre las mesas de la sala de exposicion para
intercambiar ideas sobre ellos (figura 9.5). Mientras los artefactos eran
seleccionados, Aymawale Opoya trabajé en la descripcion del maraké. El
coleccionista Rauschert ya habia notado que era dificil para Ixs wayanas,
asi como para sus vecinxs apalais, relatar en un monélogo el transcurso
de un evento en un orden cronolégico - de acuerdo al pensamiento
occidental (véase Rauschert 1966: 135; Hoffmann 2019). Lxs wayanas
suelen desplegar su rica tradicion oral en un didlogo asociativo entre



180 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

—— \\&_.L\ T@P‘)ﬁ*‘“ ~ ?ov&\:«}’

,/ \\ / 4\; 3\\‘-‘:\5< QLALJL © (J4m7mx

;\" % —waoL

‘( W‘J

?ﬂk lt\L(an (uwraw

a'%(s PL{ ho(pvx
Idelo vz C__{\

. gw
h»pl

s

p / | o \ '&“'N\‘ ," >§c
: 3P ~le \‘\ .
/. S CAlefS & anlos ™ <\" 4\\
ok ,t& — [ S
A

Figura 9.3. Equipamiento de los tépijem. Dibujo: Mataliwa Kulijaman (2018).
Foto: B. Hoffmann (2018).

Figura 9.4. Malausi Tikilima y Aymawale Opoya preparando los maniquis tépijem.
Foto: B. Hoffmann (2018).



PARTICIPACION EN UN MUSEO ETNOLOGICO UNIVERSITARIO 181

oyentes que preguntan y narradores que responden (véase Rauschert
1967: 167 ss; Hoffmann 2019). Este aspecto fue retomado en el taller
y desarrollado empleando métodos cientificos. Producto de ello fue un
ciclo narrativo que dur6 varios dias y que fue complementado sucesiva-
mente. El informe de Aymawale Opoya fue transcrito después de cada
sesion y el resultado fue presentado en la siguiente. Esta presentacion
tenia la funcién de oyente interrogadorx y aseguraba la continuacion
y complementacion de la narracién con intervenciones detalladas, que
Aymawale Opoya hacia en los lugares que consideraba necesarios.

Figura 9.5. Siksili Akayuli Palanaiwa, Aymawale Opoya y Malausi Tikilima examinando
los objetos seleccionados para las vitrinas en la exposicion. Foto: B. Hoffmann (2018).

Al cierre del taller, los dos maniquis y las vitrinas fueron preparadas
por Ixs cuatro wayanas. Como la coleccion del Museo BASA no poseia
todos los objetos necesarios, Ixs cuatro organizadorxs de la exhibicion
idearon soluciones creativas para complementar lo que faltaba. Algunas
piezas de colecciones de otras etnias se tomaron prestadas y otras fueron
compradas. Estas inclufan espejos para el adorno del torso y cordones
de algodén para reemplazar los cordones de cuentas que faltaban (figura
9.4). Durante el maraké, los tépijemn llevan enrolladas numerosas y largas
cuerdas de cuenta rojas, azules y blancas en el pecho, las mufiecas y en



182 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

los tobillos. Una vez terminado el arreglo de las vitrinas y los maniquis-
tépijemn, éstos fueron expuestos en el Museo BASA por algunas semanas.
Se acordé que el resultado del taller se desmantelaria después del co-
mienzo del semestre universitario hasta la inauguracién de la exhibicién
en diciembre de 2018.

Lxs wayanas habrian participado gustosamente en la inauguracion de
la exhibicion para ver el efecto de su contribucién en el contexto general
de la misma. Pero los recursos financieros no fueron suficientes para una
tercera invitaciéon a Bonn. En cuanto al reconocimiento del compromiso
de Ixs wayanas con la exhibicién esto no fue satisfactorio. Segtin Simon,
no sélo la presentacion de los resultados de los proyectos participativos
es una de las responsabilidades institucionales (2012: 103), sino también
el reconocimiento de los resultados en presencia de Ixs actores.

Balance final

Uno de los objetivos del proyecto “Entrelazamientos persona-objeto
en sociedades indigenas” era poner a prueba métodos participativos de
trabajo en museos con comunidades de origen en el contexto de un museo
universitario, el Museo BASA. Igualmente, se queria sondear el potencial
de la descolonizacion de una coleccion etnologica. No obstante, no se
dieron las condiciones para entablar un trabajo participativo conjunto
con un enfoque bottom-up que integrara a las sociedades de origen como
no-expertxs en museos desde el principio del proyecto. Siendo financiado
con fondos de terceros, este proyecto fue planificado, en su disefio final,
dentro de un plazo muy ajustado y sin recursos adicionales que hubieran
permitido el intercambio con miembros de las comunidades de origen.
En el curso del proyecto se hizo evidente que esta cooperacion rop-down
con Ixs miembros de las sociedades de origen no podia realizarse en la
forma prevista (véase Simon 2012: 106).

No obstante, la colaboraciéon con Ixs representantes Wayana probd
ser exitosa y estar a la altura de un trabajo participativo en un museo.
El primer taller fortaleci6 la autodeterminacion de Ixs wayanas hasta
el punto de que intervinieron en su configuracion y, sobre todo, tu-
vieron una influencia decisiva en el contenido del segundo taller. El
resultado fue un cambio en los objetivos originales de proyecto, en los
que se privilegié el trabajo en la exhibicién final, renunciando a seguir
con el desarrollo de la base de datos. Aun cuando uno de los objetivos



PARTICIPACION EN UN MUSEO ETNOLOGICO UNIVERSITARIO 183

previamente formulados no se cumplié, en términos de cooperacion
participativa el proyecto puede calificarse expresamente como un éxito.
Pues segtin Hanschitz (et 2. 2009: 84), los proyectos participativos s6lo
se consideran exitosos si se provocan y realizan transformaciones por la
iniciativa de Ixs participantes o del grupo destinatario.

El hecho de que en el curso de los dos talleres fuera posible establecer
una relacion democritica en pie de igualdad entre Ixs wayanas y el perso-
nal del proyecto se debe en gran medida a las condiciones especiales del
Museo BASA como uno museo universitario experimental con caricter
de laboratorio (Natho & Schmitz 2015: 166). Hoy en dia, es uno de los
seis’ museos con colecciones etnoldgicas pertenecientes a universidades
alemanas, algunos de los cuales, entre ellos el Museo BASA, aparecen
como museos universitarios independientes. Como museo universitario,
el Museo BASA esta sujeto a normas estructurales y administrativas bas-
tante débiles en comparacion con los museos no universitarios. Si bien
este aspecto es criticado (Weber 2010: 6), ofrece oportunidades para el
uso experimental sin dafiar necesariamente las colecciones.

Las débiles regulaciones administrativas de las colecciones acadé-
micas y los museos universitarios se deben ostensiblemente a una falta
de recursos a menudo dramdtica (Weber 2010: 7; te Heesen 2008: 485).
Al mismo tiempo, su funcién como colecciones de estudio y ensefianza
entra en juego, lo que implica una ponderacién diferente de las tareas
primordiales de los museos (véase te Heesen 2008: 490). Pese a que el
Museo BASA estd igualmente comprometido que un museo no univer-
sitario a cumplir con las cinco funciones elementales de un museo —co-
leccionar, conservar, investigar, presentar y transmitir—, en el concepto
de uso se hace especial hincapié en la investigacion y la transmision a
través de y con los objetos (véase Natho & Schmitz 2015: 162). Esto
permite un facil acceso a los objetos para Ixs expertxs/profesorxs y Ixs
aun-no-expertxs/alumnxs, una situaciéon que beneficié también a Ixs
wayanas como expertxs indigenas y, con ello, el proyecto “Entrelaza-
mientos persona-objeto en sociedades indigenas”. En retrospectiva, el
acceso libre y autodeterminado a los objetos resulto ser el requisito mas
importante para que se pudiera realizar el trabajo con la coleccion y la

7 Estas colecciones se encuentran en las universidades de Francfort del Meno (Ins-
tituto Frobenius), Gotinga, Marburgo, Bonn, Maguncia y Tubinga (véase http://
www.universitaetssammlungen.de/search/fulltext/ethnologie, dltimo acceso:
12.12.2019). Las colecciones etnogrificas en escuelas superiores como la de Sankt
Augustin, cerca de Bonn, no son tomadas en consideracion.



184 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

preparacion de la exposicién mediante la participacion igualitaria de Ixs
wayanas. Esta participacion liber6 energias creativas en Ixs colaboradores
wayanas y Ixs fortalecié no sélo para articular sus deseos, sino también
para comprometerse con su realizacién. Esto se manifesté tanto en la
transformacién del Museo BASA en un taller de arte como en la decision
de Ixs wayanas de contribuir en la exposicion final.

Durante los dos talleres, 1xs wayanas se apropiaron del Museo BASA
como lugar de produccién y de intercambio de conocimiento, de memo-
ria colectiva y de performance artistica. Ademas, el museo les sirvi6 de
plataforma para formular sus propias ideas y preguntas, asi como para
expresar las emociones evocadas al tratar con objetos extrafios pero,
al mismo tiempo, familiares. De este modo, durante los dos talleres,
el Museo BASA asumi6 el cardcter de un espacio/museo indigenizado,
transformado por la iniciativa de Ixs actores indigenas (véase Roca 2015).
La indigenizacién del Museo BASA no se limité empero tnicamente al
taller, sino que también tuvo un impacto en la exposicion de cierre del
proyecto general, que se inauguré muchos meses después, dando cuenta
de las oportunidades y posibles estrategias para descolonizar los museos
y colecciones etnograficos.

Bibliografia

Barbosa, G. C. & Morgado, P.
2003/2018 Wayana. Povos Indigenas Brasil. Disponible en: http://pib.
socioambiental.org/pt/povo/wayana/print (dltimo acceso:

12.12.2019).
Berggold, J. & Stefan T.
2012 Participatory Research Methods: A Methodological

Approach in Motion. Forum Qualitative Sozialforschung /
Forum: Qualitative Social Research 13 (1). Disponible en:
http://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/
view/1801/3332 (dltimo acceso: 12.12.2019).

Camargo, E.

2017 "The sociocultural and linguistic intersection between Wayana
and Apalai: two cultures and languages surviving beyond
time. En: Hoffmann, B. & Noack, K. (eds.): Apalai — Tiriy6
— Wayana ... objects_collections_databases, pp. 223-236.
Bonner Amerikanistische Studien 52. Shaker, Aachen.



PARTICIPACION EN UN MUSEO ETNOLOGICO UNIVERSITARIO 185

Clifford, J.

1997 Routes: Travel and Translation in the Late Twentieth Century.
Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts,
London.

Duin, R.

2006 Maluwana, Pinnacle of Wayana Art in the Guyanas.
Baessler-Archiv 54: 119-144.

Ehmayer, C.

2005 Partizipation. Unveroéffentlichtes Manuskript. Wien, Biiro
fir Stadtpsychologie & Sozialforschung.

Gennep, A. v.

1990 [1909] Ubergangsriten (Les rites de passage). Campus Verlag,
Frankfurt/Main, New York / Edition de la Maison des
Sciences de 'Homme, Paris.

Gerlich, T.

2006 Psychologische Beitrige zur Stadtentwicklung am Beispiel
des Projektes ,,Miteinander im Lichtentalerpark®. Tesis de
grado. Universitit Wien. Disponible en: https://core.ac.uk/
download/pdf/11592671.pdf (dltimo acceso: 12.12.2019).

Hanschitz, R.-C., Schmidt, E. & Schwarz, G.

2009 Transdisziplinaritit in Forschung und Praxis. Chancen
und Risiken partizipativer Prozesse. Verlag fiir
Sozialwissenschaften, Wiesbaden.

Heessen, A. te.

2008 In medias res: Zur Bedeutung von Universititssammlungen.
N. T. M. Zeitschrift fiir Geschichte der Wissenschaften,
"Technik und Medizin 16: 485-490.

Hoffmann, B.

2019 Manfred Rauschert als Sammler miindlicher Uberlieferungen
und sein Projekt ,,Kulturerhalt bei den Aparai-Wajana”. En:
Hoffmann, B. e 4l. (eds.): Pake ahtao Apalai to ehtopohpyry
poko Rauschert nymerohpyry sero - Histérias dos Apalais
na colecio Rauschert - Erzihlungen der Apalai aus der
Sammlung Rauschert. Aachen: Shaker-Verlag. Bonner
Amerikanistische Studien 55, pp. 9-64. Shaker, Aachen.

Hoffmann, B. & Noack, K.

2012 Digitale Archive materieller Kultur und deren
Forschungspotential am Beispiel von Aparai-Wayana-
Sammlungen. Disponible en: https://www.hsozkult.de/



186

2016
Huraul, J.
1968

Isel, J.-P.
2005

Kurella, D.
2017

GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

conferencereport/id/tagungsberichte-4316 (iltimo acceso:
12.12.2019).

Participation in anthropological museum research: the
Apalai-Wayana and Tiriy6 example. En: Museumskunde
81 (1): 64-69.

Les Indiens Wayana de la Guyane francaise: structure sociale
et coutume familiale. Orstom, Paris.

Eputop, un maraké wayana. Toucan Production, France, 55
min.

The Apalai and Wayana Collection “Peter S. Duschl” in the
Linden-Museum Stuttgart. En: Hoffmann, B. & Noack,
K. (eds.): Apalai — Tiriy6 — Wayana ... objects_collections_
databases, pp. 131-140. Bonner Amerikanistische Studien
52. Shaker, Aachen.

Natho, H. & Schmitz, J.

2015

Noack, K.
2015

2017

Piontek, A.
2017

Die Bonner Altamerika-Sammlung — Von der Studiensammlung
zum experimentellen Universitits-Museum. En: Kraus, M. &
Noack, K. (eds.): Quo vadis, Volkerkundemuseum? Aktuelle
Debatten zu ethnologischen Sammlungen in Museen und
Universtititen, pp. 155-167. Transcript, Bielefeld.

Museum und Universitit: Institutionen der Ethnologie
und Authentizitit der Objekte. Riickblicke, gegenwirtige
Tendenzen und zukiinftige Moglichkeiten. En: Kraus, M.
& Noack, K. (eds.): Quo vadis, Volkerkundemuseum?.
Aktuelle Debatten zu ethnologischen Sammlungen in
Museen und Universtititen, pp. 41-67. Transcript, Bielefeld.
Ethnological entrepreneurs in Brazil: Spotlight on the
peripheral areas of a West/East German history of the field
and of collecting. En: Hoffmann, B. & Noack, K. (eds.): Apalai
— Tiriy6 — Wayana ... objects_collections_databases, pp. 141-
168. Bonner Amerikanistische Studien 52. Shaker, Aachen.

Museum und Partizipation. Theorie und Praxis kooperativer
Ausstellungsprojekte und Beteiligungsangebote. Transcript,

Bielefeld.



PARTICIPACION EN UN MUSEO ETNOLOGICO UNIVERSITARIO 187

Rauschert, M.
1960/61  Film und Tonband im Regenwald. No publicado.

1966 Bericht iiber meine volkerkundlichen Forschungen 1962-
1965. Zeitschrift fir Ethnologie 91: 131-140.

1967 Materialien zur geistigen Kultur der ostkaribischen
Indianerstimme. Anthropos 62: 165-206.

1972 Bericht iiber die Archivierung und Bearbeitung von

Tonaufnahmen aus Brasilien in Wien 1971-1972. Ms.
Phonogrammarchiv Wien. No publicado.

1977 Unser Forschungsaufenthalt bei den Aparai-Wajana-
Indianern 1972-1976. Ms. Bonn. No publicado.

1982 Erlebte Voélkerkunde. Berichte, Beobachtungen und
Begegnungen mit Naturvolkern Siidamerikas. Keil, Bonn.

2000 Um die Musik der Aparai-Wajana-Indianer. Ms. Bonn/
Macapa. No publicado.

2002 Ich lernte und forschte bei den Kariben. Ms. Bonn/Macapa.
No publicado.

Roca, A.

2015 Acerca dos processos de Indigenizacio dos museus: Uma

analise comparativa. MANA 21(1): 123-155. Disponible
en: http://dx.doi.org/10.1590/0104-93132015v21n1p123
(4ltimo acceso: 12.12.2019).

Schoepf, D.

1976 La Japu faiseur de perles: un mythe des indiens Wayana-
Aparai du Brésil. Bulletin Annuel du Musée d’Ethnographie
de la Ville de Geneve 19: 55-82.

Simon, N.
2010 The participatory museum. Museum 2.0, Santa Cruz.
2012 Das partizipative Museum. En: Gesser, S., Handschin, M.,

Jannelli; A. & Lichtensteiger, S. (eds.): Das partizipative
Museum. Zwischen Teilhabe und User Generated Content.
Neue Anforderungen an kulturhistorischen Ausstellungen,
pp. 95-108. Trancript, Bielefeld.

Velthem, L. H. v. & Velthem Linke, I. L.

2010 Livro da arte grafica Wayana e Aparai. Museo do Indio,
FUNAI-Iepé, Rio de Janeiro.

Weber, C.

2010 Zur gegenwirtigen Situation der universitiren Sammlungen.
En: Weber C. & Mauersberger, K. (eds.): Universititsmuseen



188

GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

und -sammlungen im Hochschulalltag: Aufgaben,
Konzepte, Perspektiven. Beitrige zum Symposium vom 18.-
20. Februar 2010 an der Humboldt-Universitit zu Berlin
(ums2010), pp. 3-10. Disponible en: http://edoc.hu-berlin.
de/conferences/ums2010 (dltimo acceso: 12.12.2019).



“Llegar aca en vez de llevar alla”
— Objetos que entrelazan historias
y personas

Carla Faimes Betancourt

Cuando vino el ventarrén, el fuego, el barro, que era gente antes, se
transformé en barro. Es por esta razén que encontramos muiiecas hasta
hoy en la tierra, que tienen brazos, dedos, cara, pichi o teta y barriga. Es
la gente de antes. No sirve regalar muiiecas; hay que tenerlas guardadas en
la casa. Siuno las saca afuera (de la casa) estas mufiecas mandan faratazik,
el embrujo. Por estas razones nos ha sido imposible conseguir una pieza
arqueolégica entre los chimane de los rios Maniqui y Chimane. (Riester
1993: 334)

Comienzo con el relato escrito por Jorge Riester (1993) durante su
trabajo de campo con Ixs tsimanes en el afio 1971, porque nos introduce
brevemente a la temadtica del presente articulo, sobre la relacién de Ixs
tsimanes con los objetos arqueoldgicos y el rol que cumplen las colec-
ciones arqueoldgicas en sus comunidades. Este trabajo se basa en una
experiencia personal, que tuvo lugar en los bosques humedos al oeste
de la llanura aluvial del departamento del Beni, Bolivia, dentro de la
TCO del Territorio Indigena Chimane (TICH), en las comunidades de
Arenales y Cara Cara, en el afo 2016.

Lxs tsimanes son uno de los mayores grupos de la Amazonia bo-
liviana, con una poblacién aproximada de 9.000 habitantes distribuida
en 115 pequefias comunidades, segtin datos del Gran Consejo Chimane

*

Carla Jaimes Betancourt es catedratica de Antropologia de las Américas del Departa-
mento de Antropologia de las Américas de la Universidad de Bonn y codirectora del
Museo BASA (Coleccion de las Américas de Bonn). E-mail: cjaimes@uni-bonn.de.

[189]



190 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

(Diez Astete 2011: 296). La cultura tsimane es la mds relevante en el
Municipio de San Borja y aquella que sufre mas fuertemente los impactos
de la carretera Yucumo - San Ignacio, debido a que Ixs tsimanes vivieron
relativamente aisladxs hasta la segunda mitad del siglo XX (Riester 1976:
241). Si bien los primeros contactos se dieron en el tiempo de la colonia
espafiola, durante el siglo XVII, Ixs tsimanes abandonaron muchos de
sus asentamientos ancestrales para evitar el roce con los europeos y se
desplazaron a vivir en zonas mas aisladas, como las nacientes de los rios
Maniqui y Apere, donde actualmente todavia se encuentran algunos de
sus poblados (Chicchén 1992; Nordenskiold 1924).

El relativo, y parcialmente intencional, aislamiento de Ixs tsimanes
terminé por la fuerza en la segunda mitad del siglo pasado, cuando em-
pezaron la construccién de caminos, la extracciéon maderera y la llegada
de nuevas olas de misioneros y colonos de tierras altas (Reyes-Garcia
et al. 2014). Desde entonces, cientistas sociales investigan los procesos
de transformacion gradual del mundo en el que vivian Ixs tsimanes y su
medio ambiente (véase Chicchon 1992; Daillant 2003; Ellis 1996; Godoy
et al. 2005, 2010; Pérez-Llorente et al. 2013, Reyes-Garcia et al. 2007,
2011, entre muchos otros).

Durante un viaje por carretera de Rurrenabaque a San Ignacio de
Moxos, visité la comunidad tsiman llamada Arenales, cerca de la pobla-
cién de San Borja. Debido a las fuertes inundaciones ocurridas el afio
2014, la comunidad de Arenales habia sido trasladada, encontrandose a
menos de 50 metros de la carretera. Me llamaron la atencion las casas
blancas con techo de calamina, las cuales habian sido construidas muy
rapidamente por el gobierno central, segin me contaron los poblado-
res, como mitigacién a la catdstrofe ocurrida, cuando el rio Maniqui se
desbordé y se llevo todas las casas de la poblacion.

Conversando con algunxs pobladores de Arenales y sin poder con-
trolar mi curiosidad de arquedloga, les pregunté si habian visto ollas de
barro o fragmentos de cerdmica a lo largo del rio Maniqui. Mi expe-
riencia de casi veinte afios en la arqueologia mojefia, me habia ensefiado
que las poblaciones locales tienen el paisaje georeferenciado y que sin
importar cuin espesa es la vegetacion o cuanto cambiaron los cursos de
los rios, Ixs habitantes saben donde se encuentran las marcas del pasado,
sean éstas bosques de castafiales, terras pretas, canales, monticulos y/o
materialidad cultural. Después de un corto paseo en lancha por el rio
Maniqui y cruzando al otro lado de la banda del rio, me mostraron el
corte reciente de un arroyo, que habia puesto al descubierto una capa



“LLEGAR ACA EN VEZ DE LLEVAR ALLA” 191

de tierra oscura, que contenia varios fragmentos grandes de ceramica
dispersos. Ellos relataron haber encontrado aqui vasijas globulares
grandes cubiertas por un plato. Lamentablemente, de estos contextos
posiblemente ceremoniales (entierros) quedan solo varios fragmentos
dispersos. Marqué el sitio en mi GPS y anoté en mi diario de campo que
la ceramica tenia caracteristicas de lo que denominamos en la nomen-
clatura de la arqueologia amazénica como “horizonte corrugado” (de
Saulieu et /. 2016; Lima et al. 2016).

Se habia hecho tarde y decidi pasar la noche en San Borja, que era el
pueblo mas cercano. Al dia siguiente, al pasar nuevamente por Arenales,
Ixs comunarixs me estaban esperando para avisarme que la comunidad
de Cara Cara tenfa una coleccion de piezas ceramicas que querian
mostrarme. Debo admitir que es la primera vez que escuchaba que una
comunidad en Mojos tenia una coleccién de piezas arqueolégicas y no
quise mostrar indiferencia. Me aventuré en el viaje a la comunidad de
Cara Cara. Al llegar, me asombr6 la cantidad de nifixs que estaban ju-
gando felices. Era una tipica escena amazoénica, donde los nifios corren,
trepan a los arboles y rien libremente. Pregunté por el corregidor de la
comunidad y me presenté (“Soy Carla Jaimes, la arqueéloga. ¢Es cierto
que tienen ollas de barro?”). El me dio la bienvenida y se alegré de mi
visita. Tenemos una coleccién en mi casa, me dijo, sacaron un banco
largo y entre €l, sus esposas y sus varixs hijxs empezaron a sacar una por
una las vasijas y a ponerlas en fila para que yo las apreciara (figura 10.1).
Eran vasijas pequefas, todas decoradas mediante incisiones o modelados,
con motivos de serpientes, rostros y espirales (figura 10.2). Ni las formas,
ni la decoracion se parecian a la ceramica de los monticulos monumen-
tales del sureste de Mojos (Jaimes Betancourt 2012, 2016b), tampoco a
aquella cerdmica asociada a los camellones y pequefios monticulos del
area central (Jaimes Betancourt 2013, 2017) y mucho menos a los estilos
ceramicos del noreste de Mojos (Jaimes Betancourt 2016a). Se trataba
sin lugar a dudas de un otro estilo ceramico, del cual desconocemos su
posicién cronolégica. Mientras yo observaba las piezas de cerdmica,
comenzaron las preguntas: ;Qué tan antigua son, doctorita? ;Quiénes
hicieron estas vasijas, doctorita? :De donde venia la gente que antes
ocuparon nuestro territorio?

Si bien la arqueologia criticé el uso de los estilos ceramicos como
proxies de las migraciones humanas, algunas de las preguntas que me
hacian Ixs tsimanes me recordaban a las discusiones que Ixs arqueélogxs
tenemos respecto a la relacion entre grupos etno/lingtiisticos y los estilos



192 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Figura 10.1. Comunarixs de Cara Cara mostrando el acervo arqueoldgico coleccionado.

Foto: Carla Jaimes Betancourt.

Figura 10.2. Algunas de

las vasijas documentadas
pertenecientes a la coleccion
del Cara Cara. Fotos: Carla
Jaimes Betancourt.



“LLEGAR ACA EN VEZ DE LLEVAR ALLA” 193

ceramicos (Heckenberger 2002; Hill & Santos Granero 2002; Hornborg
2005; Hornborg & Hill 2011; Neves 2007, 2011; Silva & Noelli 2017)
en la Amazonia.

Les pregunté :cémo saben que esta ceramica no es tsimane? Por-
que nosotros no la hacemos asi, me respondié. Estos dibujos nunca los
vimos, no sabemos coémo hacer esto, son ollas diferentes. Es cierto, una
etnografia de 1915 menciona que los enseres domésticos de Ixs tsimanes
son muy sencillos y que consisten en algunas vasijas de barro sin adornos,
algunos cuencos de madera, cucharas de madera y fuentes hechas del
corazén de una palmera (Nordenskiold 1924). Noté que Ixs tsimanes se
expresaban con cierta fascinacion por las vasijas. Todas las vasijas estaban
intactas, salvo una, cuyo cuello habia sido pegado con una resina ;Quién
reparé la vasija?, pregunté. Mi hijo respondié el corregidor. Quedé
asombrada de cémo, a pesar de la cantidad de nifixs correteando en los
alrededores, las vasijas se habian podido mantener intactas. ;Acaso no
habia escrito Nordenskiold (1924: 118) que “los chimanes son nifios
grandes que rdpidamente se cansan de una cosa”?

Mientras empecé a observar detenidamente cada una de las vasijas
pregunté ;donde encuentran ustedes las vasijas? Muy cerca de aqui, res-
pondid y siguid con este relato que trataré de reproducir: Cuando vamos
a cazar, a veces volvemos con las manos vacias. Entonces, pasamos por
este lugar, que es el banco de un rio. La lluvia desentierra algunas vasijas
y nosotros las sacamos con cuidado. No estan profundas... Primero estd
una capa negra con puras ollas rotas y por debajo de la capa negra se
encuentran las vasijas enteras. El corregidor me acababa de describir la
estratigrafia del sitio arqueolégico.

¢Qué van a hacer con las vasijas?, pregunté. ;:Qué se puede hacer con
ellas?, respondieron a mi pregunta con otra pregunta. ;Qué opinan de
donarlas al Museo Arqueol6gico Departamental (Museo Etnoarqueol6-
gico Kenneth Lee)?, respondi. En ese momento me escuché repitiendo
el discurso creado por el Estado, en el cual el Estado se autoproclama
como duefio de los bienes del pasado, con el deber de preservarlos. La
alcaldia quiere hacer un museo en San Borja, me contaron, pero noso-
tros queremos saber mas de la gente que hicieron las vasijas, afiadieron.

La relacion que tienen las comunidades locales de la Amazonia con
el patrimonio arqueolégico en el proceso de reconocimiento y apropia-
cion de los objetos del pasado ha sido en los ultimos afios discutido para
legitimar los discursos de las poblaciones originarias sobre el pasado y el
patrimonio arqueolégico (Bezerrra 2012, 2013; Gnecco & Ayala 2010).



194 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Sin embargo, en esta experiencia, eran Ixs tsimanes Ixs que esperaban
estas respuestas.

Pedi permiso para fotografiar las piezas e improvisamos una mesa
con un mantel rosado. Mientras fotografiaba, integrantes de la comuni-
dad se acercaban a mostrarme hachas de piedra, torteras, vasijas, tapas de
vasijas. El corregidor me mostré orgullosamente el colgante de piedra
en su cuello (figura 10.3). Bezerra (2012) diria, que es una forma tnica
de disfrute con el pasado.

Estar en ese momento rodeada de la gente, quienes me mostraban
los objetos que tenian guardados en sus casas, me hizo recordar la charla
magistral de Marcia Bezerra durante el Congreso de Teoria Arqueolégica
de América del Sur, realizado el 2015 en la ciudad de La Paz. Marcia habia
hablado y posteriormente publicado sobre la coexistencia, entendimiento
y apropiacion de las “cosas del pasado”, y como esto nos alejaba de la
nocién de “patrimonio” inventada por el Estado (Bezerra 2017). Me
encontraba ahi, en Cara Cara, rodeada de la poblacién tsimane, y ellxs
se estaban encargando de desmoronar el discurso del Estado, que tantas
veces lo habia escuchado en diversos circulos académicos y burdcratas
que decian “son ignorantes, no lo valoran”, “no les importa”, “no tienen
idea que es antiguo”.

Se acerc6 una mujer de mediana
edad, me mostré timidamente una
tapa de cerdmica negra. Alguien
murmur6 “parecen letras”, :qué es
lo que estd escrito?, me preguntaron.
La tapa era uno de los objetos mas
hermosos que habia visto en Mojos
(figura 10.4a). Era una ceramica
fina, muy bien cocida, con una su-
perficie pulida y en la cara exterior,
finas incisiones formaban complejos
motivos muy bien organizados, que
evidentemente parecian una escritu-
ra glifica. No les respondi nada... me
limité a fotografiar la pieza (figura
10.4b). Le pregunté a la Sra. Chela
Viatavo, quien me habia mostrado

Figura 10.3. Corregidor mostrando el o . B
pendiente litico que habia encontrado. la tapa de cerdmica, cémo y dénde

Foto: Carla Jaimes Betancourt. la habia encontrado. Me cont6 que



“LLEGAR ACA EN VEZ DE LLEVAR ALLA” 195

0 Scm
Lt =3 0 1 -

Figura 10.4 a. Tapa de vasija decorada mediante finas incisiones.
Foto: Carla Jaimes Betancourt.

Figura 10.4 b. Documentacion fotografica de piezas arqueoldgicas en la comunidad
indigena de Cara Cara (TICH). Foto: Renan Torrico.



196 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

un tractor habia hecho una senda cerca de la comunidad y que salieron
muchos fragmentos de ollas. El corregidor y otra gente me propusieron
mostrarme al dia siguiente los lugares de donde procedia su coleccién.
¢Por qué no ahora mismo?, insisti. Necesitamos por lo menos tres ho-
ras y ya empieza a atardecer. ;Ya no se camina en el monte, te puedes
perder!, me previnieron.

Llegué al dia siguiente por la mafiana, al ver a dofia Chela, recordé
la descripcion de Nordenskiold (1924: 117): “las mujeres (tsimane)
tienen una presencia imponente. Su constitucion es de huesos gruesos
y de una ingenuidad y una dignidad que recuerda a las mujeres suecas
de Dalarne”.

Junto con otrxs dos comunarixs tsimanes, fuimos a visitar dos sitios
arqueolégicos, ambos relativamente cerca de la comunidad de Cara
Cara. Caminamos por altos pajonales y yo no podia evitar observar con
admiracion los pies descalzos de dofia Chela, flotando sobre la selva, y
comparar estos valientes pies descalzos con los pies vestidos de zapatos
de Pedro Hisa y los pies con botas blancas de goma de Elise Catumare.
De alguna forma era la cronologia de tres generaciones, cuya ausencia,
presencia y tipo de calzado, me permitia elucubrar sus relaciones labo-
rales actuales. Mis tres acompanantes se desplazaban en el monte como
“Juan por su casa”, mientras yo caminaba torpemente con unas botas
de trekking.

Llegamos al sitio, donde se habia encontrado la tapa de cerdmica.
Evidentemente se aprecia un pequefo corte estratigrafico de una capa de
tierra negra, muy arenosa, expuesta por la maquinaria pesada. El area de
dispersion de fragmentos de ceramica cubria un drea mayor a una hectarea.

El sitio arqueoldgico mas grande es actualmente un pastizal y se
encuentra dentro de una propiedad privada, aunque existen problemas de
limites de fronteras entre esta propiedad y la TCO Chimane. Mis acom-
pafiantes relataron que anteriormente el sitio estaba en su territorio, pero
debido a que el propietario ha ido moviendo sistematicamente los postes
que limitan su propiedad, ha invadido el Territorio Indigena Chimane.

La gran plataforma (figura 10.5a) parece haber sido en tiempos pre-
hispanicos un sitio habitacional y cementerio. L.a mayoria de la coleccion
de vasijas de la comunidad (figura 10.5b) proviene de un derrumbe que
ha puesto en evidencia una capa de tierra negra arenosa “terra preta”,
con alta densidad de fragmentos ceramicos, de casi un metro de grosor,
y vasijas enteras decoradas, que se encuentran enterradas a dos metros

de profundidad.



“LLEGAR ACA EN VEZ DE LLEVAR ALLA” 197

Figuras 10.5 a. Vista de la plataforma donde se encuentran los sitios arqueoldgicos
de Cara Cara. Fotos: Carla Jaimes Betancourt.

Figura 10.5 b. Vista del derrumbe de la plataforma de Cara Cara 3.
Fotos: Carla Jaimes Betancourt.



198 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Al igual que el primer sitio, éste se encuentra en la parte mds alta.
Desde el sitio de San Rafael, ubicado en la otra banda del rio Maniqui,
se tiene una hermosa vista de estos sitios (figura 10.5b).

Cuando llegabamos a los sitios arqueologicos, ellos se separaban y
rapidamente encontraban nuevos hallazgos de ceramica o piedra dentro
de la capa de tierra que se erosionaba y deslizaba hacia el rio (figuras
10.6a,b). Al finalizar el dia, el corregidor me dijo: Hagamos una oficina
aqui. ¢Una oficina?, repliqué. Si, una oficina para que vengan personas
como usted, vean los objetos y nos cuenten mas de ellos. Durante cien-
tos de afios, los objetos arqueolégicos son sacados de las comunidades
con la justificacion de que es patrimonio cultural y que le corresponde
al Estado cuidarlos, esta institucién termina en el mejor de los casos
colocando los objetos en obscuros depédsitos de museos. Asi, como los
depdsitos que también existen en Europa, repletos de objetos de todo
el mundo y que en la obscuridad esperan ver la luz para poder contar
una historia. Yo creo que la idea de “oficina” que tenia el corregidor de
Cara Cara, era un espacio creado para ser un centro de referencia de la
memoria, de documentacién y de investigacion de Ixs tsimanes o para
Ixs tsimanes. Es decir, un museo como una institucién indigena (véase
el ejemplo del Museo Kuahi, Gomes 2016).

Esta experiencia me mostr6é que los objetos arqueolégicos de Cara
Cara habian entrado a la dindmica del presente, a ser parte de la cotidiani-
dad de la comunidad. A través de los objetos, algunxs comunarixs podian
acordarse de ciertos episodios de sus vidas, relacionados al dia o al lugar
del hallazgo. Tal como lo propone Silva (2016), los objetos son la mate-
rializacién de las relaciones sociales. Ademds, nunca son objetos puros,
traen en si mismos diversas subjetividades que se manifiestan en diferentes
situaciones o contextos. El relato de Riester (1993) nos confirma que para
Ixs tsimanes los objetos son como las personas, tienen agencia y actiian
en la vida de las personas provocando emociones, acciones y reacciones.

Me despedi de la comunidad de Cara Cara y al pasar por la comuni-
dad de Arenales, ellos ya habian sacado de una casa un gran nimero de
fragmentos rotos de ceramica para mostrarmelos. No les pregunté por
qué no me los mostraron el primer dia. Me fui pensando que, al parecer,
es frecuente que Ixs pobladores tengan pequenas colecciones en sus casas.

La experiencia que relato en este texto me llevo a reflexionar en estos
afios sobre la relacién que existe entre las poblaciones y las “cosas del
pasado”, su agencia y el rol que jugamos Ixs arquéologxs en el presente
y en la vida de las personas.



“LLEGAR ACA EN VEZ DE LLEVAR ALLA” 199

Figura 10.6 a. Dofia Chela Viatayo recolectando fragmentos decorados del Sitio Cara Cara.
Fotos: Carla Jaimes Betancourt.

Figura 10.6 b. Elise Catumare recolectando un hacha de piedra del deslizamiento.
Fotos: Carla Jaimes Betancourt.



200 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Los objetos y las circunstancias de los hallazgos propiamente dicho,
generan aprendizaje y transmision de conocimientos entre diferentes per-
sonas y generaciones (Silva 2016). Los sitios arqueolégicos son también
marcadores territoriales y son fundamentales para el reconocimiento y
proteccion de su territorio (Rocha et 4/. 2014). En los ultimos afios se
publicaron importantes contribuciones al tema de patrimonio cultural
y comunidades indigenas. Todas ellas cuestionan el papel de Ixs arque6-
logxs. Algunxs autores se centran en el debate de la multivocalidad en
la investigacion (Silva, Bespalez & Stucchi 2011) y la socializacion del
patrimonio arqueolégico (Barreto 2013), la resignificacién del patri-
monio arqueolégico y colonial por las comunidades (Bezerra 2012), asi
como su estrecha relacion con los objetos arqueolégicos y la creacion
de colecciones domésticas (Troufflard 2012). También se propone la
necesidad de incluir otros saberes en la interpretacién arqueolégica
(Cabral 2015; Silva 2002), analizar las relaciones de identidad y alteridad
de la poblacién local en relacion al patrimonio arqueolégico (Gomes et
al. 2014), o llevar a cabo analisis mas holisticos, que incluyen la gestion
ambiental del presente y su injerencia en la constante reconstruccion de
paisajes (Machado 2014). Si bien muchos de estos aportes son ejemplos
para la Amazonia brasilera, todos estos enfoques trascienden las fron-
teras geograficas (véase Ayala 2007; Gnecco & Ayala 2010; Gianotti et
al. 2015; Okamura & Matsuda 2011; Pyburn 2009; Rivolta et 4. 2014)
y espero que este ejemplo expuesto desde la Amazonia boliviana aporte
a problematizar las relaciones existentes entre las poblaciones indigenas
y los objetos arqueoldgicos tanto a nivel local como regional.

Creo no estar sola, cuando postulo que los objetos arqueologicos
deben quedarse en las comunidades. Asi también Silva (2016) propone
que los objetos recuerdan a la gente, historias y eventos, y asi, son parte
de los procesos de construcciéon de memoria. Los objetos son funda-
mentales en procesos de construccién de identidad o como en el caso
especifico de Ixs tsimanes, pueden desarrollar procesos de alteridad,
porque son parte de la dindmica de las relaciones de las personas con Ixs
“otrxs” (sean éstas otras poblaciones indigenas, no indigenas, carayanas
o seres sobrenaturales)

Supongo que fue asi, como entré a formar parte de un proceso de
descolonizacién, una vision desde diferentes territorios y geografias, apren-
diendo a escuchar los relatos, las historias, las herencias de multiples sub-
jetividades, luchas, cosmovisiones u ontologias, que en este caso especifico
de Ixs tsimanes vivieron y todavia experimentan la segregacion colonial.



“LLEGAR ACA EN VEZ DE LLEVAR ALLA” 201

Tal como lo expresan Walsh y Mignolo (2018: 3), era necesario que
yo como arqueéloga desaprendiera la idea occidental del tiempo, de la
linealidad del Occidente y la creencia de que hay una sola temporalidad
y prestar atencién al qué, por qué, con quién y cémo estaba haciendo
arqueologia, ya que la teorfa y la practica estin necesariamente inter-
relacionadas y es necesario ser, pensar, saber, teorizar, analizar, sentir,
actuar de manera diferente. Tal vez me equivoco, pero creo que nadie
descoloniza a nadie, es un verbo reflexivo y conjugado en primera per-
sona. Cada uno se descoloniza a si mismo.

Creo que no basta con reconocer la relacion de los pueblos indigenas
con los restos del pasado, se debe desarrollar metodologias alternativas,
inclusivas y creativas para que los investigadores, las comunidades indi-
genas y las instituciones gubernamentales trabajemos conjuntamente.

Asi como desde el Occidente se tiende a seguir enfoques que igno-
ran los valores que los pueblos indigenas atribuyen a las cosas y sitios
arqueoldgicos que se encuentran en sus territorios (Miranda 2019), en
la misma linea, se considera al museo como “una institucion sin fines de
lucrativos [...] que adquiere, conserva, investiga, comunica y expone el
patrimonio material e inmaterial de la humanidad y su medio ambiente
con fines de educacion, estudio y recreo”.! Durante décadas se ha des-
vinculado la participaciéon de las comunidades indigenas, tanto en los
espacios de decision sobre la gestion y proteccion del patrimonio como
en la concepcion de exposiciones museoldgicas. Sin embargo, creo que
se estan comenzando a dar algunos cambios importantes, como los que
se mencionan en este libro. Los museos deben ser concebidos como es-
pacios abiertos, inclusivos que protejan las memorias e intenten plasmar
la riqueza de la diversidad cultural, no de una humanidad en general, sino
visibilizando a cada grupo étnico en particular, destacando los puntos
de vista de las poblaciones indigenas sobre sus propias culturas y bajo la
l6gica de sus propios esquemas (Gomes 2016).

En un presente todavia sometido a profundas desigualdades sociales
y al extractivismo capitalista, los museos etnolégicos deben asumir su
rol social y ser un espacio de critica y reflexion acerca de los problemas
sociales que atafien a los pueblos indigenas, especialmente aquellos que
todavia luchan o vuelven a luchar por su territorio y el cuidado del medio

1 Definicién de museo del ICOM vigente desde 2007, la cual actualmente se encuentra
en debate. Véase https://icom.museum/es/normas-y-directrices/definicion-del-
museo/ (Gltimo acceso: 03.03.2020).



202 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

ambiente. Los museos necesitan actuar cada vez mas como centros de
investigacion y educacion, rompiendo fronteras geograficas, lingiiisticas
y culturales (e institucionales).

Los museos de todo el mundo deberfan hacer un ejercicio activo y
permanente de practicas colaborativas, para incorporar otros significados
a los objetos, permitiéndonos continuamente revisar nuestra “practica
teérica” como investigadores y profesionales que escriben del pasado, del
presente y del futuro. Silva (2016: 76), apoyandose en otros autores (véase
Shannon 2009; Brady 2009; Stark 2011; Marstine 2011), sugiere una nue-
va ética museologica que busca reflejar y revisar las bases estructurales de
la practicas de curaduria, como por ejemplo: la asimetria entre discurso
“autorizado” y “alternativo”; la cadena operativa de museos (coleccion,
investigacion, conservacion, extroversion, etc.); el activismo de los museos
sobre temas relacionados con la inclusion social y los derechos huma-
nos; la propuesta de las politicas y practicas de los museos (adquisicion
de la coleccion, curaduria participativa, vigilancia compartida, etc.) con
transparencia y anclado en las diferentes demandas y éticas indigenas;
el reparto de la autoridad en la gestién de colecciones etnogrificas y la
deconstruccion de estereotipos sobre los pueblos indigenas. Algunos de
estos criterios ya estin siendo considerados para una nueva definicién
de museo. Sin embargo, y tal como sefialan Ixs autores mencionadxs, las
nuevas practicas curatoriales no significan la erradicacion de las practicas
colonialistas tradicionales. Todavia hay un largo camino por recorrer para
que podamos experimentar realmente la descolonizacién de los museos,
que requiere la reflexién continua sobre los impactos del colonialismo
en las producciones culturales de los pueblos indigenas y el papel que los
museos han tenido y todavia tienen en la construccion de representaciones
etnocéntricas sobre ellos (Silva 2016: 75).

Si tendria la oportunidad de volver a Cara Cara, me quedaria mas
tiempo en la comunidad. Observaria mas de cerca la relacién de la gente
con los objetos del pasado, escucharia qué cuentan de ellos, esperaria
que me cuenten anécdotas sobre sus memorias asociadas a los objetos,
prestaria atencién a su interpretacion sobre los objetos y los sitios ar-
queolégicos. Aprenderia mas sobre la rica mitologia tsimane recopilada
por Riester (1993) y Huanca (2006) con el objetivo de aprender otros
conocimientos y practicas locales, que proponen otras teorias y posturas
de anilisis del registro arqueoldgico, usando como ruta de acceso las
relaciones que Ixs tsimanes establecen entre ellxs mismos, los objetos
arqueol6gicos y su entorno natural y cultural. La propuesta de Gonzales



“LLEGAR ACA EN VEZ DE LLEVAR ALLA” 203

Ruibal (2012) de una arqueologia que niegue los limites temporales, sea
participativa, publica y politica, creativa, interdisciplinaria y reinvidica-
dora de la materialidad, que se origine en las periferias y genere teoria,
responde, sin lugar a dudas, mejor a la realidad de los pueblos indigenas
de la Amazonia. Se requiere una ciencia que ya no piense desde una
jerarquia entre la construcciéon de conocimiento, sino una ciencia que
permita una diversidad de perspectivas sobre el pasado.

Por otra parte, esta experiencia con la poblacién de Cara Cara y
escuchar sus preguntas, nos demuestra lo trascendental que es abordar
en las investigaciones arqueolégicas cuestionamientos que son relevantes
para las comunidades. El interés que manifiestan Ixs tsimanes en saber
la historia de su territorio puede facilitar la participacion activa de las
comunidades en la creaciéon de conocimiento, sin dejar de salvaguardar
la relevancia de la arqueologia y reivindicando su trascendencia en el
estudio del pasado prehispanico. Al final, la arqueologia, como una cien-
cia social, debe responder a necesidades del presente y abordar temas
politicos que en muchos casos tienen que ver con el estado de inclusion
o subordinacién de los pueblos indigenas.

Por dltimo, debo aclarar que durante mi visita a la comunidad Cara
Cara, no percibi ningin indicio de que existiera un comercio ilegal o
clandestino de las piezas arqueolégicas. Los objetos son apreciados por
ellxs por su valor estético y forman parte de lo que fue denominado como
“colecciones domésticas” (Bezerra 2011). Si bien Ixs tsimanes relacionan
los objetos a un pasado y a una “otredad”, juegan un rol importante en
su cotidianidad. El reto de la arqueologia es comprender el papel de la
materialidad en la construccién de sujetos en cada contexto histérico y
cultural. Hamilakis (2007: 24-27) propone cuestionar las estructuras de
poder y reflexionar sobre las dindmicas dentro y fuera de la disciplina. Se-
gun este autor (¢bid: 27) estariamos reproduciendo las mismas estructuras
de poder en vez de disminuirlas y debemos recordar que el concepto de la
conservacion, se desarrollé en el Occidente, y que no es aceptado univer-
salmente. Creo que es necesario alejarnos de la idea principal de conservar
los restos arqueolégicos como un principio fundamental y aceptar que la
cultura tangible e intangible ha sido y forma parte todavia de los procesos
de transformacion y cambio constante. En vez de crear brechas entre la
arqueologia y las comunidades indigenas, despojando a las comunidades
de sus colecciones y almacendndolas en museos estatales, es mejor apuntar
a consolidar las relaciones de los arquedlogos con las comunidades, de esa
manera forjaremos una ciencia mds inclusiva y politicamente relevante.



204 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Bibliografia

Ayala, P.

2007 Relaciones entre atacamefos, arquedlogos y Estado en
Atacama (norte de Chile). Estudios Atacamefios 33: 133-157.

Barreto, C.

2013 Corpo, Comunicac¢io e Conhecimento: Reflexdes para a
Socializacio da Heranga Arqueolégica na Amazonia. Revista
de Arqueologia 26 (1): 112-128.

Bezerra, M.

2011 “As moedas dos indios”: um estudo de caso sobre os

significados do patrimonio arqueoldgico para os moradores
da Vila de Joanes, ilha de Maraj6, Brasil. Boletim do Museu
Paraense Emilio Goeldi 6 (1): 57-70.

2012 Signifying Heritage in Amazon: A public archaeology
project at Vila de Joanes, Maraj6 Island, Brazil. Chungara
44 (3): 363-373.

2013 Os sentidos contemporaneos das coisas do passado: reflexdes
a partir da Amazonia. Revista Arqueologia Publica 7: 107-
122.

2017 Teto e Afeto. Sobre as pessoas, as coisas e a arqueologia na
Amazdnia. GKNoronha, Belém.

Brady, M. J.

2009 A dialogic response to the problematized past: The National

Museum of the American Indian. En: Sleeper-Smith, S.
(ed.): Contesting knowledge: Museums and indigenous
perspectives, p. 133-155. University of Nebraska Press,

Lincoln.
Cabral, M. P.
2015 Traces of Past Subjects: Experiencing Indigenous Thought

as an Archaeological Mode of Knowledge. Journal of
Contemporary Archaeology 2 (2): S1-S30.
Chicchon, A.

1992 Chimane resource use and market involvement in the Beni
Biosphere Reserve, Bolivia. Tesis doctoral. University of
Florida.

Daillant, I.

2003 Sens dessus dessous. Organization sociale et spatiale des

Chimane d’Amazonie boliviane (Upside down. Social



“LLEGAR ACA EN VEZ DE LLEVAR ALLA” 205

and spatial organization of the Tsimane’ of the Bolivian
Amazon). Societe d’ethnologie, Nanterre.

de Saulieu, G., Rostain, S. & Jaimes Betancourt, C.

2016 La ceramica de la Cuenca del Pastaza, Ecuador. En: Barreto,
C., Lima, H. P. & Jaimes Betancourt, C. (org.): Ceramicas
Arqueoldgicas da Amazonia. Rumo a uma nova sintese, pp.
480-495. Iphan Ministério da Cultura & Museo Paraense
Emilio Goeldi, Belém.

Diez Astete, A.

2011 Compendio de etnias indigenas y ecoregiones. Amazonia,
Oriente y Chaco. CESA & Plural editores, La Paz.

Ellis, R.

1996 A taste for movement: An exploration of the social ethics of
the Tsimane’ of lowland Bolivia. Tesis doctoral. St. Andrews
University.

Gianotti C., Barreiro, D. & Vienni, B.

2015 Patrimonio y Multivocalidad. "Teorfa, prictica y experiencias

en torno a la construccion del conocimiento en Patrimonio.
Ediciones Universitarias, Montevideo.

Godoy, R., Reyes-Garcia, V., Huanca, 'T., Leonard, W., Vadez, V.,

Valdés-Galicia, C. & Zhao, D.

2005 Why Do Subsistence-Level People Join the Market Economy?
Testing Hypotheses of Push and Pull Determinants in
Bolivian Amazonia. Journal of Anthropological Research
61 (2): 157-178.

Godoy, R., Undurraga, E. A., Wilkie, D., Reyes-Garcia, V., Huanca, T,

Leonard, W. R., McDade, T., Tanner, S., Vadez, V. & TAPS Bolivia

Study Team

2010 The effect of wealth and real income on wildlife consumption
among native Amazonians in Bolivia: estimates of annual
trends with longitudinal household data (2002-2006).
Animal Conservation 13: 265-274.

Gnecco, C. & Ayala, P. (eds.)

2010 Pueblos indigenas y arqueologia en América Latina.
Universidad de Los Andes, Bogota.

Gomes, J., Santos, R. B. C. & da Costa, B. L. S.

2014 Arqueologia Comunitdria na Reserva Amana: histéria,
alteridade e patriménio arqueol6gico. Amazonica — Revista
de Antropologia [Dossier: Arquedlogos e Comunidades



206 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Locais na Amazoénia, organizado por M. Bezerra & M.
Cabral] 6 (2): 385-417.

Gomes, A. O.

2016 Por uma antropologia dos museus indigenas: experiéncias
museolégicas e reflexdes etnograficas. En: Cury, M.
X. (org.): Museus e Indigenas: Saberes e ética, novos
paradigmas em debate, pp. 133-155. Secreteraria da Cultura,
ACAM Portinari & Museu de Arqueologia e Etnologia da
Universidade de Sio Paulo (MAE-USP), Sio Paulo.

Gonzales Ruibal, A.

2012 Hacia otra arqueologia: diez propuestas. Complutum 23
(2): 103-116.

Hamilakis, Y.

2007 From Ethics to Politics. En: Hamilakis, Y. & Duke, P. (eds.):

Arachaeology and Capitalism. From Ethics to Politics, pp.
15-40. Left Coast Press, Walnut Creek/California.

Heckenberger, M. J.

2002 Rethinking the Arawakan Diaspora: Hierarchy, Regionality
and the Amazonian Formative. En: Hill, J. & Santos-
Granero, F. (eds.): Comparative Arawakan Histories.
Rethinking language and culture area in Amazonia, pp.
99-122. University of Illinois Press, Urban/Chicago.

Hill, J. & Santos-Granero, F. (eds.)

2002 Comparatives Arawakan Histories. Rethinking Language
Family and Culture Area in Amazonia. University of Illinois
Press, Urbana/Chicago.

Hornborg, A.

2005 Ethnogenesis, Regional Integration, and Ecology in
Prehistoric Amazonia: Toward a System Perspective.
Current Anthropology 46 (4): 589-620.

Hornborg, A. & Hill, J.

2011 Introduction: Ethnicity in Ancient Amazonia. En: ibid.
(eds.): Ethnicity in Ancient Amazonia: Reconstructing Past
Identities from Archaeology, Linguistics, and Ethnohistory,
pp. 1-27. University Press Colorado, Boulder.

Huanca, T.

2006 "Tsimane Oral Tradition, Landscape, and Identity in Tropical
Forest. SEPHIS — South-South Exchange Programme for
Research on the History of Development, La Paz.



“LLEGAR ACA EN VEZ DE LLEVAR ALLA” 207

Jaimes Betancourt, C.

2012 La cerdmica de la Loma Salvatierra, Beni — Bolivia.
Kommission fiir Archiologie Aufiereuropidischer Kulturen
des Deutschen Archiologischen Instituts & Plural, La Paz.

2013 Diversidad Cultural en los Llanos de Mojos. En: Valdez,
F. (comp.): Arqueologia Amazonica. Las civilizaciones
ocultas del bosque tropical, pp. 227-270. IFEA, Institut de
Recherche pour le Développment & Abya-Yala, Quito.

2016a Dos fases ceramicas de la cronologia ocupacional de las
zanjas de la provincia Iténez — Beni, Bolivia. En: Barreto,
C., Lima, H. P. & Jaimes Betancourt, C. (org.): Ceramicas
Arqueoldgicas da Amazonia. Rumo a uma nova sintese, pp.
435-447. Iphan Ministério da Cultura & Museo Paraense
Emilio Goeldi, Belém.

2016b Continuidades y rupturas estilisticas en la ceramica Casarabe
de los Llanos de Mojos. En: Barreto, C., Lima, H. P. & Jaimes
Betancourt, C. (org.): Cerdmicas Arqueoldgicas da Amazonia.
Rumo a uma nova sintese, pp. 448-461. Iphan Ministério da
Cultura & Museo Paraense Emilio Goeldi, Belém.

2017 Diferencias cronoldgicas, funcionales y culturales en la
ceramica de los llanos de Mojos, Beni — Bolivia. En: Ventura,
B. N, Ortiz, G. & Cremonte, M. B. (eds.): Arqueologia de
la vertiente oriental surandina. Interaccién macro-regional,
materialidades, economia y ritualidad, pp. 25-50. Sociedad
Argentina de Antropologia, Buenos Aires.

Lima, H. P., Barreto, C. & Jaimes Betancourt, C.

2016 Novos Olhares sobre as Ceramicas Arqueol6gicas da
Amazonia. En: Barreto, C., Lima, H. P. & Jaimes Betancourt,
C. (org.): Ceramicas Arqueoldgicas da Amazonia. Rumo a
uma nova sintese, pp. 19-31. Iphan Ministério da Cultura
& Museo Paraense Emilio Goeldi, Belém.

Machado, J. S.

2014 Ilha Caviana: Sobre as Suas Paisagens, Tempos e
Transformagoes. Amazonica — Revista de Antropologia
[Dossier: Arquedlogos e Comunidades Locais na Amazonia,
organizado por M. Bezerra & M. Cabral] 6 (2): 283-313.

Marstine, J.

2011 The contingent nature of the new museum ethics. En:
Marstine, J. (ed.): Redefining ethics for the twenty-first-
century museum, pp. 3-25. Routledge, London.



208 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Miranda, M.

2019 Gestdo do Patriménio e Povos Indigenas: A necessidade de
uma abordagem inclusiva e intercultural. Espaco Amerindio
13 (1): 9-38.

Neves, E.

2007 El formativo que nunca terminé: La larga historia de

estabilidad en las ocupaciones humanas de la Amazonia
central. Boletin de arqueologia PUCP 11: 117-142.

2011 Archaeological Cultures and Past Identities in Pre-colonial
Central Amazon. En: Hornborg, A. & Hill, J. (org.):
Ethnicity in Ancient Amazonia: Reconstructing Past
Identities from Archaeology, Linguistics and Ethnohistory,
pp- 31-56. University of Colorado Press, Boulder.

Nordenskiold, E.

1924 Forschungen und Abenteuer in Stidamerika. Strecker und
Schroder, Stuttgart.

Okamura, K. & Matsuda, A. (eds.)

2011 New Perspectives in Global Public Archaeology. Springer,
New York.

Pérez-Llorente, 1., Paneque-Gilvez, J., Luz, A. C., Macia, M. ],

Gueze, M., Dominguez- Gémez, J. A., Reyes-Garcia, V.

2013 Changing indigenous cultures, economies and landscapes:
the case of the Tsimane’, Bolivian Amazon. Landscape and
Urban Planning 120: 147-157.

Pyburn, K.A.

2009 Practicing archaeology — As if it Really Matters. Public
Archaeology 8 (2-3): 161-175.

Reyes-Garcia, V., Paneque-Galvez, J., Gueze, M., Luz, A. C,,

Macia, M. J., Orta-Martinez, M. & Pino, J.

2014 Cultural change and traditional ecological knowledge.
An empirical analysis from the "Isimane’ in the Bolivian
Amazon. Hum Organ 73 (2): 162-173.

Reyes-Garcia, V., Unai, P., Vadez, V., Huanca, T. & TAPS Bolivian

Study Team

2011 The Role of Ethnobotanical Skills and Agricultural Labor
in Forest Clearance: Evidence from the Bolivian Amazon.
Ambio 40 (3): 310-321.



“LLEGAR ACA EN VEZ DE LLEVAR ALLA” 209

Reyes-Garcia, V., Vadez, V., Tanner, S., Huanca, T., Leonard, W. R.

& McDade, T.

2007 Ethnobotanical Skills and Clearance of Tropical Rain Forest
for Agriculture: A Case Study in the Lowlands of Bolivia.
Ambio 36 (5): 406-408.

Riester, Jiirgen

1976 En busca de la Loma Santa. Los Amigos del Libro, La Paz
& Cochabamba.

1993 Universo mitico de los Chimane. Hisbol, La Paz.

Rivolta, M. C., Montenegro, M., Menezes Ferreira, L. & Nastri, J. (eds.)

2014 Multivocalidad y activaciones patrimoniales en arqueologia:

perspectivas desde Sudamérica. Fundaciéon de Historia
Natural Félix de Azara, Buenos Aires.

Rocha, B. C. da, Beletti, J., Py-Daniel, A. R., Moraes, C. de P.

& Oliveira, V. H. de

2014 Na Margem e a Margem: Arqueologia Amazo6nica em
Territorios Tradicionalmente Ocupados. Amazdnica
— Revista de Antropologia [Dossier: Arquedlogos e
Comunidades Locais na Amazoénia, organizado por M.
Bezerra & M. Cabral] 6 (2): 358-384.

Shannon, J.

2009 The construction of native voice at the National Museum of
American Indians. En: Sleeper-Smith, S. (ed.): Contesting
knowledge: Museums and indigenous perspectives, pp. 218-
247. University of Nebraska Press, Lincoln.

Silva, F. A.

2002 Mito e Arqueologia: A interpretacio dos Assurini do Xingu
sobre os vestigios arqueolégicos encontrados no Parque
Indigena Kuatinemu — Para. Horizontes Antropoldgicos 8
(18): 175-187.

2016 “Leva para o museu e guarda”. Uma reflexdo sobre a relag¢io
entre museus e povos indigenas. En: Cury, M. X. (org.):
Museus e Indigenas: Saberes e ética, novos paradigmas em
debate, pp. 71-79. Secreteraria da Cultura, ACAM Portinari
& Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade de
S3o Paulo (MAE-USP), Sio Paulo.

Silva, F. A. & Noellj, E S.

2017 Arqueologia e linguistica: Construindo as trajetdrias
histérico-culturais dos povos Tupi. Revista Critica e

Sociedade 7 (1): 55-87.



210

GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Silva, E.,, Bespalez, E. & Stuchi, F.

2011 Arqueologia colaborativa na Amazonia: Terra Indigena
Koatinemu, Rio Xingu, Parid. Amazonica — Revista de
Antropologia 3 (1): 32-59.

Stark, J. C.

2011 The art of ethics: theories and applications to museum
practice. En: Marstine, J. (ed.): Redefining ethics for the
twenty-first-century museum. (The Routledge Companion
to Museums Ethics), pp. 26-40. Routledge, London.

Troufflard, J.

2012 O que nos dizem as Coleg¢oes da Relacio entre Moradores

e Vestigios Arqueoldgicos na Regido de Santarém, Para?
En: Schaan, D. P. (org.): Arqueologia, Patriménio e
Multiculturalismo na Beira da Estrada: pesquisando ao
longo das Rodovias Transamazonica e Santarém-Cuiab4,
Pard, pp. 59-73. GKNoronha, Belém.

Walsh, C. & Mignolo, W.

2018

Introduction. En: Mignolo, W. & Walsh, C. eds.): On
Decoloniality. Concepts, Analytics, Praxis, pp. 1-12. Duke
University Press, Durham.



¢:L.o indigena como capital simbélico?
Dilemas de proyectos colaborativos
en el contexto museal

Andrea Scholz”

Este texto es més que todo una reflexioén personal acerca de lo que sig-
nifica “ofrecer” un proyecto colaborativo con representantes indigenas
al mercado de las ideas. Desde el 2014 dirijo el proyecto “Compartir
Saberes”, o “Saberes Compartidos”, en el Museo Etnolégico de Berlin.
Se trata de un intento de establecer relaciones a largo plazo con orga-
nizaciones indigenas e instituciones de educacién superior indigena en
Brasil, Colombia y Venezuela.! “Compartir Saberes” empez6 como pro-
yecto piloto de colaboracion entre el museo y la Universidad Nacional
Experimental Indigena del Tauca (UNEIT), Venezuela. La idea inicial era
revitalizar una parte de la colecciéon etnogrifica histérica tejiendo nuevos
vinculos entre los artefactos y las llamadas culturas de origen, apoyando al
mismo tiempo sus causas propias (Scholz 2017). El proyecto esta guiado
por el ideal de una antropologia colaborativa en la que la investigacion

Andrea Scholz es investigadora en la coleccién amazénica del Museo Etnolégico
/ Museos Nacionales de Berlin / Fundacién del Patrimonio Cultural Prusiano.
E-mail: A.Scholz@smb.spk-berlin.de

1 Lossiguientes socios participaron activamente en la cooperacién en 2018: el Insti-
tuto Socioambiental (ISA) con la Federacién de Organizaciones Indigenas del Alto
Rio Negro (FOIRN) (Amazonas, Brasil), el Consejo Indigena de Roraima (CIR)
(Roraima, Brasil), la Asociacion Wanasseduume Ye’kwana (Roraima, Brasil), la
Escuela Normal Superior Indigena Maria Reina (ENOSIMAR) (Vaupés, Colombia)
y la Organizacién Indigena de la Cuenca del Caura Kuyujani (Bolivar, Venezuela).
El proyecto estd financiado por la Fundacién Volkswagen y la Fundacion Federal
para la Cultura, bajo el titulo “Cosas vivas en la Amazonia y en el museo — saberes
compartidos en el Humboldt Forum”.

[211]



212 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

se lleva a cabo con las personas, en lugar de investigar y hablar sobre
ellas (Fluehr-Lobban 2015: 109; Lassiter 2005: 16; Sillitoe 2015). Para
conseguir financiaciones para el proyecto y cumplir con las diferentes
demandas de parte de Ixs socixs me tocé varias veces posicionarme en-
tre la ciencia, la politica cultural y el activismo. No siempre fue posible
conciliar los intereses diferentes. Asumo que los proyectos temporales
estan expuestos a una economia en la que ciertos contenidos y condicio-
nes cuentan como capital, lo que implica también una comodificacion
de valores. Por eso, entiendo los contextos descritos aqui como campos
sociales que implican una economia o varias economias superpuestas y
que se diferencian por las formas de capital (Bourdieu 1987). El capital
simbélico de “lo indigena” juega un papel clave en todos estos campos.
Esto lleva al hecho de que en el marco del debate sobre la reorientacion
de los museos etnoldgicos en Alemania, tanto en el ambito académico
como en el pablico, una cooperacién con pueblos indigenas significa
aumentar el valor econémico de un proyecto, sin necesariamente cumplir
con las normas de una antropologia colaborativa.

Son muchos los dilemas y desafios que han surgido a lo largo de
los dltimos cuatro afios, dilemas tanto epistemolégicos como también
metodologicos y éticos. Aunque mis experiencias son personales y el
contexto en el que trabajo es especifico, creo que ayudan a reflexionar
sobre temas importantes que me guian por este texto como hilo con-
ductor. ;De qué forma se expresan y se tratan de esconder relaciones de
poder en los procesos que supuestamente forman parte de una apertura
y democratizacion de los museos? ¢Hasta qué punto estas relaciones
pueden ser interpretadas como expresiones de un colonialismo persis-
tente que supuestamente se pretende superar? Pensando en un contexto
mas alla de ,,Compartir Saberes®, :;cuiles son las visiones futuras para
colaboraciones justas y sustentables? Acercindome a estas visiones, voy
considerando las reflexiones de Fassin (2013, 2015, 2017) sobre el papel
de la etnografia en la esfera publica y la necesidad de posicionarse como
antropologx frente a desafios politicos e éticos. Veo paralelismos entre
mis preocupaciones y los enfoques de Fassin (2013), aunque en un sentido
estricto mi proyecto no representa un estudio etnografico sino una otra
forma de relacionarse con ,los otros®, y los medios de comunicacion
juegan un papel menor. Sin embargo, los museos forman parte de de-
bates pablicos, mucho mas que las universidades. En la comunicacién,
los temas complejos se reducen y se adaptan para la recepcion de una
audiencia mds alld de la academia. Esto es tanto un peligro como una



¢LO INDIGENA COMO CAPITAL SIMBOLICO? 213

oportunidad. Segun Fassin (2013: 628), antropologia publica se refiere
a transmitir los resultados de estudios etnograficos criticos de una forma
que permita su recepcion, su apropiacion, su discusion y su uso mas alla:
“It is presumed that such a conversation between the ethnographer and
his or her public generates a circulation of knowledge, reflection, and
action likely to contribute to a transformation of the way the world is
represented and experienced”. Creo que este enfoque de Fassin puede
ser util para destacar los problemas y para desarrollar una actitud critica
en proyectos de colaboraciéon. En mi opinién, la cuestion de la ética en
€sos proyectos requiere una base tedrica mas solida que la que se puede
encontrar, por ejemplo, en las directrices de ética del ICOM (2013), ya que
si bien esas contemplan la colaboracién con comunidades se orientan mas
bien en la perspectiva de los museos y en su interpretacion de patrimonio.
Ciertas perspectivas indigenas que implican una concepcion mas amplia
de los objetos tienden a ser marginalizadas, lo que a su vez contradice
la idea de colaboracion (véase también Gorman 2011; Marstine 2011).
A continuacioén lo ilustraré con ejemplos concretos.

Primeros pasos al mercado de las ideas:
Compartir Saberes como experimento museal

El primer marco de “Compartir Saberes” fue el Humboldt Lab Dahlem,
un proyecto conjunto de la Kulturstiftung des Bundes (Fundacién Cul-
tural Federal) y la Stiftung Preufiischer Kulturbesitz (Fundacién del
Patrimonio Cultural Prusiano), a la que también pertenece el Museo
Etnolégico (Scholz 2016). El programa del Lab fue disefiado para el
Museo Etnolégico y el Museo de Arte Asidtico para apoyar sus plani-
ficaciones para el Foro Humboldt, un controvertido proyecto cultural
de gran envergadura (Bose 2016). Una seleccion de las colecciones
se expondran en una parte del castillo reconstruido, mientras que las
exposiciones en el suburbio de Dahlem se cerraron en el 2016. Cabe
destacar que no s6lo la reconstruccién del castillo es muy controvertida,
sino también los temas y los focos centrales de las nuevas exposiciones.
El Humboldt Lab, por un lado, ofrecia espacio para experimentos que
servian directamente para preparar determinadas exposiciones y, por
otro, abordaba la gran cuestién de como deberian exponerse en el futuro
en Europa las colecciones no europeas.



214 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Como todos los museos etnolégicos que se fundaron en contextos
de colonialismo o imperialismo, el Museo Etnolégico de Berlin se ve
confrontado a la necesidad de redefinir las historias que se narran al
publico. Este desafio proviene, en parte, de la crisis de representacion
y de la teoria poscolonial, ambas discutidas intensamente por la an-
tropologia cultural a partir de la década de los ochenta,’ discusiones
que tardaron en llegar a los museos relacionados con dicha disciplina.
Por otra parte, el poder de interpretacion en las exposiciones se ve
incitado por articulaciones provenientes de la museologia critica, que
reclama exposiciones mis participativas y democraticas (p. ej. Byrne et
al. 2011; Harris & O’Hanlon 2013). La inclusién de voces diferentes,
y especialmente la colaboracién con las llamadas culturas de origen de
las colecciones, desempefian un papel fundamental en estas demandas
(Golding & Modest 2013; Peers & Brown 2003; Watson 2007), lo cual
se refleja también en las directrices de ética del ICOM (2013) y en el
debate mediatico.

Experimentar una cooperacion con las comunidades de origen fue,
por lo tanto, mis que bienvenido en el Humboldt Lab y fue financiado
como un subproyecto durante un afio y medio.’ Lxs representantes
politicxs del Foro Humboldt suelen referirse a las colecciones como
“patrimonio compartido con las comunidades de origen”, consideran-
do también aspectos problematicos de la recoleccién, principalmente
en el contexto de la historia colonial alemana (Parzinger 2016; 2017).
Con el proyecto pretendi poner en practica el discurso politico del
patrimonio compartido, creando relaciones colaborativas, tanto reales
como virtuales, que lleven a la investigacion transcultural compartida
sobre las proveniencias de los objetos en la exposicion y el depésito y
que permitan presentar por lo menos una parte de estos de un modo
diferente. Desde el principio, tuve la idea de desarrollar una platafor-
ma en linea que permitiera a Ixs socixs explorar los objetos y que diera
lugar a discusiones, perspectivas e interpretaciones multiples. Escogi
como socia a la Universidad Nacional Experimental Indigena del Tauca
(UNEIT), Venezuela, porque sus estudiantes indigenas se dedicaban a la
investigacion de las propias culturas y hacian el papel de mediadorxs con

2 Véase p. ¢j. Clifford y Marcus (1986) y Macdonald y Basu (2007) que se refieren
al debate en los museos etnolégicos.

3 Véase http://www.humboldt-lab.de/en/project-archive/probebuehne-7/sharing-
knowledge/teaser/index.html (dltimo acceso: 09.12.2019).



¢LO INDIGENA COMO CAPITAL SIMBOLICO? 215

sus comunidades, que a su vez son las comunidades de origen de algunas
colecciones del museo. Conocia la universidad indigena porque habia
pasado dos afios en Venezuela para mi tesis de doctorado. Mi intencion
con el proyecto no era sélo aportar otras perspectivas al museo, sino
también apoyar los procesos de educacion indigena, que es una de las
principales preocupaciones de las organizaciones y activistas indigenas
junto con la cuestion de los territorios (Bengoa 2007).

Durante mi primera visita a la universidad indigena en 2014, las
reacciones a la idea del proyecto inicialmente fueron reservadas. La idea
de la plataforma en linea parecia abstracta, y la perspectiva de ser repre-
sentadxs en la exposicién posterior con la propia voz también parecia
poco atractiva. En cambio, se expresé la preocupacion de que el museo
deseaba adquirir conocimientos indigenas después de que los objetos
de los grupos indigenas ya hubieran llegado a Berlin hace mas de 100
afios.* El hecho de que el proyecto no fracasara en el primer intento se
debi6 principalmente a que pude demostrar cierta credibilidad como
activista y aliada debido a mi tesis doctoral sobre los derechos territo-
riales indigenas en Venezuela (Scholz 2014). En lugar de perseguir la
idea original del proyecto de investigacién conjunta sobre los objetos
desde el principio, nuestra cooperacién comenzé con un taller de video
que mi compafera de viaje, la documentalista Natalia Pavia, llev6 a
cabo junto con Sadl Kuyujani Lépez (ye’kwana), entonces estudiante
de la UNEIT y encargado de las producciones audiovisuales en dicha
institucion. Este ambiente abierto que se cre6 durante el taller dio
lugar a la confianza necesaria para una futura colaboracién. La UNEIT
empez0 a articular sus propias demandas al proyecto, incluido el deseo
de recibir apoyo para establecer y preservar una coleccién de estudios.
Durante los siguientes 1,5 afios se realizaron varias visitas mutuas entre
Berlin y Tauca, durante las cuales todxs Ixs participantes ampliaron sus
horizontes’ y el resultado fue una version piloto de la plataforma en
linea. Esta plataforma era multilingiie y seguia un concepto desarrollado
en colaboracion. Hasta ahi todo bien.

4 Esto demuestra claramente que Ixs socixs indigenas en los proyectos de colabora-
cién no son de ninguna manera pasivxs, sino que estdn en condiciones de adoptar
ciertos discursos, en este caso el discurso de la propiedad intelectual, que a su vez
contribuye al debate sobre la reorientacién de los museos (Phillips 2011: 189).

5 Varixs estudiantes indigenas fueron incentivadxs por el proyecto a involucrarse mas
con los objetos histdricos y contemporineos y el conocimiento relacionado.



216 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

- E ) .. J v
A >3
M — A
- . -
= ;
¥
- / - ’ -—
2 s

Figura 11.1. Estudiantes de la UNEIT en el deposito del Museo Etnologico de Berlin (2012).
Foto: Natalia Pavia Camargo.

Sin embargo, los objetivos de la UNEIT no se alcanzaron durante
este periodo. En un sentido estricto, la preocupaciéon de la UNEIT por
una apropiacion neocolonial del conocimiento indigena se habia hecho
realidad, a pesar de mis mejores intenciones y de una idea de proyecto
encaminada a abrir el museo como institucion. ¢Qué salié mal? Mirando
hacia atras, veo varios factores responsables. A pesar de mi actitud criticay
el interés en apoyar las causas de las comunidades de origen (en este caso
la educacién indigena), me vi obligada en el proyecto a servir al marco
establecido por la financiacién. Este marco se centré claramente en el
Foro Humboldt y en la visibilidad de la cooperacién con Ixs indigenas,
capital econémico en forma de valores monetarios a cambio de capital
simbélico. Lo que se plasmara luego en la exposicién no lo pudimos
definir nosotrxs libremente en el sentido de dar prioridad al proceso
en vez de concentrarse en el producto. En contradiccién con una ética
poscolonial del museo, descrita por ejemplo por Phillips (2011: 192), el
proyecto era predeterminado por su marco. En una verdadera coopera-
cién, los objetivos deberian haberse definido con mayor libertad desde
el principio. Esto llevé al hecho de que en el transcurso del proyecto no
se consideraron aspectos importantes que podrian haber conducido a



¢LO INDIGENA COMO CAPITAL SIMBOLICO? 217

una pluralizacién epistemolégica de la perspectiva museistica. Lxs estu-
diantes indigenas expresaron repetidamente el deseo de involucrar mas
fuertemente a sus comunidades de origen en el proyecto, porque, segin
ellxs, Ixs ancianxs eran Ixs verdaderxs portadorxs de conocimiento y s6lo
en las comunidades existian los objetos vivos, integrados en las practicas
de fabricacién y uso. En mi opinién, este deseo expresa la discrepancia
entre la representacion del objeto y del conocimiento (la perspectiva
del museo, expresada por ejemplo en las exposiciones y bases de datos)
y el conocimiento prictico que Ixs estudiantes indigenas asocian con
los objetos. Sin embargo, un mayor desplazamiento de las actividades
hacia los lugares de origen habria requerido una concentracién en este
aspecto, basicamente una redefinicién del proyecto.

Esto no pudo realizarse en el marco del Humboldt Lab y ni siquiera
era necesario desde el punto de vista del museo o de la Fundacion del
Patrimonio Cultural Prusiano, ya que sus objetivos se habian alcanzado.
Como proyecto colaborativo simbdlico, la cooperacion con la UNEIT se
siguié mencionando en relacién con el Foro Humboldt, incluso después
de que el contacto hubiera cesado por otras razones.

Segundo paso: Compartir Saberes como investigacion
post-doc en el museo

Al finalizar el Humboldt Lab Dahlem, me quedé claro que la cooperacién
con respecto a mis metas personales y a la relacion con Ixs participantes
apenas habfa comenzado y no debia terminar en este punto. Queria
continuarla, a lo mejor a mayor escala. Mi idea era integrar a otrxs
socixs en Venezuela, Brasil y Colombia ademas de la UNEIT y por lo
tanto también trabajar con una seleccién mas amplia de objetos, ya que
la coleccién etnografica de America del Sur en el Museo Etnolégico de
Berlin comprende alrededor de 35.000 objetos, la mayoria de ellos de
la Amazonia. Para obtener una financiacién nueva, solicité un proyecto
a la Fundacién Volkswagen, en una linea de fomento cientifico llamada

6  Debido a la crisis politica y socioeconémica de los dltimos afios en Venezuela, la
UNEIT atraviesa momentos dificiles como universidad estatal. Ademais de esto,
estd luchando con disputas internas. En los tltimos afios, por lo tanto, ya no he
trabajado directamente con UNEIT, sino con la Organizacién Indigena de la Cuenca
del Caura Kuyujani en Venezuela.



218 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

“investigacion en museos”. El “mercado” en el que se ofrecié el proyecto
esta vez funcioné de acuerdo a légicas diferentes, lo que llevo a otras
prioridades. Se centré menos en la futura visibilidad de las voces indige-
nas en la exposicion sino en una exploracién avanzada de las colecciones,
incluyendo la descolonizacién del conocimiento (véase Sousa Santos
2014) que deberia extenderse a los sistemas de clasificacion interna y
a las formas del almacenamiento. Se suponia que el tratamiento de los
objetos en el depésito y, por lo tanto, el conocimiento de Ixs restaura-
dores iba ser una parte esencial del proyecto.” La plataforma en linea
seguiria usandose para la investigacion y representacion colaborativa,
de forma ampliada, para adaptarse a las nuevas condiciones del proyecto
(mads socixs, mas idiomas y mds clases de objetos).

La solicitud tuvo éxito, porque el proyecto encajaba no sélo en la
politica cultural conectada con el Humboldt Forum sino también en los
debates académicos (véase las referencias citadas arriba). La cooperacion
con las comunidades de origen, raramente practicada en Alemania,®
estaba en auge. Ademds, el uso de medios digitales como solucién para
superar la distancia geografica entre comunidades y museos esta siendo
frecuentemente citado en textos sobre la cooperacion con las comuni-
dades de origen (véase p. ej. Phillips 2011: 192). El supuesto potencial
innovador del proyecto aument6 su valor en el mercado y me dio la
oportunidad de continuarlo hasta el afio 2020, esta vez como investi-
gadora posdoctoral. Sin embargo, el nuevo formato no condujo a una
reduccion de los dilemas anteriormente descritos. Algunos siguieron,
otros nuevos surgieron. Como proyecto posdoctoral, este se centré mas
en la investigacion y en mi persona que en los procesos de colaboracion.
Lo que todavia habia sido facil en el Humboldt Lab, transferir fondos a
Ixs socixs del proyecto, result6 casi imposible con la nueva financiacién
debido a restricciones administrativas. Como ya se ha descrito en el
caso de Ixs estudiantes indigenas de UNEIT, Ixs nuevxs socixs también
expresaron su deseo de trabajar mas estrechamente con las comunidades,
por ejemplo en forma de talleres. Estos talleres son fundamentales para
la pluralizacién epistemolégica del museo, ya que son las comunidades
donde se viven y se practican los conocimientos acerca de la materialidad
y del origen de los objetos. Para cumplir con el ideal colaborativo me

7 Por razones de espacio, este punto no se trata con mas detalle en el presente texto.

8  Véase Brust (2014), Kraus, Kummels, Halbmayer (2018) y Hoffmann & Noack
(2017) para otros ejemplos de colaboraciones con comunidades indigenas en
América Latina.



¢LO INDIGENA COMO CAPITAL SIMBOLICO? 219

pareci6 fundamental organizar estos talleres, no como eventos para fo-
mentar primeramente mi propio trabajo de campo, sino sobre todo, como
forma de aprender y apoyar, participando en los procesos de educacion
indigena. La transmisién del conocimiento de Ixs ancianxs a Ixs jovenes
jugd un papel central. Como todas las actividades conjuntas en el marco
del proyecto, los talleres también fueron documentados en video para
que el material pudiera ser evaluado mas tarde y traducido a formatos
audiovisuales (por ejemplo, clips sobre técnicas de produccién).’

En la prictica, solo Ixs coordinadores locales pudieron organizar y
llevar a cabo estos talleres por estar familiarizadxs con las condiciones
y con la gente. En el caso del colegio indigena ENOSIMAR en Vaupés,
Colombia, no habia otra opcién mis que darle un contrato individual
a la profesora Diana Guzman que trabaja conmigo. Esta construccion
le dio a Diana Guzman el estatus de empresaria sujeta a impuestos en
Alemania. Si bien la descolonizacién del conocimiento representa un
valor en el sistema académico, en la practica las l6gicas de financiamiento
de los proyectos no lo contemplan, ya que, por ejemplo, los socios de
cooperacién internacional siempre deben cumplir con los criterios acadé-
micos alemanes. Las escuelas u organizaciones indigenas no se consideran
instituciones de produccién de conocimiento segun estos criterios. De
esta forma, las asimetrias no se disuelven, sino que se confirman (véase
también Fluehr-Lobban 2015: 109). En términos de Bourdieu, se podria
decir que la falta de capital cultural en forma de titulos académicos es
mas decisiva en este caso que el capital simbdlico existente.

Un otro punto critico era y sigue siendo la colaboracion digital. En
el caso de ENOSIMAR por ejemplo, dicha colaboracion es casi imposible.
Esto se aplica no solo a este lugar, sino a muchas otras regiones remotas
de América Latina con acceso limitado o sin acceso a internet. El supuesto
potencial de innovacion de la cooperacion digital sélo puede desarrollarse
alld de forma limitada. Gracias a la creatividad de Ixs desarrolladores de
la plataforma web y por su iniciativa propia se cre6 una solucion simple
fuera de linea, complementada por consultas via WhatsApp ya que en
ciertos puntos de Mitd el internet mévil funciona. Sin embargo, en estas
circunstancias la cooperacion digital no puede desempefiar un papel
central, lo que posteriormente afecta a las posibilidades de representar
los resultados de la investigacion colaborativa.

9  Natalia Pavia y Saal Kuyujani L6pez, ambxs involucradxs en el proyecto desde el
primer taller en Tauca, continuaron con la documentacién en video.



220 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

iy

!l
. >

I~

l“lh L1

Figura 11.2. Taller con estudiantes indigenas en la comunidad de Macucu (2014).
Foto: Natalia Pavia Camargo.

Sin embargo, la nueva fase del proyecto fue rica en experiencias y
estoy segura de que todxs Ixs participantes se beneficiaron de alguna
forma, pero, como ya habia acontecido en el caso de la UNEIT, muchas
demandas de Ixs socixs no encontraron resonancia dentro del marco
previamente definido. En una conferencia celebrada con todxs Ixs socixs
del proyecto en Berlin en octubre de 2018, muchxs de ellxs expresaron el
deseo de ser apoyadxs directamente en sus lugares de origen, por ejemplo,
mediante la creaciéon de museos comunitarios (casas del conocimiento)
y la circulacién de objetos fisicos e imdgenes. El argumento para esta
forma de apoyo son los objetos histéricos de las colecciones etnograficas
ya que son percibidos por Ixs socixs indigenas como actores que implican
relaciones (véase también Byrne ez 4/. 2011). Desde un punto de vista
indigena, esta concepcion es 16gica, pero es muy dificil proporcionar el
apoyo solicitado por un proyecto financiado como proyecto cientifico,
dado el hecho de que estas actividades tienen un caricter muy practico.
Parece que la recompensa del capital simbélico dentro de las relaciones
de trueque tiene sus limites. Desafortunadamente, no veo ningtn otro
“mercado” en Alemania en el que se pueda ofrecer la creacién de museos
comunitarios en Brasil, Colombia o Venezuela. Una vez mis queda claro



¢LO INDIGENA COMO CAPITAL SIMBOLICO? 221

que los formatos que permiten la cooperaciéon con indigenas suelen estar
orientados unilateralmente hacia la ganancia simbélica de los museos
o de Ixs académicxs occidentales, y no hacia Ixs socixs y los procesos de
colaboracién. Esto es lo que constituye el desequilibrio de poder.

Tercer paso: Compartir Saberes como plataforma
de articulacion

Por dltimo, me gustaria discutir otra experiencia en el marco de ,,Com-
partir Saberes“, mas estrechamente relacionado con la antropologia
puablica que describe Fassin (2013).

Se trata de la produccién de un corto animado en el que se cuenta un
mito de Ixs ye’kwana. La pelicula se basa en una cartilla escolar, creada
por Sadl Kuyujani Lépez, que desde 2014 colabora conmigo en el campo
de los medios audiovisuales.!” Satl Kuyujani Lopez habia escrito la car-
tilla como tarea obligatoria durante sus estudios en la UNEIT. El libro
impreso y publicado para el uso escolar contiene dibujos y una version
bilingiie del mito de Dijaawa contado por Ixs ancianxs de su comunidad.
El propio Saul Kuyujani Lopez me habia expresado repetidamente la
idea de realizar la historia como una pelicula de animacién, sélo que
siempre me habia faltado una idea de c6mo apoyarlo.

En el otofio de 2016 se inici6 la preparacion de una exposicion sobre
la “Proteccién de Ixs nifixs” en la recién creada Humboldt Forum Kultur
GmbH, que mis tarde se haria cargo de la gestion del Humboldt Forum.
El grupo que iba a desarrollar la exposicién era muy heterogéneo y la
presion del tiempo era grande. Lo que no falté era dinero, porque gracias
a la generosa financiacion inicial de la encargada de cultura del gobierno
aleman, la Humboldt Forum Kultur GmbH estaba bien preparada para
facilitar cualquier cooperacion con comunidades de origen. Asumi que
esta situacion podria ser una buena oportunidad para camplir el deseo de
Kuyujani y de realizar un proyecto que me parecié muy interesante y que
no se pudo llevar a cabo dentro del marco de mi investigaciéon posdoc-
toral. Por primera vez utilicé “Compartir Saberes” como plataforma de

10 Después de haber dirigido el taller sobre medios audiovisuales en la UNEIT junto
con Natalia Pavia en 2014, Sadl Kuyujani L6pez ha pasado a formar parte del pro-
yecto y se le ha encargado la documentacion de todas las actividades relacionadas
con el proyecto en Venezuela.



222 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

articulacion para iniciar proyectos financiados por otrxs. Junto con dos
colegas del museo etnoldgico, propuse un médulo sobre la “Proteccion
a través de la educacion” en el que queriamos centrarnos en la educa-
cion en el periodo colonial y en la educacién indigena.'! Propusimos la
pelicula animada del mito de Dijaawa como una contribucion al tema de
la “Educacién indigena”, el corto debia ser exhibido primero en el Foro
Humboldt y luego en las escuelas indigenas del sector Caura. El factor
decisivo para la financiacién fue probablemente menos mi argumento
de que siempre deberiamos esforzarnos por lograr reciprocidad en las
cooperaciones, sino mas bien el capital simbélico que la cooperacién con
los pueblos indigenas aportaria, y que el Humboldt Forum necesitaba con
urgencia, ya que en el publico una y otra vez se destacé la importancia
central de tales proyectos. De esta manera, el capital simbélico podria
volver a ser intercambiado por capital econémico.

La pelicula fue dirigida por Satl Kuyujani Lépez y producida por la
cooperativa venezolana Creaser que combina su experiencia en medios
audiovisuales con activismo politico y que tiene mucha experiencia tra-
bajando con comunidades campesinas e indigenas. Junto con €l viajaron
a una consulta de Ixs ye’kwana en una asamblea general en la que se
decidi6 que la pelicula podria ser realizada para su exhibicién publica.

Sail Kuyujani Lépez, Emjayumi Torres (presidente de la organi-
zacién indigena) y Yoel Mejecuni Pérez (director de todas las escuelas
indigenas del sector) viajaron a Berlin al estreno en la inauguracion de la
exposicion, junto con Minerva Vitti y Ignacio Murga, dos representantes
de Creaser. Desafortunadamente, la exposicion en la llamada Humboldt
Box, que proporcioné el escenario, no era adecuada para transmitir con-
tenidos complejos. Fue fuertemente criticada por su falta de concepto
y el médulo de educacion no fue notado por la prensa en absoluto. El
contenido y la actitud critica detrds parecian extremadamente dificiles
de comunicar dentro del marco dado.

Para Ixs ye’kwana, por otro lado, la pelicula fue todo un éxito. En este
caso, fueron ellxs Ixs que obtuvieron capital simbélico. Por primera vez
un representante de su comunidad habia dirigido una produccién cine-
matografica y el producto era una pelicula de animacién que visualizaba
un mito en una forma que ellxs percibian como propia (véase Ginsburg ez
al. 2002 para mas ejemplos). Desde el punto de vista de los tres ye’kwana,

11 Ademads de esto se realiz un trabajo colaborativo con una escuela en Berlin, Ixs
estudiantes produjeron una biblioteca imaginaria de educacién.



¢LO INDIGENA COMO CAPITAL SIMBOLICO? 223

esta fue una importante contribucién a la educacion indigena y a la pre-
servacion de su cultura. Considerando el dificil contexto del proyecto,
todavia me preguntaba hasta donde se deberia ir para vender buenas
ideas, incluso si esto resulta en el hecho de que los propios deseos de Ixs
socixs pueden ser cumplidos. ¢Qué cuenta al final, la mercantilizacion
de la presencia indigena o la vida propia del producto?

Otro punto dificil fue la imposibilidad de hacer un contrato sobre los
derechos de uso de la pelicula. El asesor juridico de la Fundacién Hum-
boldt Forum, que se encargé de redactar el contrato, no quiso aceptar a la
organizacion “Kuyujani” como representante de los derechos de propiedad
intelectual colectiva de Ixs ye’kwana. En su opinién, una organizacién o
colectivo indigena no podia ser titular de tales derechos porque la legis-
lacién alemana sobre derechos de autor sélo conocia a individuos como
partes contratantes. Hasta el momento este problema no se ha resuelto.
La falta de compatibilidad de los sistemas de valores y conocimientos y la
asimetria resultante no pueden ser mds evidentes que en este caso.

Conclusiéon

¢Qué conclusiones pueden extraerse de estos relatos? En todos los ejem-
plos quedé claro que los museos etnolégicos forman parte de sistemas
lentos y poco dispuestos a realizar cambios fundamentales, a pesar de
todas las discusiones sobre la necesidad de las transformaciones. Se
escribe y se habla de la investigacion colaborativa, pero las estructuras
que fomentan proyectos de investigacion hasta ahora sélo han abierto
posibilidades limitadas para su realizacion. Se orientan predominante-
mente hacia la comprension académica tradicional de la investigacion.
Con respecto a los museos, se discute y se escribe sobre el tema de la
curaduria colaborativa, pero en ultima instancia se hace hincapié en
los objetos de las colecciones y en los temas de los propios museos; las
preocupaciones de Ixs socixs se tienen en cuenta principalmente cuando
encajan perfectamente con las preocupaciones de los museos. En tér-
minos de Bourdieu, los museos forman parte de campos sociales lerdos
que tienden a reproducir mds que a cambiar sus estructuras.

Entonces, ;como deben posicionarse Ixs antrop6logxs en estos siste-
mas? Responder a esta pregunta con una solucion generalmente vilida me
parece extremadamente dificil. El propio Bourdieu entendia su sociologia
como un método critico para descubrir las estructuras de poder (Fassin



224 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

2017: 22). :Pero qué hacer con los hallazgos? O bien unx se posiciona con
su critica fuera del sistema y asi limita sus propias posibilidades de accion,
o bien unx trata de provocar momentos de subversién dentro de los siste-
mas. “Compartir Saberes” como proyecto de museo, proyecto cientificoy
plataforma de articulacién es hasta ahora un intento de optar por la segunda
opciony de abordar los dilemas que necesariamente resultan. Obviamente,
la comodificacién de valores criticos representa un riesgo en este empefo.
Formar parte de un campo social significa también la inmensa dificultad
de escapar de la 16gica y las relaciones de trueque que prevalecen en éL
En este punto vuelvo a la cuestion de la ética, que planteé al princi-
pio del texto. “La etnografia importa”, escribe Fassin (2013: 642). Para
cumplir su papel social, debe ser critica y publica al mismo tiempo. Este
argumento ayuda a aceptar los dilemas descritos con una actitud clara,
convencidxs de que los cambios de sistema son posibles, aunque sea a
pequeiios pasos. Una ética poscolonial de los museos significa, por una
parte, la de abordar las estructuras de poder persistentes y, por otra, la
de abrir espacios en los que Ixs socixs de los proyectos de colaboracion
puedan articular sus preocupaciones. El aspecto antes mencionado de que
los objetos de las colecciones constituyen relaciones y que estas relaciones
implican reciprocidad y responsabilidad me parece central. Tomar en serio
este aspecto permite un claro compromiso politico con las preocupacio-
nes indigenas y, al mismo tiempo, una pluralizacién epistemolégica de la
investigacion de los objetos en las colecciones etnograficas.

Bibliografia

Bengoa, J.

2007 La emergencia indigena en América Latina. Fondo de
Cultura Econémica, Santiago de Chile/México D.F.

Bose, F. v.

2016 Das Humboldt Forum. Eine Ethnografie seiner Planung.
Kadmos, Berlin.

Bourdieu, P.

1987 Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Suhrkamp,
Frankfurt am Main.

Brust, A.

2013 Amazonas-Indianer und ihre Blicke auf Museumssammlungen.

Museumskunde 78 (2): 62-68.



¢LO INDIGENA COMO CAPITAL SIMBOLICO? 225

Byrne, S., Clarke, A., Harrison, R. & Torrence, R. (eds.)
2011 Unpacking the Collection. Networks of Material and Social

Agency in the Museum. Springer, New York.
Fassin, D. (ed.)

2013 Why Ethnography Matters: on Anthropology and Its
Publics. Cultural Anthropology 28 (4): 621-646.

2015 A Companion to Moral Anthropology. Wiley-Blackwell,
West Sussex.

2017 The endurance of Critique. Journal of Anthropological

Theory 17 (1): 4-29.

Fluehr-Lobban, C.

2015 Anthropology and Ethics. En: Fassin, D. (ed.): A Companion
to Moral Anthropology, pp. 103-114. Wiley-Blackwell,
West Sussex.

Ginsburg, E,, Abu-Lughod, L. & Larkin, B.

2002 Media worlds: Anthropology on New Terrain. University
of California Press, Berkeley.

Golding, V. & Modest, W. (eds.)

2013 Museums and Communities: Curators, Collection and
Collaboration. Bloomsbury, London.

Gorman, J. M.

2011 Universalism and the New Museology: Impacts on the

Ethics of Authority and Ownership. Museum Management
and Curatorship 26 (2): 149-162.

Harris, C. & O’Hanlon, M.

2013 The Future of the Ethnographic Museum. Anthropology
Today 29 (1): 8-12.

Hoffmann, B. & Noack, K. (eds.)

2017 Apalai — Tiriyé — Wayana ... objects_collections_databases.
Bonner Amerikanistische Studien 52. Shaker, Aachen.

ICOM, International Council of Museums

2013 Codes of Ethics. Disponible en: https://icom.museum/
en/activities/standards-guidelines/code-of-ethics/ (dltimo
acceso: 09.12.2019).

Kraus, M., Halbmayer, E. & Kummels, 1.

2018 Objetos como testigos del contacto cultural: Perspectivas

interculturales de la historia y del presente de las poblaciones
del alto rio Negro (Brasil/Colombia). Gebr. Mann, Berlin.



226 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Lassiter, L. E.
2005 The Chicago Guide to Collaborative Ethnography.

University of Chicago Press, Chicago.
Macdonald, S. & Basu, P. (eds.)

2007 Exhibition experiments. Wiley-Blackwell, London.

Marstine, J. (ed.)

2011 Routledge Companion to Museum Ethics: Redefining
Ethics for the Twenty-First Century Museum. Routledge,
London/New York.

Parzinger, H.

2016 Shared heritage: Geteiltes Erbe ist doppeltes Erbe.
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 16 de octubre de 2016.

2017 Der vergessene Krieg der Deutschen. Spiegel Online, 27

de febrero de 2017. Disponible en: http://www.spiegel.de/

kultur/gesellschaft/tansania-der-vergessene-krieg-maji-

maji-aufstand-a-1136360.html (4ltimo acceso: 09.12.2019).
Peers, L. & Brown, A. (eds.)

2003 Museums and Source Communities. Routledge, London.

Philipps, R.

2011 Museum Pieces. Towards the Indigenization of Canadian
Museums. McGill-Queens University Press, Montreal.

Scholz, A.

2012 Die Neue Welt neu vermessen. Zur Anerkennung indigener
Territorien in Guayana/Venezuela. Lit, Miinster.

2015 Das Humboldt Lab Dahlem — Experimentelle Freirdume auf

dem Weg zum Humboldt-Forum. En: Kraus, M. & Noack,
K. (eds.): Quo Vadis Volkerkundemuseum?, pp. 277-296.
Transcript, Bielefeld.

2017 Sharing Knowledge as a Step toward an Epistemological
Pluralization of the Museum. Museum Worlds. Advances
in Research 5: 133-148.

Sillitoe, P. (ed.)

2015 Indigenous and Engaged Anthropology. The Collaborative
Moment. Routledge, London/New York.

Sousa Santos, B. de

2014 Epistemologies of the South. Justice against Epistemicide.
Routledge, London/New York.

Watson, S. (ed.)

2007 Museums and their Communities. Routledge, London/New
York.



Recorriendo tiempo y espacio
— Visiones de cambio
en los global turns






¢ Transitando en el “Iercer Espacio”?
Cambios de rumbo de una coleccion
etnografica en Sajonia’

Silvia Dolz™

Cuando Homi K. Bhabha en sus estudios poscoloniales teoriza sobre el
concepto del “Tercer Espacio”, hace referencia al pensamiento de Han-
nah Arendt sobre los apatridas durante el periodo entre las dos guerras
mundiales (2016: 34-35). Vincula esta observacion con sus ideas sobre el
“espacio intermedio” de un tiempo pasado y de un tiempo futuro: “Se
trata de una temporalidad transitoria o intermedia, que carece de la esta-
bilidad y autoridad necesarias” (Bhabha 2016: 29). Son justamente estas
fracturas que llevan a las personas desde su actualidad a “construir una
realidad o historia de la humanidad” (Bhabha 2016: 30). Es en los museos
donde esto ha sido capturado con mayor intensidad, si bien muchas veces
se ignora en las constelaciones contemporaneas, pues los museos, y, entre
ellos, aquellos con colecciones etnogrificas, son lugares de condensacion
cultural. Son, en el sentido de Bhabha, al mismo tiempo lugares de tiem-
po espacializado que reflejan las historias entrelazadas. Estos ambiguos
espacios de asombrarse y comparar, de recordar y asegurarse del propio
ser, de narracién e interpretacion, pero también de exclusion y diferencia,
son los que han estimulado a Ixs observadorxs a buscar el destino de la
humanidad y a reflexionar. No obstante, no se trata solo de las rupturas
implicadas en estos “espacios intermedios” y de las ideas resultantes, se
trata de lidiar con la alteridad y de transcender la diferencia cultural. La

*

Este articulo fue traducido al espaiol por Carlos Zegarra Moretti.
Silvia Dolz es curadora de las Colecciones Africanas de las Staatliche Kunstsammlun-
gen Dresden, Alemania. E-mail: Silvia.Dolz@skd.museum.

*%

[229]



230 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

“figura de lo hibrido”, que segin Bhabha es capaz de habitar permanen-
temente el “Tercer Espacio” (Miiller-Funk 2016: 86), nos permite tomar
conciencia de los entrelazamientos de la humanidad en todo momento y
en cualquier lugar. Y, nuevamente, son los museos, en particular las co-
lecciones etnogrificas, con los que se ha intentado ilustrar y explicar los
procesos mencionados de manera sostenible.

Para poder contar la narracién de reflexiones y visiones, y espe-
cialmente de las realidades, con las colecciones del museo, se necesitan
perspectivas multiples. Estas se encuentran, desde el punto de vista del
museo etnografico, en las periferias, que pueden, sin embargo, representar
centros independientes; estin ubicadas en el espacio global. Estos caminos
nos pueden conducir, siguiendo al fil6sofo Achille Mbembe (2016: 59-
60), hacia una percepcién diferente, una “comprensioén descentralizada
del mundo” y visibilizar otras “formaciones de la conciencia universal”.

Por lo tanto, las siguientes observaciones no tratan de justificar o
cuestionar la validez, utilidad o legitimidad de las colecciones y museos
etnograficos en Europa. Es un hecho que estas colecciones existen
como resultado de una historia y que son, hoy por hoy, parte de una
realidad transformada y, si se quiere, parte de una de las formaciones de
la conciencia universal, que, sin embargo, interactian entre si. Desde
una vision interna de varios afios de experiencia con una de estas colec-
ciones —la Coleccion Etnogrifica de Dresde—, el objetivo principal sera
exponer los anhelos del pasado y la situacién actual, los entrelazamientos
y transformaciones, y (hasta cierto punto) pensar y construir un futuro
conjunto. En otras palabras: No hay viaje de regreso al pasado, pero
podemos y debemos tratar la historia de manera creativa y productiva.

Las maultiples vidas de una trompa de marfil
y de un soldado de bronce

¢Qué es lo que conecta una trompa de marfil figurativamente disefiada
—que segun se conoce, fue mencionada por primera vez en un inventario
de Dresde en 1684'- con la figura de bronce de un portugués armado,
documentada desde 1903 en Dresde? Ambas obras de arte (figura 12.1 a,
by 12.2) provienen del Africa Occidental y han estado en Dresde desde

1 Inventarium iiber die Indianische Cammer [Inventario de la Cdmara Indiana) 1684,
115.



¢TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”? 231

aquellas menciones tempranas: primero en las Kurfiirstliche Sammlun-
gen (Colecciones de los Principes Electorales), luego como parte de las
colecciones reales y, seguidamente, en las Staatliche Ethnographische
Sammlungen Sachsen (Colecciones Etnogrificas Estatales de Sajonia).
Es un largo viaje, a lo largo del cual,
de una manera aparentemente fatidica,
diferentes lugares, tiempos y culturas
entraron en contacto. Y, de hecho, se
abre un tercer espacio imaginario, en
el cual esas creaciones artificiales de
maestrxs del Africa Occidental se han
asentado durante mds de 300 afios. Alli,
dan testimonio de sorprendentes lazos
en forma de diversas ideas, habilidades
practicasy artisticas, iInnovaciones tec-
nolégicas, pero también de primeros
encuentros comerciales, acciones bé-
licas y demostraciones de poder tanto
indigena como colonial. En estas dos
obras de arte hibridas que aqui han
sido elegidas a manera de ejemplo, se
expresa una herencia cultural profun-
damente arraigada que, a la vez, ha
viajado muy lejos. Veamos mas de cerca
la historia particular del V6lkerkunde-
museum Dresden (Museo Etnol6gico
de Dresde) a través de estos objetos.

Figura 12.1 a, b. Corneta con figura, marfil sapi-portugués, Africa occidental, primera
mitad del siglo XVI. L 93 cm, D 12 cm. Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Museum fiir
Volkerkunde Dresden, No. de inventario 21484. Foto: Eva Winkler.



232 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Figura 12.2. Portugués, laton, Reino de Benin, Nigeria, siglos XVI-XVII. A 45 ¢cm, P 38,5
cm. Coleccion A. Baessler 1903, Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Museum fiir
Volkerkunde Dresden, No. de inventario 16604. Foto: Eva Winkler.

La figura que adorna una corneta majestuosa representa a un europeo,
su tocado, barba y fisonomia lo identifican como tal. Proveniente de una
fuente desconocida, el cuerno pudo ser asignado, debido a su disefio en
forma de un nomoli,? al exclusivo grupo de los “marfiles Sapi-portugue-
ses”. Tales tallados de marfil afro-portugueses fueron comercializados y
encargados por europeos entre 1490 y 1530 en la costa de Guinea. Los
recipientes figurativos con tapa y las trompas, llamadas olifantes, fueron
adquiridos para las residencias de principes europeos como adornos de
mesas y utensilios de caza, e ingresaron, de esta manera, a las cimaras
de arte (Kunstkammern) europeas. Sin embargo, la pesada trompa de 93
cm de largo con la figura de un europeo indica, por su disefio funcional,
a una utilizacién africano-indigena, pero, igualmente, una sefiorial. La

2 Como nomoli se indican antiguas figuras antropomorfas, hechas de esteatita (o
piedra de jabon), de Ixs antepasadxs de la poblacion costera y del interior, llamados
“Sapi” por los navegantes portugueses, en el area desde la actual Guinea a Liberia
(Hart 1995/96: 468-469; Bassani 2005: 162-166).



¢TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”? 233

representacion europea tipo nomoli fusiona el anclaje espiritual de Ixs crea-
dorxsy Ixs usuarixs originales en su universo con los potenciales econémicos
y politicos y con el prestigio de la zona de contacto europea, para, asi, crear
una obra maestra tinica, particularmente temprana e hibrida (Dolz 2010:
67). Sin embargo, y sobre todo, esa trompa de aproximadamente 400 afios
de antigiiedad, proveniente del Africa Occidental, manifiesta la capacidad
altamente creativa de la “asimilacién creadora” para responder activamente
a la infiltracion forastera que describe Achille Mbembe (2017: 186).
Esta temprana obra de arte africana decor6, al igual que la coleccién
de 15 cucharas ornamentales bini-portuguesas hechas de marfil’> ubica-
das en Dresde desde 1590, la cdmara de arte de los principes electorales
de Sajonia. En el umbral de los tiempos modernos europeos, cuando en
Europa se extendia la perspectiva geogrifica del mundo, las denomina-
das “artificialia” provenientes de Africa, América y Asia eran asignadas a
la clase de los objetos exdticos no-europeos, los trofeos, los objetos de
prestigio y las primeras evidencias cientificas de mundos ajenos. En la
ambivalencia de aquella época de transicion en que se trataba de descubrir
el mundo y la humanidad de nuevo, y, a la vez, de tener que reafirmarse
y diferenciarse constantemente, se utilizaron —primero en la esfera de los
principes europeos— estos extrafios objetos como simbolos de poder y
como emblemas de autorepresentacion. La diferencia cultural y humana
se integré en el mundo propio como algo fascinante o, si se quiere, fue
apropiada para justificarse y exaltarse a si mismo. Un ejemplo ilustrativo
son las “representaciones de moros” (Mobren-Darstellungen), creadas en
la Corte de Dresde en los siglos XVII y XVIIIL. Fabricadas con materiales
preciosos, similares a las “representaciones de indios” (Indianer-Darstellun-
gen), pueden considerarse como expresion de exclusiva belleza sensual en
canones netamente europeos.* Detras de eso se esconde, en los momentos
tempranos del encuentro de los europeos con el mundo, una estrategia
mental y social, pero también emocional y psiquica, para lidiar con lo
desconocido, percibido como fascinante y al mismo tiempo amenazante.

3 A diferencia del “marfil sapi-portugués” de principios del siglo XVI de la costa
occidental de Guinea, tallados artisticos conocidos como “marfil bini-portugués”
seran adquiridos décadas mas tarde, es decir, a finales del siglo XVI en la costa
oriental de Guinea en el drea de Nigeria como mercancia, y llevados a Europa.

4 Se puede reconocer como obra mds impresionante el “Mobr mit Smaragdstufe”
(“Moro con bandeja de esmeralda”), hoy resguardado en el Griines Gewolbe
(Boveda Verde) de Dresde, fabricado en 1724 por Balthasar Permoser y Melchior
Dinglinger (Syndram 1999: 149; Dolz 2017: 25).



234 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Si bien las fracturas sociales deben entenderse como periodos,
muchas veces largos, de transformacion, hay otra época a principios
del siglo XX que se ha vuelto particularmente relevante para el Museo
Etnografico de Dresde. Después de varias reorganizaciones en las cada
vez mas amplias colecciones reales en la Corte de Dresde, en los afios
1875 y 1878 se aunaron la mayoria de las colecciones de artefactos no-
europeos en el Museo Real Zoolégico y Antropolégico-Etnografico.
Esto estaba estrechamente relacionado con el desarrollo de las disciplinas
cientificas de antropologia y etnografia. Como resultado de la indexa-
cién y explotacion europea y especialmente de la ocupacion colonial del
mundo, las colecciones crecieron ripidamente y debieron ser compa-
radas, ordenadas, sistematizadas y categorizadas. A partir de 1906, con
el nombramiento de un nuevo director en el Museo Etnografico, que
estaba alojado en el Palacio Zwinger de Dresde, se produjo una ruptura.
Arnold Jacobi (1870-1948) en 1909 empez6 a redisefiar profundamen-
te las colecciones, que anteriormente habian sido organizadas segun
criterios evolucionista-darwinistas por el exdirector y naturalista Adolf
Bernhard Meyer (1840-1911). En la obra y los escritos de Jacobi se pone
en manifiesto unay otra vez su preocupaciéon humanista, por presentary
resaltar en la exposicion los logros culturales de la humanidad de todos
los continentes en pie de igualdad® y contribuir asi “al esclarecimiento
de la historia de cada uno de los pueblos, de los grupos de pueblos mas
numerosos y, en definitiva, de la humanidad en general”.® Pero, en
el espiritu de su tiempo, fue necesario clasificar el desarrollo cultural
no-europeo y la coleccion del museo, que entonces ya llegaba a 33.000
objetos, en una visién universal europeizada. Jacobi utiliz6 conceptos
antropogeograficos e histérico-culturales de reciente aparicién para
explicar origenes y migraciones, influencias y limites, auges y declives de
las culturas. Pero con ello, se construirfa posteriormente una represen-
tacion abstracta y rigida de la historia de la humanidad y, finalmente, la
idea de un desarrollo superior e inferior de las culturas basado en la raza.

En 1897 se dio a conocer en Londres una gran cantidad de obras
talladas en marfil y bronce oriundas de Benin en Africa Occidental,” que

wn

Jacobi (1925: 52) en los informes de los actos de la Direcciéon General 1907-1920.

6  Fiibrer durch die koniglichen Sammiungen zu Dresden |Guia de las Colecciones Reales de
Dresde] 1910, 79.

7 En 1900, el Reino de Benin fue incorporado al protectorado britinico “Nigeria del

Sur”, que fue declarado en 1914, junto con el protectorado “Nigeria del Norte”,

colonia britinica de Nigeria.



¢TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”? 235

hicieron sensacion y provocaron irritacién. Habian sido llevadas por los
britdnicos en 1897 después de la conquista colonial del Reino de Benin
como botin de guerra. La suposicion inicial de que los creadores de estas
obras de alta calidad artistica no podian ser maestros africanos pronto fue
refutada gracias a las investigaciones de Felix von Luschan (1854-1924)
(Luschan 1901: 13-14). Entre 1898 y 1904, el mecenas mas importante
del Museo Etnogrifico de Dresde, Arthur Baessler (1857-1907), un hijo
de industriales quien provenia de Glauchau en Sajonia, hizo posible la
adquisicién de una coleccién de obras de arte de Benin para ese enton-
ces ubicada en Londres. Entre las obras se encontraba la previamente
comentada figura de una aleacién de cobre que representa un portugués
portando armas. Estos y muchos otros notables testimonios artisticos y
artesanales provenientes de todos los continentes que fueron exhibidos
en Dresde, ampliaron la visiéon del mundo y asombraron. Sin embargo,
los complejos trasfondos de los extensos conjuntos de objetos de uso
cotidiano y obras de arte en los museos, que apuntaban a relaciones de
poder econémico y politico completamente desiguales, apenas fueron
reflejados. No obstante, estas relaciones de poder desiguales se manifes-
taban no solo a nivel global, sino también a nivel regional, a visperas de
la Primera Guerra Mundial, en Europa, preparando asi el terreno para
profundas convulsiones sociales.

También fue la época de la “reforma de vida” (Lebensreform),
que demostraba por medio de los conceptos claves “naturaleza”, “ser
humano” y “comunidad” una actitud socialmente abierta y de afirma-
cion a la vida. Surgieron modelos de vida alternativos e idealizados en
busca de una cercania con la naturaleza, de lo simple y lo primigenio,
como contraproyecto a la vida en un mundo tecnolégico, que despla-
za a la naturaleza y que cada vez fue percibido como mds inhumano.
Conceptos estéticos y de disefio completamente nuevos debieron ser
alineados con los nuevos modelos de vida. Cuando en 1909 y 1910,
Ernst Ludwig Kirchner (1880-1938) visité el Museo Etnografico en
el Palacio Zwinger de Dresde, se qued6 fascinado tanto por las figuras,
simbolos y signos casi abstractos y caricaturescos ubicados sobre las
vigas del techo de una casa de hombres de las islas oceanicas de Palaos,
como por las esculturas y paneles de relieve, realizados en una extrafia
secuencia de movimientos o en un aparentemente significativo disefio
espacial y de perspectiva, del Reino de Benin en el Africa Occidental.
Con eso, el Museo Etnografico de Dresde se convirtié en un escenario,
laboratorio de arte y taller, en donde cada afio se alojaban decenas de



236 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

estudiantes de arte y artistas® y en donde algunos de ellos se intere-
saban, con un espiritu de vanguardia, por un nuevo “arte mundial”
por descubrir. Fueron sobre todo los jovenes artistas reunidos en el
grupo de arte expresionista Briicke (Puente), al que pertenecia también
E. L. Kirchner, quienes, en las formas experimentales de expresion,
estimuladas por otras culturas, no buscaron soluciones armoniosas,
sino rupturas. Los testimonios culturales del mundo y su repositorio
en Dresde se convirtieron en un campo experimental para nuevas y
abstractas formas de expresion artistica.

En esta discusion creativa sobre los conceptos de vida a inicios del
siglo XX se vislumbraba el cambio social. Pero s6lo unxs pocxs contempo-
ranexs lograron lo que E. L. Kirchner y otrxs expresionistas consiguieron
mediante el arte, es decir, en el analisis de su entorno de vida y en esta
reflexion en el propio ser, llegar mas alld de una percepcién puramente
formal para encontrar una cierta esencia del ser humano y de la vida, una
esencia que une por igual a todos los seres humanos del mundo. En esta
experiencia y acercamiento, Kirchner despleg6 un talento que se asemeja
al del creador de los originales artisticos no europeos y le permite construir
un “puente” para una comprension cultural alternativa de Ixs otrxs (Dolz
2018: 149). El proceso de creacion activa de conocimiento de Kirchner,
integrado en los conceptos del espiritu de la época, esta ligado necesaria-
mente a una practica de representacion mds abierta y menos jerarquizada
de las culturas de la humanidad, bajo la direcciéon de Jacobi a inicios del
siglo XX. Desde la perspectiva actual, reconocemos la ambivalencia y las
limitaciones de las percepciones, valoraciones y actitudes en medio de una
constelacion de poder global profundamente dividida. Sin embargo, no
se debe olvidar que en este contexto temporal —a visperas de la Primera
Guerra Mundial- también existieron motivaciones y actitudes humanistas
en la discusion sobre los desafios de la sociedad.

Sin embargo, la creciente atencion de algunos artistas dresdenianos
—que fueron vistos con escepticismo en la esfera publica— hacia los objetos
culturales extranjeros exhibidos en el museo y su novedosa percepcion,

8  Enlosinformes anuales de 1909y 1910 de las Colecciones Reales de Arte y Ciencia
en Dresde se enumeran un total de 272 personas que realizaron estudios artisticos
fuera del tiempo de visita. Las horas de visita ptblica solo estaban disponibles en
las mafianas. Con poco menos de 90.000 visitantes, el Museo Etnogrifico en el
Zwinger ocup6 en 1910, al igual que en afios anteriores, el segundo lugar después
de la mundialmente famosa Gemaildegalerie (Galeria de Arte) de Dresde (Bericht
1908 y 1909: 35; Bericht 1910y 1911: 48; Vorbericht diber die fabre 1910/11: VIII).



¢TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”? 237

no repercutié en la presentacion de dreas culturales geograficas de Africa,
América, Asia, Oceania y Europa, que fueron expuestas en una abundancia
abrumadora. Cuando en 1913 un joven cientifico con formacién antro-
poldgica, etnoldgica, lingtiistica y geografica comenz6 su trabajo en el
Museo de Dresde, se abrié una puerta a una vision cultural mas compleja
y diferenciada. El proyecto de vida de Bernhard Struck (1888-1971) con-
sisti6 en el estudio de los origenes antropoldgicos e histérico-culturales de
Africa, sus transformaciones y su importancia para la historia universal de
la humanidad. Struck fue un alumno de excelencia de Felix von Luschan
y fue el primero en ocuparse de la coleccion de arte de Benin de Baessler.
Eljoven Struck se propuso mejorar los sistemas existentes de organizacion
y clasificacion, que tenian el objetivo de aislar “culturas primitivas” en
base de componentes antropoldgicos y material-culturales. El enfoque
teérico de Leo Frobenius (1873-1938) sobre los “circulos culturales”
(“Kulturkreise”) subyacentes a esta perspectiva debia ser perfeccionado
por los representantes de la Escuela Histérica Cultural en Alemania y
Austria a través de la elaboracién de varios esquemas y ahora también
revisado por Struck sobre la base de las colecciones de Dresde. En los
anos 20 y 30 del siglo XX, las colecciones etnolégicas conformaron un
campo excepcional de experimentacion cientifica, en el que, sin embargo,
se tomd un rumbo cuestionable. Se queria proporcionar evidencia de que
a partir de las culturas del mundo, surgidas por difusion, superposicion y
mezcla, podian extraerse unas bases originarias. La atencién no se centr6
en las similitudes del desarrollo humano y cultural, sino en las diferencias,
para poder llegar a evaluar y justificar desarrollos civilizatorios gradual-
mente diferentes sobre la base de caracteristicas raciales supuestamente
heredadas. El tercer espacio, el intermedio, ya entendido por Frobenius
como una especie de aculturacién en las fronteras y difusion,’ fue visto, a
pesar de estar cientificamente constatado, como un estado “antinatural”,
que no podia ser util para la exploracién de los origenes, pero tampoco
deseable para el futuro desarrollo de la humanidad. Struck opt6 por un
enfoque de vincular de manera multidisciplinaria las vastas cantidades
acumuladas de datos con el fin de hallar correlaciones entre hechos
fisico-antropoloégicos, etnohistoricos, histérico-lingiiisticos, geograficos
y material-culturales. De esta manera logré, por primera vez en la ciencia
europea, demostrar la contribucién histérica propia de los desarrollos

9  Frobenius (1898: 203) habla de “amplias zonas de transicion” de las culturas y su
mezcla.



238 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

culturales y artisticos locales en Africa, como en el Imperio de Benin, y
al mismo tiempo unir la historia local de una cultura sin escritura con
la historia regional y global (Struck 1923). Por otra parte, Struck, con
su compromiso con Africa y su meticuloso arraigamiento en los hechos,
lo cual le hacia tomarse por cientificamente incorruptible (Drost 1971),
contribuyd, como muchos otros cientificos de su época, a manifestar una
construccion cultural pseudocientifica y racista que, en el entorno politico
discriminatorio y cada vez mas radical en la Alemania de aquel momento,
allan6 el camino para una ideologia y una politica que cuestionaba todos
los logros humanistas de entonces.

A pesar de la ruptura histérica radical en la era del Nacionalsocialis-
mo y de la Segunda Guerra Mundial, el 90 por ciento de las colecciones
del Museo Etolégico de Dresde pudieron salvarse del infierno de la
guerra de 1945 vy, tras varios aflos de soluciones provisionales, fueron
transferidas en 1956 a la nueva ubicacion en el Palacio Japonés. Después
de muchos afios de pequefias exposiciones itinerantes en clubes y casas
culturales en Dresde y sus alrededores, en 1977 se inauguré por primera
vez una exposicion grande en algunas salas reconstruidas del Palacio
Japonés que habia sido devastado por la guerra. Este evento abrié un
nuevo capitulo. Comenzé con una exposicion invitada de Leningrado:
“Pueblos de la Unién Soviética — Cultura y estilo de vida”.

Se buscaba cambiar la identidad de la etnologia de la Republica
Democratica Alemana (RDA), dejando atrds los enredos coloniales de
esta ciencia. El colonialismo y el racismo debian ser superados de una
vez por todas, siendo la tarea del Estado socialista aleman apoyar a los
movimientos de liberacién nacional en el mundo. A fines de la década
de 1960, con el colapso politico del sistema colonial, la etnologia y la
antropologia cultural y social también fueron sometidas a una revisiéon
critica en todo el mundo.

A través de la especializacion regional y temdtica en diversas insti-
tuciones, la etnografia de la RDA se prepar6 para una amplia gama de
tareas con el fin de ser consultada sobre cuestiones econdmicas, sociales,
religiosas o legales. El museo etnografico tuvo un papel no menos impor-
tante en este contexto. Los dos principales museos de este tipo en la RDA,
en Leipzig y Dresde, fueron designados como museos especializados
con el estatus de centro de investigacion. Se consideré necesario armar
colecciones de museos como evidencia del desarrollo cultural humano
para disponer de material de exposicion, ensefianza e investigacion. Y,
desde una perspectiva contemporanea, a menudo reducida de la etnologia



¢TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”? 239

y los museos etnoldgicos, nos asombramos de que ya se constataba:
“Cada vez mis, estos documentos culturales se almacenan y exponen
en sus paises de origen, y se crean museos nacionales que resumen de
manera representativa los logros culturales de sus paises” (Treide 1965:
13).;Y esto en el afio 1965! La preservacion y exploracion de la posesion
cultural material y de la creacién artistica debian contribuir a la creacién
de la conciencia nacional en los jévenes Estados nacionales (ibid.). En
los afios 60 y principios de los 70, se implementaron estos objetivos en
cooperacion con socios de aquellos paises que habian optado por un
camino de desarrollo socialista. Parecia que la etnografia en la RDA habia
encontrado un camino libre de la colonialidad: “La educacion humanista,
que facilita el entendimiento entre pueblos y la valoracion de la cultura
hasta de los pueblos mis pequefios, es una preocupacién que une a los
museos y visitantes” (Guhr & Neumann 1982: 7).

Pero, ¢cudl era la orientacién cientifica? Todavia en la década de
1960, el descolonizado instituto etnoldgico de la Karl-Marx-Universitit
(Universidad Karl Marx) de Leipzig era, impregnado por el espiritu
anticolonial y antirracista de Julius y Eva Lips, una institucién de
enseflanza e investigacion relativamente abierta, que podia abordar
todas las teorias etnoldgicas entonces establecidas. Al momento de
la tercera reforma de la educacién superior de 1968, ya no se podia
negar la restriccién del pensamiento liberal en el Julius-Lips-Institut
fiir Volkerkunde und vergleichende Rechtssoziologie (Instituto Julius
Lips para la Etnologia y la Sociologia del Derecho Comparativa) de
Leipzig, que pas6 a llamarse asi desde 1950, el afio de la muerte de
Julius Lips. En 1968, fue incorporado al Instituto de Africa-Medio
Oriente'® de la universidad y fue forzado a inclinarse completamente al
marxismo-leninismo. La orientacién cientifica y el andlisis cultural de la
etnografia/etnologia se desarrollaban ahora sobre una base filoséfica del
materialismo dialéctico e historico. A partir de 1970, se intensificaron
los encuentros cientificamente desafiantes con los institutos soviéticos
en Leningrado y Mosct, que estaban desarrollando los fundamentos
tedricos de la politica nacional soviética. El enfoque del Instituto de
Leipzig en la antropologia legal y econémica y los fenémenos sociales
relacionados a esto en las sociedades sin Estado (Treide 2012: 33), se
extendié a los temas y conceptos del desarrollo de la cultura y el etnos

10 Elnombre exacto era Sektion fiir Afrika- und Nahostwissenschaften (Secci6n para
Estudios de Africa y Medio Oriente).



240 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

(Treide 2012: 65), en los que la politica marxista-leninista de naciona-
lidades desempefié un papel importante. Se prestaba especial atencién
a la construccion de la nacién en los paises liberados del colonialismo.
Para este proceso, las cuestiones tedricas de etnos y etnicidad en su
relaciéon dialéctica con la cultura (Bromlej 1977: 45-72) debian tratar-
se con mayor intensidad y vincularse al campo de la ensefianza sobre
“cuestiones basicas del movimiento de liberacién nacional”.!! En medio
de una nueva agitacién social, la etnografia, ahora orientada ideolégi-
camente hacia el marxismo-leninismo, se instrumentaliz6 una vez mas
para contribuir a la implementacién de “nuevas condiciones sociales”.
Pero la restriccion absoluta de la investigacion etnogrifica y etnolégica
a esta ideologia, los limites ideol6gicos y politicos impuestos por ella, los
crecientes problemas de las pricticas de vida durante la Guerra Fria, pero
también la inestabilidad politica internacional, impactaron fuertemente
el desenvolvimiento de los ideales humanistas tanto para la generacion
de conocimientos como para los proyectos cooperativos entre museos
con los jévenes Estados nacionales, e incluso los detuvieron.'?

La generacion de etnélogxs de los afios 80 en la RDA estaba limitada a
la investigacion cultural, étnica y colonial histérica, ya que practicamente
no existian opciones de viaje o no se cumplian los requisitos politicos.
Ademais de la investigacion histérica, el enfoque principal en los museos
era preservar las colecciones y transmitir el conocimiento etnolégico a una
audiencia que estaba igualmente limitada en viajes y, por ello, aun mas
interesada en otros paises y culturas. Como escaparate de la diversidad
cultural del mundo, el Museo de Etnologia en la década de 1980 atraia
muchisimxs visitantes de Dresde, pero apenas pudo informar sobre pro-
cesos actuales y realidades complejas. La mayoria de las exposiciones se
limitaban a aspectos historico-culturales o artisticos. Después del fracaso
del orden social socialista, también lleg6 el fin de la etnografia de orienta-
cién marxista-leninista, cuyas tareas anteriores se anularon por completo,
con excepcion de la etnografia del museo. Sin embargo, las colecciones
etnograficas permanecieron alli, y permaneci6 también la idea de utilizar
estos testimonios culturales imperecederos para contar la diversidad de la

11 Enla década de 1970, cientos de dirigentes de movimientos africanos y drabes de
liberacion estudiaron en el Instituto de Africa-Medio Oriente en Leipzig, incluidos
varios en el Instituto Lips, para prepararse para construir sus Estados nacionales.

12 En ese periodo hubo estancias de trabajo y conexiones de colegas del Museo de
Dresde con paises como Cuba, Chile, Vietnam, India, Etiopia y Tanzania, con los
que la RDA tenfa acuerdos culturales.



¢TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”? 241

vida, las diferencias y similitudes culturales, la polarizacién y el entrelaza-
miento, y para hablar sobre la comprension y la comunicacion.

El Museo de Etnologia de Dresde, ese sigue siendo su nombre ac-
tual, ha llegado al 2019, siendo hoy por hoy parte de una asociacién de
todos los museos etnograficos sajones,”’ que por su parte es integrada
en las Staatliche Kunstsammlungen Dresden (Colecciones Estatales de
Arte de Dresde). Actualmente, no hay ninguna exposicién en Dresde,
sino un edificio moderno y funcional creado en 1999 para la conser-
vacion y la investigacion de las colecciones, un archivo de las culturas
del mundo, visitado y apreciado cada afio por numerosxs cientificxs,
estudiantes y personas interesadas de todo el mundo. Se trata del uso de
la informacién acumulada durante siglos sobre las culturas del mundo,
conservada en forma de evidencia material, textos y fotogratias en los
archivos del museo. A lo largo de los ultimos 30 afios tras el cambio
politico, se establecieron contactos con museos y personas en todo el
mundo, intentando superar diversas fronteras: geograficas, ideologicas,
cientificas y culturales. El intenso trabajo para la apertura del museo hacia
nuevas perspectivas repercuti6 en el circulo relativamente pequeno de
contemporinexs interesadxs, pero ya no en el publico en general. Esta
reflexion integral llevo al equipo del museo a volver a las tareas centrales
y a reconocer el espacio de accion particular que tienen los museos den-
tro del tejido social. Nos lleva al objeto cultural, que Hans-Peter Hahn
describe muy acertadamente como a la vez extrafo y familiar, como
algo cotidiano en una insercién contextual amplia (global) y como algo
especial y unico debido a su diferencia cultural. Transmite mensajes,
despierta dudas y asombra por su ambigiiedad (Hahn 2017: 65), que se
despliega en un tercer espacio y se transforma constantemente.

Pero, :qué papel juega hoy el soldado de bronce del antiguo Reino
de Benin en Nigeria mencionado al principio? Hace ya siglos, la figura
de un “portugués” con atuendo historico y armas de fuego historicas en
su contexto africano personificé un ser hibrido que en su forma extrafia y
disefio atipico abrio puertas a otras esferas del Reino de Benin y al mismo
tiempo representaba un mundo amenazantemente ajeno. En el contexto
cultural de Benin, esta imagen del forastero armado sirvié para mediar
entre este mundo y el mas alld y figuré como simbolo de prestigio, poder

13 Pertenecen a la Asociacién de Colecciones Etnogrificas Estatales en Sajonia, ademds
del Museo de Etnologia de Dresde, el Museo de Etnologia GRASSI de Leipzig y el
Museo Etnolégico de Herrnhut.



242 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

y proteccion (Dolz 2007: 450-452). Pero siempre ha sido también una
expresion material de la conexién entre el mundo de Benin y el mundo
europeo, y hoy es testigo de un pasado comin en conflicto. Es por eso
que el intercambio en el Benin Dialogue Group, que ha estado operando
durante muchos afios, es una manera de lidiar productivamente con la
historia colonial. Desde 2010, los temas de mayor actualidad en torno
al tratamiento y el futuro de las colecciones coloniales en los museos
occidentales han reunido a expertxs en museos y responsables politicxs
de Europa y Nigeria para discutir, en el caso concreto de Benin, “new
cultures of collaboration, the sharing of collections and quest of res-
titution” y para trazar caminos conjuntos para la preservaciéon de un
patrimonio africano sin igual."* Desde entonces, el Benin Dialogue Group
ha crecido constantemente y hoy en dia incluye muchas colecciones
europeas, ademas de importantes instituciones nigerianas.

En este sentido, las colecciones etnograficas en Dresde y Leipzig se
encuentran hasta el dia de hoy en el intersticio, en un desafiante y sensi-
ble tercer espacio, entre un pasado lleno de vicisitudes, pero también de
aprendizajes, y un futuro abierto que ofrece una gran oportunidad para
que diferentes actores con diversas perspectivas puedan encontrarse e
intercambiar ideas y opiniones. Pues son las relaciones entre las personas
de todas las culturas, como las intenciones de Ixs etndlogxs y el personal
de museos, las que se transmiten a través de los objetos culturales.

Perspectiva

Los museos etnograficos, similar a los museos de historia del arte, si-
guen siendo los lugares que mas reflejan los periodos de transicién en la
historia humana y, mds atn, documentan estas fases dificiles de la vida,
a menudo destructivas, reemergentes, deficientes o creativas alrededor
del mundo. Informan sobre la particularidad y universalidad de la huma-
nidad desde una perspectiva glocal, es decir, engloban necesariamente
los pensamientos de Achille Mbembe mencionados al inicio, de tener

14 A iniciativa de la entonces Custodia de Africa del Museo Emolégico de Viena,
Barbara Plankensteiner, expertxs de importantes colecciones europeas de Benin se
reinen desde 2010 con politicxs culturales nigerianxs y representantes de la casa
real de la ciudad de Benin para explorar las posibilidades de cooperaciéon. En 2013,
se acordo el primer Benin Plan of Action en la ciudad de Benin y desde entonces la
cooperacion se ha intensificado continuamente.



¢TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”? 243

presente multiples “formaciones de la conciencia universal”. Apenas
existe otra institucién de condensacion cultural con la tarea y la funcién
de continuamente visualizar la cultura y, por lo tanto, hacerla perceptible
y experimentable para el individuo, que pueda lograr aquello.

Desde una perspectiva interna de la etnologia hoy fuertemente criti-
cada, cuyxs representantes se han sentido siempre como transfronterizxs
culturales y a veces incluso psiquicxs debido a su intenso trabajo con Ixs
otrxs, siempre se ha logrado también construir puentes a través de supues-
tas fronteras. Pero parece que finalmente ha llegado el momento de que
estos esfuerzos sean escuchados no solo en un espacio cultural limitado,
sino también en un amplio nivel politico, incluso cuando muchas veces se
pretende que se tuvieran que reinventar todas esas experiencias, investi-
gaciones y conocimientos compartidos, todas esas maravillosas relaciones
y entendimientos humanos. Para el museo etnografico o etnolégico o
del nombre que sea con una orientacién global, esto significa que estd
predestinado, también por su historia delicada, para continuar abordando
los procesos en un tercer espacio dinamico, inestable y completamente
abierto, para soportar estos procesos, documentarlos, y enfrentarlos de
manera pasiva (para observar) y activa (para crear). Como uno de los ma-
yores desafios de la actualidad puede considerarse la “poscolonia” descrita
por Achille Mbembe (2016: 305), quien entiende esta “fase de ruptura”
como una época de anidacién, como un “espacio de crecimiento salvaje,
que no solo consiste en desorden, azar e irracionalidad; que tampoco es
insondable e inmévil, sino que emerge de una especie de arrebato violento
y de su manera de sintetizar el mundo” (énfasis de la autora).

La historia agitada de los museos con colecciones culturales y artis-
ticas de todo el mundo (también en Sajonia), si bien ignorada durante
mucho tiempo, es una historia de giros, o turns, en contextos globales.
Con el nuevo despertar de la conciencia puablica de valorar una pluralidad
equitativa, incluso si ésta es aun mediada por una realidad muy dindmica,
compleja, necesaria y, aun asi, paradéjica de las autoafirmaciones étnicas
y nacionales, son sobre todo los museos que deberian ser entendidos y
promovidos como centros de la memoria cultural global y de la visién
cultural conjunta de la humanidad, ya sea que se localicen en Dakar,
Nueva York, Londres, Beijing, Abu Dhabi, Berlin o en Dresde y Leipzig.
No hay un sustituto adecuado para esta confrontacion global necesaria
en la esfera publica, que requiere sus espacios locales, incluso si es a
manera de un tercer espacio, en el intersticio entre el ayer y el mafiana,
entre aqui y alla, tanto en el microcosmos como en el macrocosmos.



244 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

Esto también implica pensar con la identidad, la particularidad y la
diferencia, porque esto es necesario en el camino hacia la autodetermi-
nacién y el reconocimiento. Lo que se aplica en la prictica a personas,
grupos étnicos y naciones también podria aplicarse a la identidad y al
reconocimiento publico de los museos como repositorios histéricamente
constituidos y entrelazados que, a pesar de las frecuentes restricciones
administrativas, financieras y politicas, siguen peleando activamente
(teniendo en cuenta la advertencia de Achille Mbembe con respecto a
la humanidad) por: considerar la diferencia solo como un momento de
un proyecto integral: “el proyecto de un mundo por venir, un mundo
por delante cuyo destino es universal; un mundo liberado de la carga
de la raza y el resentimiento” (Mbembe 2017: 332). Hablando por los
museos, sin importar en qué lugar del mundo estén arraigados, cabe
afladir que la conservacion y el uso del conocimiento congregado en
ellos, sobre todo en forma material —a lo mejor utépicamente imaginado
libre de reclamos de propiedad y posesion— estin en nuestras manos y
son nuestra responsabilidad compartida.

Bibliografia

Bassani, E.

2005 Arts of Africa. 7000 years of African Art, Ausst.-Kat.
Grimaldi Forum Monaco.

Bhabha, H. K.

2016 Uber kulturelle Hybriditit. Tradition und Ubersetzung.
Turia + Kant, Wien/Berlin.

Bromlej, J. V.

1977 Ethnos und Ethnographie. En: Veroffentlichungen des
Museums fiir Volkerkunde zu Leipzig 28, Berlin.

Dolz, S.

2007 Portugiese. En: Plankensteiner, B. (ed.): Benin. Konige

und Rituale. Hofische Kunst aus Nigeria, Ausst.-Kat. des
Museums fiir Volkerkunde Wien. Wien.

2010 Blashorn mit Figur — Sapi-Portugiesisches Elfenbein. En:
Kolb, K.; Lupfer, G. & Roth, M. (eds.): Zukunft seit 1560.
Die Ausstellung. Von der Kunstkammer zu den Staatlichen
Kunstsammlungen Dresden, pp. 66-70. Deutscher
Kunstverlag, Berlin/Miinchen.



¢TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”? 245

2017 The Foreign in the Familiar or the Other in the Own. Africa
and Images of the Other in the Dresden State Art Collections.
Boletin de Arte, Universidad de Mélaga 38: 21-34.

2018 Ernst Ludwig Kirchners Begegnungen mit dem Fremden.
En: Beisiegel, K. (ed.): Ernst Ludwig Kirchner. Ertraiumte
Reisen, Ausst.-Katalog Bundeskunsthalle. Miinchen/
London/New York: 137-161.

Drost, D.

1971 Nachruf auf Prof. Dr. Bernhard Struck, gehalten anlisslich
der Trauerfeier am 13. Oktober 1971 in Jena, Archiv des
Museums fiir Volkerkunde Dresden, Nachlass Struck.

Frobenius, L.

1898 Der westafrikanische Kulturkreis. En: Petermanns
Mitteilungen aus Justus Perthes’ Geographischer Anstalt,
Gotha 44: 193-204; 265-271.

Generaldirektion der Koniglichen Sammlungen (ed.)

1910 Fihrer durch die Koniglichen Sammlungen zu Dresden,
décima edicién.

Gubhr, G. & Neumann, P. (eds.)

1982 Ethnographisches Mosaik — Aus den Sammlungen des
Staatlichen Museums fiir Volkerkunde Dresden. Berlin.

Hahn, H. P. (ed.)

2017 Ethnologie und Weltkulturenmuseum. Positionen fiir eine
offene Weltsicht. Vergangenheitsverlag, Berlin.

Hart, W.

1995/6 Steinrelief, Sierra Leone. En: Phillips, T. (ed.): Afrika. Die
Kunst eines Kontinents, pp. 468-470. Prestel, Miinchen /

New York,.

Jacobi, A.

1925 1875-1925. Finfzig Jahre Museum fiir V6lkerkunde zu
Dresden. Berlin/Dresden.

Luschan, F. v.

1901 Die Karl Knorrsche Sammlung von Benin-Altertiimern
im Museum fir Linder- und Voélkerkunde in Stuttgart.
Sonderdruck aus Jahresbericht des Wiirtt. Vereins fiir
Handelsgeographie. Stuttgart.

Mbembe, A.

2016 Postkolonie. Zur politischen Vorstellungskraft im

zeitgenossischen Afrika. Turia + Kant, Wien/Berlin.



246 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACION Y MUSEOS

2017 Kritik der schwarzen Vernunft. Suhrkamp, Berlin.
Miiller-Funk, W.
2016 Transgression und dritte Rdume: Ein Versuch, Homi

Bhabha zu lesen. En: Bhabha, H. K.: Uber kulturelle
Hybriditit. Tradition und Ubersetzung, pp. 79-88. Turia +
Kant, Wien/Berlin.

Struck, B.

1923 Die Chronologie der Benin-Altertiimer. Zeitschrift fur
Ethnologie 55: 113-166.

Syndram, D.

1999 Die Schatzkammer August des Starken. Von der
Pretiosensammlung zum Griinen Gewdlbe. Seemann,
Leipzig.

Treide, D.

1965 Wias will die Vélkerkunde? En: Vélkerkunde fiir jedermann,
pp. 9-13. Haack Gotha, Leipzig.

2012 Erlebte Ethnologie. Ein Riickblick auf die Geschichte der

Universitits-Ethnologie en Leipzig 1951-1993. Ed. por B.
Treide. Reichert, Wiesbaden.

Documentos de archivo

Akten der Generaldirektion der Sammlungen fiir Kunst und Wissenschaft
zu Dresden 1907-1920, Nr. 18915: ,Die Neugestaltung der Dresdner
Sammlungen®, Sichsisches Staatsarchiv, Hauptstaatsarchiv Dresden.

Bericht tiber die Verwaltung und Vermehrung der Koniglichen
Sammlungen fir Kunst und Wissenschaft in Dresden wihrend der
Jahre 1908 und 1909 mit Vorbericht iiber die Jahre 1910/11, sowie 1910

und 1911, Druck Meinhold & S6hne, Konigliche Hofbuchdruckerei,
Dresden.

Inventarium iiber die Indianische Cammer, aufgerichtet von Christian
Hader 1684, Staatliche Kunstsammlungen Dresden.



