
Global turns, descolonización y museos





Global turns,
descolonización

y museos

Carla Jaimes Betancourt, Karoline Noack,
Naomi Rattunde

(Editoras)



Tapa: Turning Globes, diseño: Simon Hirzel.

Global turns, descolonización y museos
Editoras: Carla Jaimes Betancourt, Karoline Noack, Naomi Rattunde

Esta publicación es parte de la serie Bonner Amerikanistische Studien (BAS)
Estudios Americanistas de Bonn | Bonn Americanist Studies, tomo 56.

Editor
Bonner Altamerika-Sammlung und Studien (BASS) e.V.
Colección y Estudios Americanistas de Bonn | Bonn Americanist Collection 
and Studies
c/o Abteilung für Altamerikanistik und Ethnologie
Institut für Archäologie und Kulturanthropologie
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn
Oxfordstraße 15
53111 Bonn
Alemania
E-mail: bass@uni-bonn.de / www.bass-bonn.org

© Bonner Altamerika-Sammlung und Studien (BASS) e.V., 2020
© Plural editores, 2020

Primera edición: abril de 2020

D.L.: 4-1-840-20
ISBN: 978-99954-1-966-0
ISSN: 0176-6546

Producción
Plural editores
Av. Ecuador 2337 esq. calle Rosendo Gutiérrez
Teléfono: 2411018 / Casilla 5097 / La Paz
e–mail: plural@plural.bo / www.plural.bo

Impreso en Bolivia



[5]

Índice

Presentación  .................................................................................  11

Objetos, coleccionismo, museos y los global turns.
Una propuesta para descolonizar el museo
Karoline Noack ................................................................................  19

Investigación de los legados – Perspectivas desde museos
y colecciones universitarias en Europa

Lidiando con el pasado colonial en el Weltmuseum Wien:
perspectiva de una curadora
Claudia Augustat .............................................................................  45

Ayoréode - Museo BASA. Desentrañando una red glocal
Naomi Rattunde ..............................................................................  61

Las múltiples facetas de un legado: los objetos de lxs aché
(Paraguay) en la Colección Etnográfica de la Universidad
de Marburgo
Dagmar Schweitzer de Palacios ........................................................  83

Reflexiones sobre nuevas narrativas en los museos
y los debates sobre las colecciones de museos etnográficos
Andrés Gutiérrez Usillos  .................................................................  103



6 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Pueblos indígenas y museos – Saberes, experiencias
y colaboraciones

El Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF)
de Bolivia. Historia, esfuerzos y desafíos
Juan Villanueva Criales ...................................................................  121

Restituciones e identidades.
Experiencias desde el Museo de La Plata
Diego Ballestero, Marina L. Sardi, María M. Reca ..........................  141

El poder de clasificar: revisión de una colección Tiwanaku
en Gotemburgo, Suecia
Adriana Muñoz ...............................................................................  155

Participación en un museo etnológico universitario:
un informe práctico sobre las oportunidades y desafíos
de su descolonización
Beatrix Hoffmann ............................................................................  169

“Llegar acá en vez de llevar allá” – Objetos que entrelazan
historias y personas
Carla Jaimes Betancourt ..................................................................  189

¿Lo indígena como capital simbólico? Dilemas de proyectos
colaborativos en el contexto museal
Andrea Scholz ..................................................................................  211

Recorriendo tiempo y espacio – Visiones de cambio
en los global turns

¿Transitando en el “Tercer Espacio”? Cambios de rumbo
de una colección etnográfica en Sajonia
Silvia Dolz ......................................................................................  229



7ÍNDICE

Índice de figuras

Figura 2.1.  El Weltmuseum Wien se encuentra
 en el antiguo palacio imperial
 de los Habsburgo. ...............................................  46
Figura 2.2. Visión general de la sala
 “En la Sombra del Colonialismo” ......................  49
Figura 2.3.  Pregunta adicional en la mesa multimedia. ........  55
Figura 2.4.  Muestra de una cabeza ceremonial
 de lxs munduruku. ..............................................  56
Figura 3.1. Ulf y Marianne Lind, conversando con niños
 ayoréode; al fondo se ve el campamento
 de lxs ayoréode en El Faro Moro, 1969/70 ........  64
Figura 3.2. Red de actores involucradxs en la adquisición
 de las colecciones de objetos de lxs ayoréode
 en el Museo BASA ...............................................  67
Figura 3.3.  Red de colecciones de objetos de lxs ayoréode
 alrededor del Museo BASA ..................................  71
Figura 3.4. Visita a la sede de CANOB, Santa Cruz, marzo
 de 2018 ................................................................  72
Figura 3.5. Exposición “eramone | Weltsichten. Objekte
 der Ayoréode in der BASA”, Bonn, octubre
 de 2018 ................................................................  75
Figura 4.1.  Cerámica aché .....................................................  86
Figura 4.2. Cerámica mbía, hacha y calabaza aché ...............  87
Figura 4.3.  Herramienta aché y herramienta moderna ........  89
Figura 4.4.  Cesta aché y mochila moderna ...........................  89
Figura 5.1.  “De español e india, mestizo”. Anónimo,
 siglo XVIII ............................................................  106
Figura 5.2. “Kazandra y el altar”. Serie Flores
 de Guiechachi. Nuria López. 2015-2016 .......... . 109
Figura 5.3. “Andrés Medina con el traje tradicional
 tida wena”. Delta de Amacuro, Venezuela .........  109
Figura 5.4.  Botella en forma de figura femenina.
 Cultura quimbaya, Colombia, siglo V d.C. ........  111
Figura 6.1.  La casa de los Marqueses de Villaverde
 en 1959 ................................................................  125
Figura 6.2.  Las exposiciones Ayoréode y Uru-Chipaya
 en el MUSEF ........................................................  128



8 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Figura 6.3.  Ejemplares de la Sala “Máscaras. Los diversos
 rostros del Alma” en La Paz ...............................  128
Figura 6.4.  Algunos objetos de cadena operatoria
 empleados en la exposición “Tejiendo la Vida” ..  130
Figura 6.5.  Secuencia de audiovisual 3D empleado
 en exposición “La Chuwa del Cielo” .................  133
Figura 7.1.  Sala de Antropología del Museo de La Plata
 (circa 1899)..........................................................  145
Figura 7.2.  Restitución complementaria del cacique
 Inacayal, de su mujer y Margarita Foyel
 a los representantes de las comunidades
 mapuches-tehuelches del Chubut (2014). ..........  150
Figura 8.1.  Walter Álvarez Quispe y Beatriz Loza,
 reclasificando el material en el Museo
 de la Cultura del Mundo, Gotemburgo .............  158
Figura 8.2.  Wiphala, objeto que fue reclasificado
 por Walter Álvarez Quispe de bolsita
 para contener coca a wiphala. .............................  161
Figura 8.3.  Fiesta en Hammarkullen, donde la comunidad
 local se encuentra con Walter Álvarez Quispe
 y Beatriz Loza. ....................................................  161
Figura 8.4.  Exhibición “Wiphala: Identidad y Conflicto”
 en el Museo de la Cultura del Mundo,
 Gotemburgo. ......................................................  164
Figura 9.1.  Siksili Akayuli Palanaiwa, Ikale Asankili
 y Mataliwa Kulijaman en el depósito
 del Museo BASA ..................................................  175
Figura 9.2. Aymawale Opoya pintando la maluwana;
 vista desde la calle hacia el Museo BASA ............  176
Figura 9.3.  Equipamiento de los tëpijem.
 Dibujo: Mataliwa Kulijaman (2018). ..................  180
Figura 9.4.  Malausi Tikilima y Aymawale Opoya
 preparando los maniquís tëpijem. ........................  180
Figura 9.5.  Siksili Akayuli Palanaiwa, Aymawale Opoya
 y Malausi Tikilima examinando los objetos
 seleccionados para las vitrinas
 en la exposición ...................................................  181
Figura 10.1.  Comunarixs de Cara Cara mostrando el acervo
 arqueológico coleccionado .................................  192



9ÍNDICE

Figura 10.2.  Algunas de las vasijas documentadas
 pertenecientes a la colección del Cara Cara .......  192
Figura 10.3.  Corregidor mostrando el pendiente lítico
 que había encontrado .........................................  194
Figura 10.4 a. Tapa de vasija decorada mediante
 finas incisiones. ...................................................  195
Figura 10.4 b.  Documentación fotográfica de piezas
 arqueológicas en la comunidad indígena
 de Cara Cara (TICH) ...........................................  195
Figura 10.5 a. Vista de la plataforma donde se encuentran
 los sitios arqueológicos de Cara Cara ................  197
Figura 10.5 b. Vista del derrumbe de la plataforma
 de Cara Cara 3. ...................................................  197
Figura 10.6 a. Doña Chela Viatayo recolectando fragmentos
 decorados del Sitio Cara Cara ............................  199
Figura 10.6 b.  Elise Catumare recolectando un hacha
 de piedra del deslizamiento. ...............................  199
Figura 11.1.  Estudiantes de la UNEIT en el depósito
 del Museo Etnológico de Berlín (2012) .............  216
Figura 11.2.  Taller con estudiantes indígenas
 en la comunidad de Macucu (2014) ...................  220
Figura 12.1 a, b. Corneta con figura, marfil sapi-portugués,
 África occidental, primera mitad del siglo XVI.
 L 93 cm, D 12 cm. Staatliche
 Kunstsammlungen Dresden, Museum
 für Völkerkunde Dresden,
 No. de inventario 21484. ....................................  231
Figura 12.2.  Portugués, latón, Reino de Benín, Nigeria,
 siglos XVI-XVII. A 45 cm, P 38,5 cm.
 Colección A. Baessler 1903, Staatliche
 Kunstsammlungen Dresden, Museum für
 Völkerkunde Dresden,
 No. de inventario 16604 ......................................  232





[11]

A inicios del año 2018, se llevó a cabo el taller titulado “Global turn, 
descolonización y museos” en el Museo BASA (Colección de las Américas 
de Bonn) de la Universidad de Bonn. Este evento se realizó durante la 
estadía de Juan Villanueva Criales del Museo Nacional de Etnografía y 
Folklore (MUSEF) de La Paz, Bolivia, como docente invitado en el De-
partamento de Antropología de las Américas de la Universidad de Bonn, 
con el auspicio del DAAD (Servicio Alemán de Intercambio Académico).

Este fructífero intercambio interinstitucional y académico, promovió 
reunir a catorce profesionales de museos y colecciones universitarias de 
Alemania, Austria, Bolivia, España, Holanda y Suecia para discutir el 
tema de la descolonización (también como parte de la autoconcepción 
del Estado Plurinacional de Bolivia) y, por lo tanto, de la colonialidad, a 
través de diversas experiencias y analizando los roles y las potencialida-
des que tienen los museos y las colecciones en este sentido. El principal 
objetivo fue debatir los desafíos de una perspectiva descolonizadora en el 
quehacer de los museos y conocer más de cerca la experiencia que lleva 
realizando el MUSEF de un tiempo a esta parte en Bolivia.

La historia del museo como institución está estrechamente ligada a 
las expansiones europeas desde el siglo XVI. Viajerxs y estudiosxs colec-
cionaban cosas de todo el mundo y las traían a Europa. Estos objetos, 
artefactos y biofactos, que inicialmente se consideraban curiosidades, 
constituyeron, entre otros, la base de los museos europeos. Sin embargo, 
las historias individuales de coleccionistas, museos y colecciones son muy 
distintas y dan pie a múltiples reflexiones y perspectivas. Sobre todo, 

Presentación 



12 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

cuando se trata de examinar los museos (etnológicos) en un contexto 
global, parece tanto más importante considerar la aparición de museos 
y colecciones en los países de Europa y América Latina como casos 
individuales, así como en la longue durée. Esta perspectiva local en lo 
global (global turn) puede sacar a la luz interrelaciones y redes de actores, 
objetos, políticas, esferas públicas e instituciones en Europa y América 
Latina que hoy en día están en gran medida olvidadas, reprimidas o 
completamente desconocidas.

En este sentido es importante promover las redes entre los museos 
y colecciones europeas con museos latinoamericanos con el fin de con-
solidar diálogos horizontales y desarrollar estrategias conjuntas que se 
sumen al debate de los procesos de descolonización en Bolivia y otras 
regiones del mundo.

Las contribuciones presentadas en el taller por parte de Claudia 
Augustat (custodia de la Colección de Arqueología y Etnografía de 
Sudamérica del Weltmuseum Wien, Viena), Manuela Fischer (curadora 
de la Colección Arqueológica de Sudamérica del Museo Etnológico 
de Berlín), Andrés Gutiérrez Usillos (responsable del Departamento 
de América Precolombina del Museo de Américas de Madrid), Beatrix 
Hoffmann (investigadora de los Museos Municipales de Friburgo), Carla 
Jaimes Betancourt (catedrática del Departamento de Antropología de 
las Américas de la Universidad de Bonn y codirectora del Museo BASA), 
Michael Kraus (curador de la Colección Etnológica de la Universidad de 
Gotinga), Genner Llanes Ortiz (catedrático de la Universidad de Leiden), 
Adriana Muñoz (curadora para América Latina en los Museos Nacionales 
de la Cultura del Mundo de Gotemburgo), Karoline Noack (catedrática 
del Departamento de Antropología de las Américas de la Universidad 
de Bonn y directora del Museo BASA), Naomi Rattunde (doctoranda del 
Departamento de Antropología de las Américas de la Universidad de 
Bonn), Andrea Scholz (investigadora en la Colección Amazónica del Mu-
seo Etnológico de Berlín / Fundación del Patrimonio Cultural Prusiano), 
Dagmar Schweitzer de Palacios (curadora de la Colección Etnográfica de 
la Universidad de Marburgo), Anne Slenczka (curadora de las Américas 
del Museo Rautenstrauch-Joest en Colonia) y Juan Villanueva Criales 
(jefe de la Unidad de Investigación del Museo Nacional de Etnografía y 
Folklore, La Paz), impulsaron a un debate abierto a partir de sus propias 
experiencias prácticas en las instituciones respectivas.

El presente libro aspira a ser un aporte al debate actual sobre los 
museos y su rol en defensa de la diversidad cultural y las diferentes 



13PRESENTACIÓN 

percepciones de espacio-tiempo y la relación con los objetos del pasado 
y del presente. Con este espíritu, el libro reúne once aportes de una 
amplia variedad temática, teórica y regional que invita mediante su lec-
tura a transcurrir por parajes andinos, amazónicos y chacoplatenses de 
Argentina, Bolivia, Brasil, Colombia, Guyana Francesa, Paraguay, Perú, 
Surinam y Venezuela, insertos muchos de ellos en contextos globales. 

A modo de introducción, Karoline Noack presenta el tema de la 
publicación sobre los museos etnológicos y colecciones etnológicas 
universitarias desde la perspectiva del global turn. Esto implica analizar 
las condiciones y prácticas por parte de estas instituciones en las actuales 
políticas de descolonización. Por ello, a partir de diferentes ejemplos, el 
tomo reúne una perspectiva global de los museos y colecciones europeas 
y latinoamericanas. Partiendo del global turn como una nueva categoría 
meta, la autora de la introducción cuestiona esta misma categoría y 
plantea una reflexión diferenciada histórica y regionalmente que lleva a 
la propuesta del concepto de global turns. Adopta una perspectiva tanto 
regional, material e institucional de la longue durée, desde la cual enfoca 
el rol de los objetos, así como de museos y colecciones tanto en la co-
lonización de las Américas como en la descolonización en un contexto 
global, desde la conquista europea hasta nuestros días.

La primera parte del libro reúne las contribuciones enfocadas en 
la investigación de los legados en museos y colecciones universitarias 
en países europeos. Se presentan ejemplos de cómo la investigación de 
legados y la relectura de colecciones forman parte de los trabajos actuales 
en estas instituciones y trasmitir los resultados en exposiciones al público.

Empezamos el giro global en el Weltmuseum Wien, cuyo inicio se 
remonta al temprano siglo XIX. Fue reabierto en 2017 con una nueva 
exposición permanente, cuyo objetivo principal es retratar las relaciones 
entre Viena/Austria y el mundo. A pesar de que Austria nunca fue una 
potencia colonial, la expansión europea colonial está inscrita en las co-
lecciones del museo. Por esto, un eje central de la exposición nueva es 
la sala sobre el colonialismo. Claudia Augustat presenta sus contenidos, 
reflexionando sobre el proceso de crear esa sala, llamando la atención a 
que las consecuencias de la herencia colonial deben influir en el futuro 
quehacer del museo.

Las colecciones de objetos de lxs ayoréode en el Museo BASA 
(Colección de las Américas de Bonn) de la Universidad de Bonn son 
la materialización de una red entre Bonn, Alemania y varios lugares en 
Bolivia y Paraguay, que tiene una profundidad temporal de más que 



14 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

sesenta años, desde poco después de la creación de la colección hasta la 
actualidad. Naomi Rattunde desentraña esa red que surge de los entre-
lazamientos entre los etnógrafos-coleccionistas y lxs ayoréode y otrxs 
actores. La investigación de estos legados formó parte de los trabajos para 
una exposición temporal estrenada en 2018, cuyo resultado, en forma 
de un catálogo, está circulando ahora también en Bolivia.

Otra colección proveniente del Chaco paraguayo en un museo 
universitario en Alemania son los objetos de lxs aché, adquiridos en 
1971/72 y donados a la Colección Etnográfica de la Universidad de 
Marburgo (CEM) en 2000 por el antropólogo Mark Münzel. Dagmar 
Schweitzer de Palacios revela cómo estos objetos, que formaron parte 
de la vida cotidiana y ritual entre lxs aché, se han convertido en bienes 
de intercambio y actores políticos. Con ellos se advirtió, en una expo-
sición en Fráncfort/Meno de 1982/83, sobre el genocidio contra lxs 
aché en ese entonces. En el siglo XXI se ha profundizado el proceso de 
comercialización de tales objetos, ahora concebidos como “artesanías”, 
que además son expresión de y elementos importantes para revalorizar 
la identidad aché.

Desde el Museo de América en Madrid, España, Andrés Gutiérrez 
Usillos comparte sus reflexiones sobre nuevas miradas hacia las coleccio-
nes y objetos precolombinos en el Museo de América, que se presenta-
ron con dos exposiciones temporales, y las respectivas percepciones del 
público. En la exposición “Trans” se discutió la diversidad de personas 
trans en distintos tiempos y espacios globales, poniendo en tensión 
categorías de género actuales con objetos precolombinos, que habían 
sido leídos desde esquemas binarios heteronormativos. La experiencia 
con “Tesoro Quimbaya”, que fue un regalo del gobierno colombiano a 
la reina española a finales del siglo XIX, pero cuya presencia en España 
es, para algunxs, la “exaltación del colonialismo” y del saqueo, es una 
buena ocasión para repensar el tema controvertido de las restituciones.

La segunda parte del libro está enfocada en los saberes, las experien-
cias y colaboraciones entre pueblos indígenas y museos. El recorrido de 
este viaje incluye una amplia diversidad de paisajes y actores con múltiples 
voces, historias, percepciones y actitudes.

Juan Villanueva Criales sintetiza la historia del Museo Nacional de 
Etnografía y Folklore (MUSEF) de Bolivia entre el colonialismo interno 
y la descolonialidad. Presenta los esfuerzos y desafíos del MUSEF,  aún 
como un proceso inconcluso, en el cual se intenta romper las barreras 
coloniales del sujeto occidental y moderno, del “otro” sujeto local, a 



15PRESENTACIÓN 

través de un discurso museológico que emerge como un puente entre 
el pasado y el presente. En este contexto, los objetos narran historias 
de cambio y continuidad en la longue durée, considerando el periodo 
histórico colonial como una bisagra entre lo prehispánico y lo contem-
poráneo, en el cual sobresalen procesos de resistencia en contextos de 
imposiciones y restricciones, donde la clave se centra en la creativa local 
para incorporar elementos europeos sin perder su esencia.

Diego Ballestero, Marina L. Sardi y María M. Reca nos invitan a 
leer sobre experiencias del Museo de la Plata, que es una de las institu-
ciones argentinas y latinoamericanas que más ha avanzado con el tema 
de restitución de restos indígenas, a partir de un cambio en la política 
de su gestión desde mediados de la década de 1990. Esto se visibilizó en 
nuevas museologías con la ausencia de restos humanos y cuerpos momi-
ficados de personas indígenas, llevó a la restitución a las comunidades 
reclamantes y la apertura de espacios restringidos para la ejecución de 
prácticas rituales. Lxs autores indagan las nuevas miradas en torno a la 
identidad y el lugar que toman los pueblos indígenas que buscan visi-
bilizarse a si mismos y críticamente a los discursos científicos que los 
construyeron como objetos de estudio, produciendo importantes cambios 
en las políticas institucionales en torno a las colecciones antropológicas.

Adriana Muñoz comparte una de las experiencias más tempranas y 
reveladoras de prácticas descolonizadoras que se pueden realizar desde 
los museos. Se trata de una reflexión actualizada de un proyecto llevado 
a cabo hace diez años, con una de las colecciones de Bolivia, denominada 
“Niño Korin”, que forma parte del acervo del Världskulturmuseet (Mu-
seo Nacional de la Cultura del Mundo) en Gotemburgo. Esta experiencia 
contribuye a deconstruir las categorías clasificatorias occidentales y ser 
parte de un proceso de desaprendizaje, que tal como la autora sugiere, 
no se trata de un olvido, sino a manera de desenredar nuestras propias 
historias, influencias, educación, prejuicios, y más. El ejemplo de la co-
lección Niño Korin pone en evidencia la desigualdad de relaciones de 
poder, no solamente entre Latinoamérica y Europa, sino en contextos 
de colonialismo interno y formación de Estado-naciones. 

Beatrix Hoffmann aporta con una contribución metodológica a par-
tir de la investigación participativa sobre colecciones etnográficas en el 
Museo BASA de la Universidad de Bonn con lxs apalais y wayanas de las 
Guyanas en el proyecto “Entrelazamientos persona-objeto en sociedades 
indígenas”. La búsqueda de una colaboración e intercambio recíproco co-
menzó con el empoderamiento de lxs actores indígenas y su participación  



16 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

como interlocutores. Este proceso permitió el fortalecimiento de la 
autodeterminación de lxs wayanas que desencadenó en el cambio de la 
priorización de los objetivos originales del proyecto. Esa experiencia 
ejemplifica cómo las estructuras poco rígidas de museos universitarios 
facilitan que se conviertan en lugares ideales de experimentación. Aquí, 
el Museo BASA fungió como espacio/museo indigenizado, donde lxs 
wayanas pudieron formular sus propias ideas y preguntas, interactuar con 
los objetos y convertir al museo en un lugar de producción, intercambio 
de conocimiento, memoria colectiva y performance artística.

Carla Jaimes Betancourt ejemplifica la relación de una comunidad 
tsimané con los objetos arqueológicos encontrados por ellxs mismxs 
dentro de su territorio, en los Llanos de Mojos de Bolivia. Esta expe-
riencia permite complejizar y reflexionar acerca de las diferentes per-
cepciones del patrimonio arqueológico que tienen los pueblos indígenas 
amazónicos y considerar cómo la fascinación por las “cosas” antiguas 
y el coleccionismo, lejos de ser un privilegio únicamente de viajeros 
europeos, crean en las comunidades, espacios poco formalizados, que 
pueden ser considerados como museos. Uno de los roles más importantes 
que cumplen estas colecciones es generar ideas y preguntas por parte 
de los miembros de la comunidad, que pueden ser integrados desde un 
principio a proyectos colaborativos de investigación.

Andrea Scholz ilustra de una manera crítica y suspicaz los dilemas 
políticos, metodológicos y éticos que surgen entre lxs diferentes actores 
en proyectos colaborativos en el contexto del museo, a partir de sus 
experiencias de una colaboración desde el Museo Etnológico de Berlín 
con diferentes organizaciones e instituciones de enseñanza superior 
indígenas en Brasil, Colombia y Venezuela, que se iniciaron en 2014 
con el proyecto “Compartir Saberes” y se mantienen hasta la actuali-
dad. La autora brinda reflexiones de posicionamiento ético, esenciales 
para sobrellevar los dilemas y llevar a cabo procesos más horizontales y 
recíprocos, cuestionando el uso de lo indígena como capital simbólico.

El libro termina con un recorrido de tiempo y espacio y con visio-
nes de cambio en los global turns, que es espléndidamente articulado 
en la contribución de Silvia Dolz. Basándose en dos objetos emblemá-
ticos provenientes del África Occidental en la Colección Etnográfica 
de Dresde, una trompeta de marfil y un soldado de bronce, la autora 
propone un debate diferente sobre la presencia de objetos no europeos 
en los museos etnográficos europeos. Aplicando el concepto del “Ter-
cer Espacio” de Homi Bhabha a los museos, la autora argumenta que 



17PRESENTACIÓN 

una visión diferente –ubicada en el espacio global– es imprescindible 
para entender las colecciones y museos como resultados de historias 
entrelazadas. Una de-estabilización de las categorías de lo periférico y 
de lo céntrico hace posible una percepción diferente y descentralizada 
del mundo. En su artículo realiza esta propuesta mediante una mirada 
profunda hacia el entrelazamiento de estos dos objetos específicos en 
las diferentes fases de la historia y sus fracturas y continuidades en la 
longue durée, desde el siglo XVI hasta las últimas rupturas desde 1989 en 
la Colección Etnográfica de Dresde como uno de los lugares en los que 
convergen el tiempo y el espacio. 

Agradecimientos

En primer lugar, agradecemos a todxs lxs participantes del taller “Global 
turn, descolonización y museos”, a partir del cual ha surgido este libro, 
y al Servicio Alemán de Intercambio Académico (DAAD) por financiar 
este encuentro.

Agradecemos a Silvia Dolz, que no estuvo presente en el taller, por 
aceptar una contribución a esta publicación. Enriquece nuestra visión 
global desde su perspectiva familiarizada por su larga experiencia como 
curadora en la Colecciones Africanas en el Museum für Völkerkunde en 
Dresde. También a Diego Ballestero, Marina L. Sardi y María M. Reca, 
quienes tampoco asistieron al taller, pero aceptaron ser parte de esta 
publicación con uno de los temas más sensibles como es la restitución 
de restos humanos de pueblos indígenas.

Agradecemos a Rosario Carmona Yost, Verónica Montero Fayad 
y a Carlos Zegarra Moretti por su valiosa ayuda con la traducción de 
algunos de los artículos. Agradecimientos especiales expresamos a Mir-
jana Jandik y Taynã Tagliati por su cuidadoso trabajo en la redacción de 
los textos aquí reunidos. Por último, agradecemos a Simon Hirzel por 
el diseño de nuestra idea de los globos girando (turning globes) para la 
tapa de este libro.

Las editoras





[19]

Objetos, coleccionismo, museos
y los global turns. Una propuesta

para descolonizar el museo*

Karoline Noack**

Introducción

El objetivo de este libro es realizar un estudio sobre los museos etno-
lógicos y las colecciones etnológicas universitarias desde la perspectiva 
del global turn, lo que implica analizar las condiciones y prácticas por 
parte de estas instituciones en las actuales políticas de descolonización. 
Por ello, este tomo reúne, a partir de diferentes ejemplos, una perspec-
tiva global de los museos y colecciones europeas y latinoamericanas. El 
tema se ubica en el contexto de la longue durée (Fernand Braudel 1949) 
y de las historias conectadas europeas y no-europeas, conexiones que 
surgieron después de la conquista europea (Bernand 2018: 5). Braudel 
es uno de lxs fundadorxs del método global (Subrahmanyam según 
Bernand 2018: 4), antes de que el término “globalización” invadiera 
“la producción historiográfica y sociológica” a partir de 1990 (ibíd.: 5). 
Una de las últimas publicaciones en esta dirección, The Bonn Handbook 
of Globality  (Eds. Kühnhardt & Meyer 2019),1 se dedica a “la época 
global”, al mundo después del global turn (ibíd.: 4). Pretende clasificar 
el global turn como categoría meta que conecta a los turns de las ciencias 

* Agradezco mucho los comentarios de Carmen Ibáñez Cueto, Naomi Rattunde y 
Danitza Márquez.

** Karoline Noack es catedrática de Antropología de las Américas del Departamento 
de Antropología de las Américas de la Universidad de Bonn y directora del Museo 
BASA (Colección de las Américas de Bonn). E-mail: knoack@uni-bonn.de.

1 La versión de habla alemana fue publicada en 2017 (Kühnhardt & Mayer 2017). 



20 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

culturales (Bachmann-Medick 2006), y dado que plantea romper con los 
límites disciplinarios, reorganiza las categorías de análisis y desarrolla 
nuevos conceptos (Kühnhardt & Mayer 2019: 13). 

En ese artículo se enfocará, desde una perspectiva regional, mate-
rial e institucional en la longue durée, el rol de los objetos, así como el 
de los museos y las colecciones en la colonización de las Américas y la 
descolonización en un contexto global, desde la conquista europea hasta 
nuestros días.2 Partiendo del global turn como una nueva categoría meta 
(Kühnhardt & Mayer 2019), debemos preguntarnos: ¿de qué hablamos 
cuando hablamos de global turn? El concepto propuesto sugiere un mo-
mento único, que marca el inicio de la globalización. Desde las Américas 
conocemos diferentes visiones disciplinarias y políticas en cuanto a la 
globalización y su supuesto inicio. Según la arqueología americana, 
las tendencias globales más tempranas se encuentran en el segundo 
milenio a.C., cuando el estilo olmeca surgió en ciertas áreas de México 
y Guatemala actuales (Geurds 2018: 174). Respecto de las Américas 
prehispánicas, algunas áreas culturales fueron conceptualizadas como 
“mundos”, término en el que resuena el concepto de “sistema mundial” 
de Immanuel Wallerstein (ibíd.: 173). Conceptualizar los “sistemas mun-
diales” en las Américas prehispánicas es importante, porque corrige la 
idea clásica de la existencia de áreas culturales separadas (Bernand 2018: 
9, nota 19) y propone, en cambio, la existencia de desarrollos autócto-
nos de mundialización, cuya dinámica aceleró después de la conquista 
española (Geurds 2018). La conquista española abrió el camino a una 
nueva dinámica de la globalización, lo que significa de igual manera 
el inicio de la colonialidad y modernidad desde la perspectiva de los 
estudios poscoloniales latinoamericanos (Mignolo 2005; González Ca-
sanova 1969; Rivera Cusicanqui 2010a, b). Los procesos del siglo XIX, 
parte de ellos la independencia de América Latina, significaron “una 
globalización económica y cultural sin precedente” (Bernand 2018: 7); 
mientras que en la globalización, a partir de la mitad del siglo XX (Noack 
2017), la independencia de muchas colonias en África y Asia anunció el 
fin del colonialismo y abrió paso a los procesos de la descolonización 
(Kühnhardt & Mayer 2019).

En vista de estas diferentes perspectivas de globalización, propongo 
que global turn no se entienda como una transformación en un momento 

2 Base de estas reflexiones es el lema “Museo” que escribí para el Handbook en su 
versión alemana (Noack 2017). 



21OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS

único, sino que se lo conciba como puntos o momentos de inflexión3 en los 
procesos de la globalización, los que desde la perspectiva de las historias 
conectadas son varios y deben ser definidos en sus contextos específicos. 
La diferencia entre los cultural turns y el global turn (en el sentido del 
Handbook), reside en que aun cuando el último pretende desarrollar una 
nueva metodología como los primeros, contiene un doble significado. 
Es decir, junto con la nueva metodología que desarrolla, representa 
igualmente un determinado momento en el proceso histórico de la 
globalización. Con el global turn se quiere romper con los límites disci-
plinarios, pero lo global está considerado de manera tan diversa por las 
distintas disciplinas que se dedican a las realidades históricas, incluso 
las prehispánicas, que se escapa de un momento único en este proceso. 
En este sentido, antes que hablar de global turn en singular, propongo el 
concepto de global turns, de manera similar a cultural turns, para advertir 
sobre los contextos históricos específicos en los cuales enmarcar cada 
uno de estos global turns. 

Por lo tanto, y desde la perspectiva aquí planteada, es trascendental 
marcar los diferentes puntos o momentos de inflexión que representan los 
global turns, para así poder proyectar políticas y prácticas de descoloniza-
ción en los museos y colecciones universitarias etnológicas en el siglo XXI. 
Lo anterior nace de la convicción, de que mientras más clara sea nuestra 
imagen de las épocas estructuradas por los global turns, en cuanto a los 
museos, las colecciones y los objetos, incluso antes de la colonialidad-
modernidad, tanto en las regiones europeas como no-europeas (Helms 
1996), más concretas serán nuestras ideas sobre prácticas y políticas 
descolonizadoras en museos y colecciones. 

El global turn del siglo XVI

Desde la perspectiva de los estudios poscoloniales latinoamericanos, la 
conquista y colonización europeas a partir del siglo XVI se encaminaban 
hacia un mundo globalizado. Por primera vez en la historia, las redes 
comerciales se ampliaron hasta lograr una escala mundial. Este momento 
es a su vez considerado como el inicio de la colonialidad y la modernidad  

3 Agradezco a Naomi Rattunde la indicación de combinar “punto o momento de 
inflexión”. De esa manera se aborda tanto la dimensión espacial (punto) como la 
temporal (momento) en los procesos de la globalización.



22 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

(Mignolo 2005; Bernand 2018: 7), que vincularon a las Américas y Europa 
en el mismo sistema mundial y conceptual. Con la enorme extensión de 
los territorios y mares conocidos hasta entonces, a partir de la conquista, 
la cosmogonía y cosmografía europeas tuvieron epistemológicamente 
que someterse a una inmensa expansión tanto temporal como espacial 
(Helms 1996: 355). La visión europea del mundo, por lo tanto, fue 
obligada a acomodar los nuevos conceptos de “distancia” en términos 
de espacio y de tiempo; a “colonizar el imaginario” (Gruzinski 1988), 
particularmente, para que las élites económicas, políticas y religiosas 
no perdieran el control sobre el sistema conceptual y político (Helms 
1996: 355-356, 371). Para efectuar este control se desarrolló, entre 
otras medidas, la técnica de coleccionar objetos (ibíd.: 355; Bernand 
2018: 5). Desde este global turn en el siglo XVI, los viajes comerciales 
mundiales siempre fueron, asimismo, viajes de colección (Pratt 1992). 
Las colecciones de los objetos acumulados durante estos viajes, en las 
investigaciones en general, o están percibidas como colecciones de artes 
finas, o como colecciones de objetos raros y misteriosos, como sucede 
con los gabinetes de curiosidades (Wunderkammern) (Helms 1996: 356). 
Pero si consideramos las actividades de coleccionar y el manejo de los 
objetos como parte de las historias conectadas desde los global turns, se 
hacen visibles otras interpretaciones, en un contexto común que une 
la colonización imaginaria-epistemológica y los regímenes del saber 
europeos y no-europeos con las nuevas instituciones, como el museo y 
las culturas materiales que tomaron forma en las colecciones. 

Durante el siglo XVI, una forma incipiente de museo fue el gabi-
nete de curiosidades. A pesar de que el origen del museo se halla en la 
Antigüedad greco-romana –siendo conocido por aquel entonces como 
musaeum–, durante la Edad Media esta institución no estuvo muy pre-
sente. El museo resurge en la época de la colonialidad-modernidad como 
respuesta a la “crisis del conocimiento” provocada precisamente por 
este global turn. Desde entonces, experimentó una nueva difusión hasta 
alcanzar su universalización, ya no solo como un espacio o una taxonomía 
y experiencia a partir de objetos y textos como en la Antigüedad, sino 
también como un método de coleccionar, clasificar, estudiar y enseñar 
los nuevos saberes a partir de una multitud de objetos “maravillosos”, 
no conocidos hasta entonces. De este modo, y como acompañante de la 
colonialidad-modernidad, el museo llegó a ser el principio organizativo 
cultural de los siglos XVI y XVII por excelencia. Fue percibido como un 
sistema conceptual en el cual se actualizaron las ideas provenientes de 



23OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS

la Antigüedad (Findlen 2012: 23-27; Noack 2017: 958-959).4 En con-
secuencia, el museo fue sobre todo una estructura dialéctica que sirvió 
como punto de encuentro para que los reclamos históricos del presente 
fueran activados en la memoria del pasado (Findlen 2012: 24, cit. en 
Noack 2017: 959). Gracias a los objetos que arribaron desde regiones 
hasta antes de la conquista no conocidas, reunidos en las colecciones, 
las distancias tanto temporal como espacial se hicieron tangibles (Helms 
1996). En el transcurso de la historia, esto pudo haber sucedido, como 
veremos más adelante, dentro de diferentes marcos teóricos. 

Las dimensiones de tiempo y espacio

El museo, como punto de encuentro de dimensiones temporales (pasa-
dopresente) y espaciales (Europa-No-Europa) a partir del global turn del 
siglo XVI, exige definiciones más precisas. Esto apunta a las actividades de 
coleccionar y sus características cosmológicas asociadas, tanto las no-eu-
ropeas (en términos de Helms, “no-industriales” o “tradicionales”) como 
las europeas. Las concepciones de distancias temporales y espaciales de 
las sociedades no-europeas y europeas se mitigaron en el “encuentro” 
(Helms 1996: 356); esto también se aplica a la institución del museo. La 
superposición de formas europeas y no-europeas al concebir el mundo en 
el museo –los objetos y las colecciones– como expresión del global turn, 
requieren reflexiones más profundas, pues debemos preguntarnos, de 
qué manera se distinguieron estas formas y en qué punto se mitigaron. 
Esta pregunta es más urgente todavía, si consideramos que algunos de 
los conceptos cosmológicos fundamentales de las sociedades no-europeas 
también existieron de manera similar, si bien independientemente, en el 
pensamiento europeo de la Edad Media (Helms 1996: 365). Pensando de 
esa manera, desde el global turn del siglo XVI, aunque antes del “encuen-
tro” y desde los objetos y el coleccionismo, Helms invita a reflexionar 
en sociedades epistemológicamente similares. En cuanto al “encuentro” 
en la colonización española, Abercrombie (1998), de igual manera, llega 
a la conclusión de que las sociedades “colonizadora” y “colonizada” 
no fueron tan distintas como la Corona y la Iglesia proclamaban,  ya 

4 En cuanto a la situación actual eso es justamente la pregunta que Thomas plantea 
sobre las relaciones entre la colección, el museo, la producción de qué tipo de 
saberes, interpretaciones y conocimientos en el espacio público y la relación con 
la antropología como disciplina (Thomas 2010: 6). 



24 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

que necesitaban de este discurso para efectuar su control tanto sobre 
las sociedades indígenas como sobre los europeos presentes en los te-
rritorios de ultramar. Hasta hoy en día, estamos acostumbradxs a esta 
visión de la distancia. La obligación de acomodar los nuevos conceptos 
de “distancia” espacial y temporal mediante los objetos (Helms 1996: 
355-356, 371), “colonizando el imaginario” (Gruzinski) tanto de lxs 
europexs como de lxs no-europexs, para no perder el poder en el sistema 
político, fue puesta en práctica rápida y eficientemente de tal manera, 
que las similitudes iniciales desaparecieron de las memorias colectivas 
sociales y culturales. El siguiente punto o momento de inflexión en el 
proceso de la globalización, el global turn del siglo XIX, a partir del cual el 
museo se transformó tanto en una institución de educación de las clases 
populares y, junto con la universidad, en el foco de producción de un 
nuevo conocimiento académico sistematizado (Bennett 1995), se basaba 
en la idea de progresión evolucionaria de las sociedades desde formas 
simples hasta complejas, concibiendo las industriales y europeas como 
las más complejas. Por el contrario, si planteamos nuevamente que las 
sociedades europeas y no-europeas eran y son generalmente más pare-
cidas que distintas, esto nos obliga a pensar de manera diferente, tanto 
las formas específicas de colonialidad-modernidad como las prácticas y 
políticas de descolonización, incluso del museo.

Antes del global turn del siglo XVI:
epistemologías de objetos y coleccionismo con potencial
para las prácticas descolonizadoras del siglo XXI

Al comparar las perspectivas no-europeas y europeas antes del “en-
cuentro” (medieval) en relación con los objetos y el coleccionismo, 
tomo como referencia el estudio de Helms (1996), quien para analizar 
el primer aspecto consultó la literatura histórica y etnográfica sobre 
sociedades africanas; mientras que para el segundo, el libro Art and 
Beauty in the Middle Ages de Umberto Eco (1986).5 Complementaré esta 
aproximación con miradas sobre sociedades prehispánicas y coloniales 
en las Américas. 

5 Entre otrxs, Helms cita a Bravemann (1972), Harms (1981), McCaskie (1983) y 
Wilks (1975). Véase también Duby (1986) en cuanto al feudalismo y Gurjewitsch 
(1978) en cuanto a la Edad Media.



25OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS

En primer lugar, debemos reflexionar sobre la categoría de los 
objetos mismos. Al respecto, es necesario preguntarse: ¿qué objetos 
fueron considerados valiosos como para ser coleccionados y por qué? 
Helms subraya que por las cualidades asignadas a los objetos y, por ex-
tensión, a sus coleccionistas, los objetos, en lugar de ser considerados 
simplemente como materiales, pueden ser identificados como cuerpos 
tangibles (Helms 1996: 356-357). Su valor no consiste entonces en sus 
características físicas per se, sino en los poderes y cualidades cosmológicas 
encapsuladas en su forma física (Helms 1996: 357). El coleccionista de 
esos objetos de gran reputación es asociado de igual manera con cua-
lidades personales de honor o alta capacidad intelectual, es decir, con 
cualidades de un humano ideal (ibíd. y 366, en cuanto a la Edad Media). 
El cambio epistemológico consiste en percibir estos objetos como objetos 
públicos y como actores, perdurables y de gran reputación, en vez de 
comprenderlos como objetos de prestigio o de lujo. Lo último aludiría a 
un consumo privado o doméstico por motivos utilitarios o pragmáticos-
económicos, una interpretación que frecuentemente se encuentra en la 
literatura etnográfica al respecto, como lo subraya Helms. 

En segundo lugar, tanto en las sociedades no-europeas como en las 
europeas de la Edad Media, se conoce otra diferenciación en cuanto a los 
objetos: se los distingue a partir de la mano de obra que los toca o no. Es 
decir, se diferencia entre objetos producidos por maestrxs-artesanxs6 y 
aquellos en su “estado natural”, es decir, no trabajados por seres humanos 
(Helms 1996: 357). Ambas categorías de objetos, trabajados hábilmente 
y dotados de manera natural, proveen conexiones con tiempos, lugares, 
espacios de creaciones culturales, políticas o de origen humano (ibíd.: 
361). Los Incas afinaron este tipo de diferenciación e hicieron que la línea 
de división entre la producción humana y la “natural” fuera lo menos 
visible posible. En este sentido, la élite inca prefirió objetos que parecían 
ser naturales, pero que llegaron a ese estado porque fueron trabajados 
cuidadosamente y con la mayor cantidad de energía humana invertida 
posible, especialmente para los trabajos hechos en piedra (Dean 2010). 
La línea de diferenciación entre objetos trabajados y no trabajados 
(“naturales”) puede llegar a ser muy fina, incluso hasta convertirse en 
indetectable por unx observadorx externx (Helms 1996: 357). Este punto 
es muy importante, pues la categorización de objetos como artefactos 
(cosas artificiales) y bio-factos (cosas naturales) (véase Helms 1996: 362), 

6 En la arqueología peruana existe toda una fase de “maestrxs-artesanxs” (Moche V).



26 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

desde el inicio de la modernidad, llegó a ser consistente y fundamental 
en la percepción cosmológica de lo “material” y “no material” o de lo 
“natural” y “artificial”. 

En tercer lugar, debemos concebir la categoría artesanx como una 
categoría no estable. Las habilidades de unx “artesanx” van más allá de 
los talentos ordinarios que permiten producir algo. Lxs artesanxs más 
hábiles fueron muchas veces identificadxs con deidades-creadorxs (Helms 
1996: 358), como por ejemplo el héroe cultural Viracocha en los Andes. 
Ellxs mantienen relaciones con personajes cosmológicos, con los tiem-
pos de origen, lo que les provee tanto legitimidad como autenticidad, 
y que va de la mano con la estética y cualidades morales de los objetos 
que están manufacturando (ibíd.: 359, 361). Es por estas cualidades, que 
los objetos fueron buscados y coleccionados por las élites y autoridades, 
tanto en las sociedades no-europeas como en las europeas de la Edad 
Media (ibíd.: 364, 366-367). 

Cuarto, en cuanto al coleccionismo en las sociedades no-europeas 
y europeas, se encuentran patrones de adquisición muy similares. Las 
colecciones aumentaron el potencial político-ideológico del poder de 
las élites, porque ampliaron sus fronteras culturales (Helms 1996: 361-
362); por lo tanto, tuvieron lugar dentro de contextos coloniales. En la 
expansión de su imperio, los Incas trasladaron a artesanxs provenientes 
de las entidades políticas conquistadas, como por ejemplo del Estado 
chimú, a sus centros de poder, para que copien los objetos deseados 
(como de plata, oro y textiles), aunque también adquirieron los objetos 
valorados directamente desde el centro conquistado. 

De igual manera los españoles, después de la conquista de las 
Américas, “coleccionaron” los objetos valorados y enviaron muchos 
de ellos a la península ibérica. El envío del Virrey Francisco de Toledo 
del Perú (1515-1582) está documentado. Por coincidir con el inicio de 
la colonialidad-modernidad, éste es un caso paradigmático y ejemplar 
de coleccionismo en el preciso momento de transición de las tierras 
conquistadas y de la metrópoli europea hacia la modernidad. Entre los 
objetos que mandó el virrey a la Corte, se encontraban vestidos, otros 
textiles y cuadros (Julien 1999). Los cuadros –retratos de los miembros 
de la élite inca– fueron colocados en la galería del Palacio en San Loren-
zo de El Escorial en Madrid, Castilla, uno de los lugares más centrales 
de la metrópoli, codeándose con cuadros europeos de la época, entre 
ellos uno de Tiziano. Desgraciadamente, por un incendio ocurrido en 
el palacio, los “retratos” incaicos se perdieron (ibíd.). Esto quiere decir 



27OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS

que, epistemológicamente, no se estableció ninguna diferencia entre 
los objetos de origen cusqueño y los de origen europeo en el momento 
de transición hacia la modernidad, marcando por lo tanto un momento 
ambiguo.7 Se puede concluir, entonces, que estas prácticas se establecen 
en las similitudes existentes entre las bases de la sociedad renacentista 
castellana –que a partir de la conquista recién pudo realizar la transición 
de la época anterior, la reconquista– y la sociedad inca. Lo que faltaba 
en el registro del virrey Toledo fueron los objetos hechos de metales 
preciosos. En esta materialidad, la diferencia epistemológica entre las 
dos sociedades se expresó en la práctica de refundir los objetos de plata 
y oro. Helms explica, que la orientación de lxs renacentistas hacia la 
Antigüedad no les permitió reconocer estos objetos como algo valorable, 
pero sí su materialidad. Hay que añadir que por su materialidad y en el 
contexto de conquista y colonialidad, lxs renacentistas consideraron estos 
objetos más bien como recursos económicos de oro y plata: tras fundir 
los objetos manufacturados en metales preciosos, estos fueron adaptados 
para la acumulación originaria del capital. Por lo tanto, para el comercio 
colonial, fue en esta primera fase de globalidad y modernidad que se 
dio lugar a otros global turns y “otras modernidades”, a la formación del 
museo y de la etnología como disciplina universitaria en un nivel global.

Con la conquista de las Américas, las similitudes en las características 
intelectuales (Helms 1996: 365) y los conceptos cosmológicos entre las 
sociedades europeas y no-europeas, pronto pasaron a un segundo plano 
y dieron lugar a los gabinetes de curiosidades, que incorporaron tanto 
distancias temporales como espaciales, acumulando objetos estéticos con 
la función de dar autenticidad a lo inalienable (Helms 1996: 371, 373 ss). 

In considering the two complementary space/time dimensions of 
Renaissance cosmology, we find that both Classical antiquity and foreign 
lands and peoples were reviewed […], in this manner, and that objects 
from these realms that would identify them as places or conditions of 
European cultural or cosmological origins were, for this reason, selected 
and accumulated. (Helms 1996: 376)

7 Es interesante comparar en este contexto el caso que cita Helms: autoridades y 
mercaderes ricos de Zaire central en el siglo XIX adquirieron grandes cantidades 
de vestidos de lxs europexs, intercambiándolos con productos locales como marfil 
y esclavizadxs. Estos textiles no fueron solo usados para vestirse, sino también para 
acumularlos y para enterrar a los miembros de la élite para ganar honor y estatus 
de ancestrxs después de la muerte (Helms 1996: 364). 



28 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Esta fue una condición previa para que en la Ilustración pudieran 
formarse las concepciones evolucionistas sobre el mundo, que situaban 
las sociedades europeas y no-europeas en diferentes grados de progreso. 
En este contexto, desde el siglo XVII, nace entre otras disciplinas la et-
nología en Alemania, que conceptualiza tanto la homogeneidad como la 
heterogeneidad de los pueblos de este mundo (Vermeulen 2015). Algunos 
de los gabinetes de curiosidades se transformaron en los orígenes de las 
colecciones etnológicas y museos. A fines del siglo XVIII, en la “univer-
sidad de la Ilustración” de Gotinga, se crearon los términos “etnología” 
y “etnografía” por primera vez en Alemania, si bien con precursores 
en el siglo XVII (ibíd.). Fue asimismo en Gotinga, donde –también por 
primera vez en la historia alemana– la universidad se conectó con un 
museo, el Königliches Academisches Museum (Museo Real Académico). 
Teniendo como base los 1.500 objetos en este museo, se forma un siglo 
después la famosa colección etnológica de la universidad.8 Las colecciones 
etnológicas surgieron entonces, en el mismo contexto en que nació la 
etnología académica en los países de lengua alemana.

Global turn del siglo XIX

Estos inicios forjaron una relación estrecha y continua entre colec-
ciones-museos y universidad, lo que en algunos casos impulsó la 
formación  de colecciones universitarias, tanto en Europa como en 
América Latina. Las relaciones complejas entre el museo, en donde 
por primera vez se institucionalizó la etnología como disciplina en el 
siglo XIX, y la universidad, que hizo lo propio recién a partir del siglo 
XX, es un tema que sigue vigente en la actualidad. De estas relaciones 
entre universidad y museo surgen dos temas transversales y continuos 
que también son significativos para el proceso de descolonización 
actual. 1) La clasificación de los objetos: desde el fundamento común 
planteado líneas arriba, fue a partir del global turn del siglo XVI que se 
transformaron las concepciones de los objetos, observándose un debate 
continuo –que va junto con el desenvolvimiento de las disciplinas–,  sobre 

8 La colección de la Universidad de Gotinga es famosa sobre todo por los objetos 
que provienen desde los viajes del Capitán James Cook y de colecciones muy 
tempranas de Siberia (siglo XVIII). Véase https://www.uni-goettingen.de/de/28899.
html (último acceso: 09.12.2019).



29OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS

la categoría de los objetos que se encontraban primero en los gabinetes 
de curiosidades y después en los museos. ¿Se trata de objetos culturales, 
de artefactos o “bio-factos”, de objetos europeos o no-europeos? 2) El 
desenvolvimiento del museo etnológico como institución moderna, 
fue negociado a lo largo de cuestiones respecto de su naturaleza como 
espacio académico, entendido de esta manera como de tipo laboratorio 
y, por ende, restringido al público (Kraus 2003: 229; Helms 1996: 376). 
En este momento, ya no fue el objeto tangible el que produjo el espacio 
público, como en las sociedades antes del global turn del siglo XVI. Se 
negoció más bien, por un lado, el “nacimiento” del museo etnológico 
como un espacio público y moderno de educación para las clases popu-
lares (Bennett 1995), en donde las relaciones fundamentales entre los 
objetos ya no fueron interpretados en términos de una unidad divina-
cósmica, sino de un orden coherente que se expresó en leyes naturales y 
principios de desarrollo humano cultural o de evolución natural (Helms 
1996: 376-377). Por otro lado, el museo como laboratorio llegó a ser 
el espacio en donde poco a poco se diferenciaron los ámbitos de espe-
cialización en campos delimitados de investigadorxs, curadorxs, restau-
radorxs, trabajadorxs de depósito, carpinterxs, electricistas, fotógrafxs, 
entre otrxs. Se estableció el orden que actualmente se está tratando de 
superar, sobre todo en los museos y colecciones universitarias, como 
veremos al final de este texto. 

Con el “nacimiento” del museo en el global turn del siglo XIX, las 
otras funciones que el museo todavía llevaba como legado de la Anti-
güedad hasta ese entonces (el museo como concepto de imaginación y 
experiencia, del espacio de actividades sociales de comunicación, del 
estudio de textos y objetos en conjunto, véase Noack 2017: 958), pasan 
a un segundo plano. En lugar de eso, surgió la “alianza” entre museo y 
universidad como instituciones europeas y latinoamericanas9 modernas 
y centrales de producción y organización del conocimiento.

La “alianza” entre museo y universidad e innovaciones disciplinarias 

El momento en que la etnología vivía tanto en el museo como en la uni-
versidad, fue muy fructífero para la disciplina. Las cooperaciones entre 
el museo y la universidad fueron provechosas para ambas instituciones. 

9 Para el ejemplo del museo universitario en Tucumán como Museo de Historia 
Natural, fundado por Alfred Metraux en 1928, véase Arenas 1998. 



30 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Así, en el Museo Etnológico de Berlín, las actividades científicas del 
Amerikanische Abteilung (Departamento Americano) contribuyeron al 
desarrollo de la (Alt)Amerikanistik (Antropología Cultural de las Améri-
cas), posteriormente. El departamento y la colección americana, al final 
del siglo XIX e inicios del siglo XX, llegaron a ser el lugar en Europa 
donde se concentró el conocimiento antropológico sobre las Américas 
(Hoffmann 2012: 65). También la “escuela de sinología de Leipzig”, que 
empezó a establecerse desde 1911 como una orientación antropológica 
de los estudios regionales a partir de la filología, se puede considerar 
como ejemplo de una cooperación innovadora y fructífera entre museo 
y universidad (Nentwig 2009: 81 ss). Del antropólogo Theodor Koch-
Grünberg (1872-1924) está documentada la exclamación: la antropolo-
gía universitaria “sin museo no funcionará” (Kraus 2000). Este apogeo 
de interacción coincidió con el fin de las actividades coleccionistas en 
muchos de los museos etnológicos de Europa hasta la Primera Guerra 
Mundial; en América Latina también, aunque después (de 1945), como 
lo ilustran los ejemplos del museo tucumano en Argentina y el Museo de 
Arqueología y Antropología de la Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos en Lima, Perú. Tras su culminación en Europa, nunca más volvió 
a adquirir este nivel en cuanto a la cantidad de los objetos y el alcance 
regional de sus orígenes. De igual manera, las nuevas dinámicas en la 
etnología como disciplina universitaria desde los años 20 del siglo XX, 
dejaron de lado al museo como su institución y campo de investigación 
principal (Sturtevant 1969). Hoy en día, en Alemania contamos con una 
distribución de colecciones etnológicas universitarias que se encuentran 
sobre todo en ciudades que no cuentan con museos etnológicos (Scholz 
2009; véase Noack 2016). Después de la formación temprana de un 
museo en la Universidad de Gotinga y con otro global turn después de la 
Segunda Guerra Mundial, se formaron nuevas colecciones universitarias, 
como las de Maguncia y de Bonn en 1948.

Reflexiones intermedias

El global turn del siglo XVI condujo al establecimiento de los gabinetes 
de curiosidades, mientras que a partir del siglo XVIII, al de los primeros 
museos públicos. El global turn del siglo XIX produjo el “Museum Age” 
(Baur 2010: 26-27). Surgieron nuevas potencias coloniales, como Ale-
mania a partir de la década del 1880; en tanto América Latina celebró 



31OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS

la independencia de sus estados, un proceso acompañado también por la 
fundación de museos. El museo, particularmente el “museo etnológico”10, 
surge a nivel global. De igual modo, los nuevos Estados-nación en 
América Latina fundaron sus museos nacionales, como reflejo de que la 
independencia y “descolonización” oficial fueron acompañadas por una 
fuerte colonización interna (para Bolivia, véase Villanueva Criales en 
este volumen; para Argentina, Ballestero, Sardi & Reca en este volumen, 
además Arenas 1998; para Colombia, Montero Fayad 2020; para Perú, 
Asensio 2018; y sobre la creación de un patrimonio en Perú y Chile, 
véase Gänger 2014). 

El global turn en los museos y colecciones del siglo XIX, tuvo como 
base un tipo de sociedad que en cuanto a conceptos intelectuales, 
compartió muchas similitudes con las sociedades no-europeas (las que 
después de la independencia en América Latina mantuvieron su imagen 
de sociedades colonizadas), similitudes que no fueron reconocidas. Estos 
conceptos intelectuales implicaron relaciones particulares cosmogónicas 
con el objeto y la colección. El global turn del siglo XVI desencadenó 
entonces la fase de la modernidad-colonialidad, con sus ideologías y carac-
terísticas intelectuales, creando así nuevas percepciones del mundo rela-
cionadas con el museo y la universidad, marcando el global turn del siglo 
XIX desde aquella perspectiva en Europa y América Latina. Es necesario 
tener una idea de la situación antes del global turn del siglo XVI que se 
ha presentado aquí, pues solo así podremos concebir el trabajo con los 
objetos, las colecciones y sus creadorxs como política descolonizadora 
del museo y de la universidad.

Global turn del siglo XX

Finalizada la Segunda Guerra mundial, el global turn del siglo XX se 
puede perfilar brevemente con los movimientos independentistas en 
Asia y África que forjaron los nuevos Estados nacionales y con los 
posteriores esfuerzos de descolonización. Como parte de la globali-
zación, el museo experimentó una expansión considerable incluso en 
los territorios de las colonias y excolonias europeas. Los procesos de 

10 El “museo etnológico” como denominación genérica, en el nivel global apareció 
con diferentes nombres. Nos referimos aquí a museos que incluyen colecciones 
que hoy en día se denomina como “etnológicas” o etnográficas. 



32 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

globalización-descolonización  fueron acompañados por una cultura de 
medios en expansión, una nueva economía cultural global, lo que en 
el caso de los museos condujo al surgimiento de esta institución como 
un “medio de masas”, es decir, como un ícono de políticas culturales 
locales y principalmente urbanas. El reto es traducir la “cultura global” 
a los contextos locales. El museo como institución global, ha expe-
rimentado una re-significación debido a la incorporación de nuevas 
funciones como parte de esa nueva economía cultural neoliberal (Noack 
2017: 961-962). La orientación vigente hacia el evento y menos hacia 
la obra, la creciente instrumentalización de la cultura y del arte por los 
conceptos económicos y políticos neoliberales, así como el formato de 
la exposición mega, señalan las condiciones en que los museos están 
obligados de actuar; una situación que pone en peligro a la sociedad 
civil (Heiser 2019). 

En vista de las nuevas condiciones en que interactúan los museos 
desde el global turn del siglo XX, debemos preguntarnos por cómo esta 
situación se refleja en las colecciones universitarias. Así como los museos, 
las universidades también se encuentran sometidas a la economía y polí-
ticas neoliberales; si bien con diferencias en las formas y consecuencias, 
dado que primordialmente no forman parte de la política cultural neoli-
beral de igual manera que los museos. Después de decenios de negligen-
cia financiera respecto de las colecciones universitarias en la Alemania 
Federal, fue recién en el 2011 que el Wissenschaftsrat (Consejo Alemán 
para las Ciencias y Humanidades) publicó sus recomendaciones sobre 
las colecciones universitarias, las mismas que suelen gozar de un alto 
reconocimiento en el mundo académico.11 El Consejo intervino a favor 
de que las colecciones universitarias fuesen percibidas por las direcciones 
universitarias como infraestructuras importantes de investigación. Estas 
recomendaciones originaron una serie de actividades que abarcaron 
desde coordinaciones centralizadas de colecciones universitarias, hasta 
la creación de un anclaje central para la autopercepción e identidad de 
toda una universidad, lo que se materializó en la solicitud de un “clúster 
de excelencia”, la cúspide de las políticas neoliberales elaboradas para las 
universidades. Las actividades alrededor de los “clústeres de excelencia” 
se pueden comparar con los mega-eventos en museos surgidos después 
del global turn del siglo XX (como las exposiciones blockbuster, véase 

11 Véase https://www.wissenschaftsrat.de/download/archiv/10464-11.pdf (último 
acceso: 09.12.2019).



33OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS

Heiser 2019). Además, se lanzaron  proyectos individuales al respecto, 
con una duración promedia de tres años y que son financiados por el 
Ministerio Federal de Educación e Investigación (BMBF). Fue con este 
tipo de proyectos individuales que comenzamos a trabajar en el Museo 
BASA (Colección de las Américas de Bonn), animadas por las políticas 
y financiamientos estatales en favor de las colecciones universitarias.

En búsqueda de prácticas descolonizadoras:
proyectos de investigación en el Museo BASA

Como colección universitaria, el Museo BASA está interrelacionado tanto 
con lo global –por la proveniencia de los objetos y las actividades de sus 
coleccionistas– como con la sociedad urbana local, de la que muchxs de 
lxs coleccionistas provienen. Es por ello que el Museo BASA se encuentra 
impregnado de historias entrelazadas (Noack 2015: 2017; Bernand 2018). 
El habitus de la sociedad urbana de Bonn después de la Segunda Guerra 
Mundial fomentó y sigue fomentando la construcción de esta peculiar 
colección universitaria arqueológico-etnológica. El Museo BASA y la 
sociedad urbana –la última como antigua capital de la República Federal 
de Alemania caracterizada hasta hoy en día por su internacionalidad–, se 
mueven en el mismo contexto. Lxs pobladorxs que sirvieron a la “Re-
pública de Bonn” en el ámbito de relaciones exteriores durante la época 
en que la ciudad renana fue la capital, comprometidxs asimismo con la 
política local, hoy han envejecido. Son ellxs mismxs o sus hijxs quienes 
ahora buscan un lugar para las colecciones y objetos que llegaron hasta 
sus hogares por diversos motivos todavía por indagar. Muchas veces, el 
Museo BASA es su primer punto de referencia. 

Nuestra comprensión y actitudes respecto de las prácticas y políticas 
descolonizadoras, surgen de nuestra sensibilidad académica vinculada 
con los contextos previos al primer global turn en el siglo XVI y con los 
posteriores al global turn del siglo XX. Partimos entonces desde las simi-
litudes conceptuales en cuanto a los objetos y actividades coleccionistas 
de antes del siglo XVI, tratando de vincularlas en nuestras cooperaciones, 
con lxs representantes de las Urhebergesellschaften (sociedades artífices). 
Uno de los proyectos, por ejemplo, versaba sobre los “Entrelazamientos 
persona-objeto en sociedades indígenas” (Hoffmann 2015-2018). Parte 
del proyecto consistía en identificar a lxs representantes wayanas que 
viven en Brasil, Surinam y Guayana Francesa como artífices. Utilizamos 



34 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

el término “artífices”, que se utiliza en Suiza (véase Flitsch 2019), porque  
de esta manera definimos el tipo de relación según la colaboración defi-
nida por el derecho. Lo anterior no significa que no pretendamos llevar 
a cabo el trabajo de identificar a lxs “artífices” (creadorxs-autorxs), que 
es un tema del proyecto mismo. Antes bien, “artífice” nos permite de-
sistir del término artesanx, dado que artesanx –un término nada estable, 
como hemos visto– está ya incluido en “artífice”. De igual manera, se 
encuentran incluidxs en este término lxs descendientes y/o herederxs 
legales de lxs creadorxs de dichos objetos. 

Otra dimensión que se deduce de las posiciones arriba planteadas, 
incluso del nuevo entendimiento de artesanx-creadorx, es su habilidad 
(Flitsch 2014).12 Aquí se recoge una idea que ya hemos encontrado en el 
contexto de la percepción del objeto y de lx artesanx. Una perspectiva 
hacia las colecciones y los objetos que parte desde este concepto se 
refiere a las distintas habilidades (skills) correspondientes a cada unx 
de lxs actores, entre ellxs lxs artífices, coleccionistas, investigadorxs, 
el personal técnico como lxs restauradorxs, fotógrafxs, trabajadorxs 
de depósito, el público, y pone los objetos en los contextos de actua-
ción, que por lo tanto forman parte de la agencia (agency) de lxs seres 
humanos (Flitsch 2019: 2, 6). Como ya hemos visto en el contexto 
de las actividades coleccionistas desde los global turns, los intereses 
y las miradas a las colecciones y objetos de coleccionistas, museos y 
del público son parciales y se distinguen de lxs artífices. Sin embargo, 
debemos comprender todos los intereses y miradas como un reflejo 
de actitudes materiales y sociales intencionales para poder superar 
los antagonismos de las percepciones y expectativas diferentes que 
se encuentran en el museo, y para acercarnos a las colecciones desde 
perspectivas plurales (ibíd.).

El objetivo de este enfoque es reconsiderar las actividades de lxs 
restauradorxs, investigadorxs y artífices en los museos donde se guar-
dan estas colecciones (véase Flitsch 2019), con el fin de compartir las 
responsabilidades, que en ámbitos importantes de los museos etnológi-
cos, se depositan principalmente en manos de lxs restauradorxs (como 

12 La noción de „habilidad“ propuesta por el Museo Etnológico de la Universidad de 
Zúrich, hace referencia a sistemas socio-técnicos que demuestran cómo una idea 
se convierte en un resultado material-técnico. Es decir, esta noción explica cómo 
un conocimiento intelectual fluye por el cuerpo y llega hasta las manos, para luego 
materializarse en objeto y técnica. 



35OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS

la pregunta del “trato” de los objetos). La contribución de Beatrix 
Hoffmann  (este volumen) visibiliza las diferencias entre un proyecto de 
colaboración que tiene lugar en museos etnológicos como el Musée du 
Quai Branly en París o el Linden-Museum en Stuttgart, en donde el 
trabajo colaborativo presenta restricciones en cuanto al acceso y selección 
de los objetos, y otro desarrollado en la colección universitaria Museo 
BASA. El proyecto implicaba construir una base de datos y elaborar 
una exposición conjunta, incluyendo las percepciones indígenas y no 
indígenas de los objetos. Efectivamente, en el Museo BASA se practicó 
esta “inversión” de las actividades especializadas, derogando así las 
funciones que tienen curadorxs, restauradorxs e investigadorxs en los 
museos. Durante su trabajo en la colección, lxs representantes wayanas 
dividieron las funciones a realizar en documentación con cámara foto-
gráfica, incluyendo los roles de profesorx, aprendiz joven y artista. El 
manejo que realizaron lxs wayanas de los objetos en el Museo BASA, fue 
posteriormente compartido en su lugar de origen e incluido dentro de 
una tradición oral extremadamente rica. 

El éxito del proyecto residía en la negociación beneficiosa de los 
roles en la colaboración entre lxs participantes; cuya marcha, describe 
Hoffmann, no solo dependía de los espacios de interacción con que 
pudiesen contar lxs wayanas o de su autoridad sobre el manejo de la 
colección entregada por las investigadoras y presentada al público 
asistente13, sino también de los coleccionistas y, mediados por ellos, de 
los objetos coleccionados mismos. Lxs coleccionistas, cuyos intereses y 
miradas influyeron en la selección de los objetos, son actores transcen-
dentales. Muchxs de ellxs estuvieron en contacto con lxs mismxs artí-
fices al momento de coleccionar. En ciertos casos, no solo se limitaron 
a escoger los objetos, sino que incluso participaron en su producción 
hasta “inventar” objetos, imponiendo sus puntos de vista, como lo hizo 
Manfred Rauschert, el coleccionista de los objetos wayanas el Museo 
BASA (Noack 2017; Hoffmann, este volumen). Lo anterior nos indica que 
existe otro actor en la producción de los objetos, lo que dirige nuestra 
atención a las interacciones en la producción de los objetos, antes que 
al producto final. 

A partir de esta experiencia estamos convencidas de que en nuestro 
trabajo, lxs coleccionistas merecen toda la atención en el estudio de los 

13 Véase Thomas (2010: 8) sobre museo como método y la labor de escoger los objetos 
por lxs curadorxs.



36 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

objetos y su lugar en el entramado de diferentes actores.14 Estos procesos 
de aprendizaje nos conducen a la situación de poder controlar la estruc-
tura de la colección a través de nuestras actividades de investigación y co-
lección. Uno de los criterios es la voluntad de lxs coleccionistas, es decir, 
de lxs “etnógrafxs-coleccionistas”, de colaborar con nosotrxs (Rattunde, 
este volumen). En otro proyecto en el Museo BASA, Naomi Rattunde 
ha elaborado “las historias entretejidas de recolección e investigación” 
de lxs ayoréode. Llega a la conclusión de que los “objetos son la mani-
festación material de una red glocal que resulta de los entrelazamientos 
entre lxs coleccionistas y lxs ayoréode y con otrxs actores entre Bonn y 
Bolivia y Paraguay” (Rattunde, este volumen). El contacto establecido 
con la Central Ayorea Nativa del Oriente Boliviano (CANOB) en Santa 
Cruz, Bolivia, durante un viaje realizado con estudiantes en marzo de 
2018, es un vínculo potencial para la implementación de proyectos de 
colaboración, participación y estudios de proveniencia con representantes 
ayoréodes y sus colecciones en el Museo BASA. 

Resumen 

Basándonos en la perspectiva regional, material e institucional de la longue 
durée, hemos dirigido la atención hacia el rol de los objetos en el coleccio-
nismo, para entender los mecanismos de la colonización (epistemológica) 
tanto en una dimensión espacial como temporal, así como su potencial en 
la descolonización, en el contexto de historias conectadas entre Europa 
y, especialmente, América Latina. El rol de los objetos y las prácticas y 
epistemologías del coleccionar, confluyeron y siguen confluyendo en los 
museos y colecciones universitarias. Desde la conquista y colonización, 
estos procesos se desarrollaron en un contexto global, lo que invitaba a 
reflexionar sobre la categoría del global turn en varios puntos o momentos 
de inflexión de este proceso global, desplegados a lo largo de este texto. 
Pensando en los objetos, coleccionismo y museos en una perspectiva 
global, nos damos cuenta de la importancia de historizar lo “global”. 
Esta misma actividad forma parte de un enfoque descolonizador. La idea 

14 Hoffmann (este volumen) describe el momento muy emocional del reencuentro de 
lxs representantes wayanas con el hijo del coleccionista en el Museo BASA. Su padre 
Manfred Rauschert sigue viviendo en las memorias del grupo independientemente 
de si hoy día viven en Brasil, en Guyana Francesa o en Surinam.



37OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS

de la existencia de varios global turns como puntos o momentos de inflexión, 
entre ellos el siglo XVI, permite asimismo conceptualizar las Américas 
antes de la conquista (es decir, las sociedades no-europeas) como parte 
de las historias conectadas, sometidas a procesos globales que a partir del 
momento del “encuentro” con las sociedades europeas fueron pensados 
como épocas coloniales y modernidad. 

Considerar a las sociedades no-europeas y europeas como análogas 
antes que distintas permite, en un determinado momento de las histo-
rias conectadas, imaginar prácticas no coloniales para retomarlas en las 
políticas de descolonización del siglo XXI. Estas experiencias nos obli-
gan a repensar las actividades en el museo desde el inicio, empezando 
por la conceptualización del objeto y de lx “artesanx”, las maneras de 
coleccionar, la organización y división del trabajo en las colecciones 
alrededor del concepto de habilidad, las relaciones entre lxs actores 
que se encuentran en el museo, la institución del museo mismo que se 
reinventa con la inversión de esas prácticas acostumbradas, ensayadas 
desde hace siglos, desde la época moderna. Probablemente sea éste un 
camino mucho más factible para una colección universitaria como el 
Museo BASA –más un laboratorio antes que museo con el legado del 
siglo XIX, en donde se pueden experimentar los nuevos tipos de relación 
con las sociedades artífices–; un espacio para la comunicación, imagi-
nación y experiencia, sitio de actividades sociales de comunicación, de 
enseñanza y del estudio de textos y objetos en conjunto. En resumen, 
un lugar de conciencia desacelerada.15 Recordar con esta descripción al 
musaeum, cuya multifuncionalidad se perdió después del global turn del 
siglo XIX, es intencional. Concebir el museo en su concepto amplio de 
la Antigüedad, inmediato al Renacimiento, que incluyó las experiencias 
anteriores a la colonización y posteriores a las Américas, lo transforma, 
sorprendentemente, en un espacio exclusivo, tanto para redefinir las 
relaciones con lxs coleccionistas, como para descolonizar las relaciones 
con lxs representantes de las sociedades artífices.

15 Flitsch, comunicación personal.



38 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Bibliografía 

Abercrombie, T. A.
1998 Pathways of Memory and Power. Ethnography and History 

Among an Andean People. The University of Wisconsin 
Press, Madison.

Arenas, P.
1998 Alfred Metraux: Momentos de su paso por Argentina. 

Mundo de Antes 1: 121-147.
Asensio, R.
2018 Señores del Pasado: Arqueólogos, Museos y Huaqueros en 

Perú. Instituto de Estudios Peruanos, Lima. 
Bachmann-Medick, D.
2016 Cultural turns: New orientations in the study of culture. 

De Gruyter, Berlin/Boston.
Baur, J.
2010 Was ist ein Museum? Vier Umkreisungen eines 

widerspenstigen Gegenstands. En: Baur, J. (ed.): 
Museumsanalyse: Methoden und Konturen eines neuen 
Forschungsfeldes, pp. 15-48. Transcript, Bielefeld.

Bennett, T.
1995 The Birth of the Museum: History, Theory, Politics. 

Routledge, London.
Bernand, C.
2018 El reto de las historias conectadas. Historia Crítica 70: 

3-22.
Braudel, F.
1949 La Méditerranée et le monde méditerranéen à l‘époque de 

Philippe II, Tome 1. Armand Collin.
Braveman, R. A.
1972 The Diffusion of Ashanti political art. En: Fraser, D. & Cole, 

H. M. (eds.): African Art and Leadership. The University 
of Wisconsin Press, Madison. 

Dean, C. J.
2010 A culture of stone: Inka perspectives on rock. Duke 

University Press.
Duby, G.
1986 Die drei Ordnungen. Das Weltbild des Feudalismus. 

Suhrkamp, Frankfurt/M. 



39OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS

Eco, U.
1986 Art and beauty in the middle ages. Yale University Press, 

New Haven.
Findlen, P.
2012 The Museum. Its Classical Etymology and Renaissance 

Genealogy. En: Carbonell, B. M. (ed.): Museum Studies. 
An Anthology of contexts, pp. 23-45. Wiley-Blackwell, 
Malden/Oxford.

Flitsch, M.
2014 On Human Skill. Anthropological Perspectives on a New 

Appreciation of Practical Knowledge. Inaugural Lecture. 
Völkerkundemuseum der Universität Zürich, Zürich.

2019 Könnerschaft in ethnologischen Sammlungen. Über 
transprofessionelle Zusammenarbeit im Museumsdepot 
als Chance. En: Edenheiser, I. & Förster, L. (eds.): 
Museumsethnologie – Eine Einführung: Theorien – 
Debatten – Praktiken, pp. 226-247. Reimer, Berlin.

Gänger, S.
2014 Relics of the past: the collecting and study of Pre-Columbian 

Antiquities in Peru and Chile, 1837-1911. Oxford University 
Press, Oxford.

Geurds, A.
2018 Globalization processes as recognized in the Americas. 

En: Hodos, T. et al. (eds.): The Routledge Handbook of 
Archaeology and Globalization, pp. 173-176. Abingdon, 
Routledge.

González Casanova, P.
1969 El colonialismo interno. En: ibíd.: Sociología de la 

explotación. Siglo XXI Editores, México.
Gruzinski, S.
1991 La colonización de lo imaginario: sociedades indígenas y 

occidentalización en el México español. Siglos XVI-XVIII. 
Fondo de Cultura Económica, México D.F.

Gurjewitsch, A. J.
1978 Das Weltbild des mittelalterlichen Menschen. Verlag der 

Kunst, Dresden.
Harms, R. W.
1981 River of Wealth, River of Sorrow. Yale University Press, 

New Haven.



40 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Heiser, J.
2019 Kuratoren – die neuen Sündenböcke? Deutschlandfunk. 

Disponible en: https://www.deutschlandfunk.de/museen-
und-kunstinstitutionen-kuratoren-die-neuen.1184.
de.html?dram:article_id=440525 (último acceso: 09.12.2019).

Helms, M.
1996 Essay on objects: Interpretations of distance made tangible. 

En: Schwarz, S. (ed.): Implicit Understandings: Observing, 
Reporting and Reflecting on the Encounters between 
Europeans and Other Peoples in the Early Modern Era, 
pp. 355-377. Cambridge University Press, Cambridge.

Hoffmann, B.
2012 Das Museumsobjekt als Tausch- und Handelsgegenstand: 

Zum Bedeutungswandel musealer Objekte im Kontext der 
Veräußerungen aus dem Sammlungsbestand des Museums 
für Völkerkunde Berlin. LIT, Münster.

Julien, C. J.
1999 History and Art in Translation: The Paños and Other 

Objects Collected by Francisco de Toledo. Colonial Latin 
American Review 8 (1): 61-89.

Kraus, M.
2000 ‚... ohne Museum geht es nicht‘. Zur Geschichte der 

Völkerkunde in Marburg. En: Voell, S. (ed.): ‚... ohne 
Museum geht es nicht‘. Die völkerkundliche Sammlung 
der Philipps-Universität Marburg, pp. 31-65. Curupira, 
Marburg.

2003 Die Flickschusterei des Fortschritts. Anpassung als 
Sachzwang bei der Entstehung der Ethnologie? En: Kraus, 
M. & Münzel, M. (eds.): Museum und Universität in der 
Ethnologie, pp. 227-245. Curupira, Marburg. 

Kühnhardt, L. & Mayer, T. (eds.)
2017 Bonner Enzyklopädie der Globalität. Springer VS, 

Wiesbaden.
2019 Introduction: The Bonn Handbook of Globality. En: 

ibíd. (eds.): The Bonn Handbook of Globality, pp. 1-15. 
Springer, Cham.

McCaskie, T. C.
1983 Accumulation, wealth and belief in Asante history: I. To the 

close of the nineteenth century. Africa 53 (1): 23-43.



41OBJETOS, COLECCIONISMO, MUSEOS Y LOS GLOBAL TURNS

Mignolo, Walter
2005 The Idea of Latin America. Blackwell Publishing, Malden/

Oxford/Victoria.
Montero Fayad, V.
2020 (en prensa). Tras los pasos de la repatriación de la estatua nº 

155 de San Agustín: Biografía del patrimonio arqueológico 
en Colombia. En: La repatriación de bienes culturales en 
el derecho internacional: una mirada desde la óptica de los 
países de origen. Universidad de Antioquia, Medellín.

Nentwig, I.
2009 Der Einbruch der Philologie in die Völkerkunde. Zur 

Geschichte der Asien-Ethnologie in Leipzig. En: Deimel, 
C., Lentz, S. & Streck, B. (eds.): Auf der Suche nach Vielfalt. 
Ethnographie und Geographie in Leipzig, pp. 79-94. 
Leibniz-Institut für Länderkunde, Leipzig.

Noack, K.
2015 Museum und Universität: Institutionen der Ethnologie 

und Authentizität der Objekte. Rückblicke, gegenwärtige 
Tendenzen und zukünftige Möglichkeiten. En: Kraus, M. 
& Noack, K. (eds.): Quo vadis, Völkerkundemuseum, pp. 
41-68. Transcript, Bielefeld. 

2016 Abgrenzungsfeld ethnologische Forschungssammlung. 
En: Walz, M. (ed.): Handbuch Museum, pp. 166-168. JB 
Metzler, Stuttgart.

2017 Museum. En: Kühnhardt, L. & Meyer, T. (eds.): Bonner 
Enzyklopädie der Globalität, pp. 955-967. Springer, 
Wiesbaden.

Pratt, M. L.
1992 Imperial Eyes: Travel Writing and Transculturation. 

Routledge, London/New York.
Rivera Cusicanqui, S.
2010a Violencias (re) encubiertas en Bolivia. Piedra rota, La Paz. 
2010b Ch’ixinakax utxiwa. Una reflexión sobre prácticas y discursos 

descolonizadores. Tinta Limón, Buenos Aires.
Scholz, N.
2009 Völkerkundliche Sammlungen an deutschen Universitäten 

und ihr Einsatz in der Lehre. Tesis de Maestría. Philipps-
Universität Marburg, 129 pp. (Inédito).



42 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Sturtevant, W. C.
1969 Does Anthropology need museums? Proceedings of the 

Biological Society of Washington 82: 619-650.
Thomas, N.
2010 The Museum as method. Museum anthropology 33 (1): 

6-10. 
Vermeulen, H. F.
2015 Before Boas: the genesis of ethnography and ethnology in 

the German Enlightenment. University of Nebraska Press, 
Lincoln/London.

Wilks, I.
1975 Asante in the Nineteenth Century: The Structure and 

Evolution of a Political Order. Cambridge University Press, 
London.



Investigación de los legados
– Perspectivas desde museos
y colecciones universitarias

en Europa





[45]

Lidiando con el pasado colonial
en el Weltmuseum Wien: perspectiva

de una curadora*

Claudia Augustat**

De Museo de Etnología a Weltmuseum Wien

Tras permanecer cerrado durante casi tres años, el 25 de octubre de 2017 
el Weltmuseum Wien (Museo del Mundo Viena) abrió sus puertas (figura 
2.1). Alrededor de siete mil visitantes asistieron a la celebración en la 
Heldenplatz (Plaza de los Héroes), la sede del museo en el corazón de 
Viena. El magnífico espectáculo con músicxs y bailarinxs provenientes 
de los cinco continentes fue curado por el artista austriaco André Heller. 
Esa misma noche y al día siguiente –el día nacional de Austria–, dos mil 
visitantes hicieron fila para visitar el museo por primera vez y otrxs cinco 
mil acudieron especialmente para ver la nueva exposición permanente 
del museo. Este excepcional interés público quizá se puede atribuir al 
hecho de que el museo como tal estuvo cerrado durante casi quince años. 

El año 2004 estuvo cerrado por remodelación, pero la exposición 
permanente estaba fuera de servicio ya desde el año 2000. Entre 2007 y 
2015 el museo funcionó más como un salón de arte, exhibiendo mues-
tras temporales. El proceso de remodelación comenzó en 2012, cuando 

* Este artículo fue publicado primero en inglés: Augustat, C. 2018. Dealing with 
the colonial past at the Weltmuseum Wien. A curator’s perspective. En: Journal of 
Museum Ethnography  32: 17-31. Fue traducido al español por Rosario Carmona 
Yost.

** Claudia Augustat es custodia de la Colección de Arqueología y Etnografía de 
Sudamérica del Weltmuseum Wien, Viena, Austria. E-mail: Claudia.Augustat@
weltmuseumwien.at.



46 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Steven  Engelsman fue nombrado nuevo director y el museo aún se llama-
ba Museo de Etnología. La anterior exposición permanente se basaba en 
los departamentos y colecciones regionales del museo, con un marcado 
enfoque etnográfico. Durante el proceso de remodelación Engelsman 
propuso entregarle otro enfoque al museo y cambiarle el nombre:

Como institución científica, el museo explicó el orden mundial y, al mismo 
tiempo, legitimó el proyecto colonial. El fin del colonialismo después de la 
Segunda Guerra Mundial llevó a los museos etnográficos del mundo a una 
profunda crisis por primera vez; solo lentamente se comenzó a comprender 
que tenía que producirse una alteración de su legitimidad, así como, 
inevitablemente, una alteración de su significado. El museo etnográfico 
como “manual” sobre “pueblos exóticos” ya no tenía asidero. De hecho, 
mientras tanto, la gente de estas tierras misma vivía en los antiguos Estados 
coloniales. Se necesitaron más de cuarenta años para que un cambio en los 
museos etnográficos se hiciera efectivo. En lugar de hablar sobre y evaluar 
a lxs otrxs, unx comenzó a cuestionar sus propias estructuras y visiones 
del mundo, y a involucrar a las personas afectadas en el museo. Desde ese 
momento y bajo el eslogan de la “inclusión”, los museos se esforzaron en 
establecer relaciones de colaboración con los países de donde provienen 
sus colecciones. (Böhacker 2017: 316)

Figura 2.1. El Weltmuseum Wien se encuentra en el antiguo palacio imperial
de los Habsburgo. Foto: KHM-Museumsverband.



47LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN

Luego de una discusión interna, encontramos un nombre que se en-
focaba más en las relaciones que en una disciplina científica: Weltmuseum  
Wien. Es un nombre muy abierto que posiciona al museo como un espacio 
donde Viena/Austria se encuentra con el mundo. Este encuentro tiene va-
rias aristas, como las colecciones que cuentan historias de cruces coloniales 
y apropiación científica, exposiciones en las que participan miembros de 
la diáspora que viven en Viena (Out of the Box 2017/2018) y comunidades 
que celebran sus culturas en nuestro Salón de las Columnas (Día de los 
Muertos, Festival Cultural Brasilero). Ejemplos que demuestran que las 
relaciones que queremos discutir y crear en nuestro museo son sumamente 
complejas, a veces muy delicadas, y pueden cambiar en el tiempo.

Cómo comenzar

El concepto central de la exposición permanente se desarrolló a partir de 
la intención de retratar la relación entre Viena/Austria y el mundo. Steven 
Engelsman y nuestra anterior curadora general, Barbara Plankensteiner, 
ahora directora del museo etnológico Museum am Rothenbaum en 
Hamburgo, definieron líneas muy abiertas para las nuevas salas: éstas 
deben exhibir nuestras colecciones más importantes y famosas y explicar 
cómo llegaron a Austria. Por lo tanto, la relación entre Viena/Austria 
y el mundo, y cómo este vínculo se inscribe en nuestras colecciones, 
se convirtió en el eje de la nueva exposición permanente. No fue sino 
hasta después de la reapertura que la radicalidad de este cambio se hizo 
evidente, cuando recibimos cartas de lxs visitantes lamentándose de 
que el museo fuera tan diferente a lo que había sido durante el siglo XX. 
Algunxs incluso señalaban que ya no éramos un museo etnológico, sino 
que nos habíamos convertido en un “museo multipropósito” poscolonial. 
Desde luego, acogemos con agrado estas críticas, aunque no me atre-
vería a considerarnos un museo poscolonial. Obviamente dimos pasos 
significativos en esta dirección, en donde quizás el más importante fue 
destinar una sala específica al tema del colonialismo y, para resaltar su 
relevancia, la ubicamos justo después de una de las cuatro entradas a la 
exposición permanente. Nuestra intención fue que lxs visitantes adopta-
ran esta perspectiva para visitar las otras salas. También hay un vestíbulo, 
que usamos para exhibiciones temporales relacionadas con el tema.1

1 Durante la reapertura expusimos la intervención artística “The Master Narrative” 
de la artista austriaca Lisl Ponger.



48 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

En esta ocasión no puedo explicar toda la propuesta de la sala. Los 
museos etnográficos y el colonialismo forman parte de una historia 
compleja, sobre la cual hay diversas formas de relatarla. Como curadora 
general de la exposición formulé diferentes conceptos. Finalmente deci-
dimos centrarnos en el entrelazamiento entre nuestras colecciones y el 
pasado colonial, y sus consecuencias en el futuro quehacer del museo. 
Hice confluir estos dos asuntos porque considero que enfrentar nuestro 
pasado colonial no solo es importante para generar conciencia, sino 
también para aprender de él.

La sala (figura 2.2) se compone de diferentes estructuras: dos muros 
a la izquierda y a la derecha de la entrada principal que presentan la 
introducción, seis paredes temáticas y una gran mesa multimedia en el 
centro. Toda la infraestructura es blanca, lo cual caracteriza a las salas 
que se centran en el discurso (“Mundo en Movimiento”) o que tienen 
con un enfoque más experimental (“Un Mosaico Austriaco de Brasil”). 
Las salas negras abordan la colección y sus historias (“1873 Japón Viene 
a Europa”, “Benín y Etiopía”).2 El muro de introducción presenta un 
breve texto que explica a lxs visitantes sobre qué trata la sala:

La mayoría de la población mundial estuvo dominada por potencias 
extranjeras entre los años 1500 y 1920. Este régimen externo se caracterizó 
por los conflictos y la explotación, y es en este contexto que surgen los 
museos etnográficos durante los siglos XIX y XX, los cuales modelaron 
creencias estereotipadas de culturas lejanas o colonizadas. Como nuestro 
museo fue uno de los que se beneficiaron de esta expansión colonial 
europea, las historias detrás de muchos objetos y su adquisición están 
llenas de apropiación y violencia colonial. Y aunque las colonias lucharon 
y después de la Segunda Guerra Mundial progresivamente se les otorgó 
la independencia, el tiempo pareció quedar detenido en los museos 
etnográficos. Es recién durante la década de 1980 que las arraigadas 
y, aparentemente, atemporales concepciones de “nosotrxs” y “ellxs” 
comienzan a ser cuestionadas tímidamente. Hoy nos enfrentamos a nuestro 
pasado colonial no solo con el objetivo de generar conciencia, sino también 
para aprender de él. Finalmente, el modo en que trabajemos nuestras 
colecciones y tratemos a las personas vinculadas con ellas en el presente, 
modelará la imagen de las colecciones etnográficas en el futuro. (Texto de 
la exposición)

2 Este sistema de color no se determinó al inicio de la fase de planificación, sino que 
se desarrolló con diseñadorxs durante el proceso.



49LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN

Otro elemento presente en el muro de introducción son las llamadas 
“Cabezas Parlantes”, que también se pueden encontrar en otras salas: 
diversas pantallas con videos en donde personas presentan breves expli-
caciones sobre el tema de la sala. Para “En la Sombra del Colonialismo” 
invitamos a académicxs de otros museos y universidades a explicar qué 
es el colonialismo, por qué es importante discutirlo hoy y qué rol pue-
den asumir los museos etnográficos en la materia. Estas declaraciones 
en video también pueden incluir críticas hacia el modo en que nosotrxs 
trabajamos como museo, como por ejemplo la declaración de Joe Hor-
se Capture de la Minnesota Historical Society (Sociedad Histórica de 
Minnesota), quien menciona que “si realizas una exposición nativa [...] 
no consultas a los nativxs americanxs. [...] Lxs sitúas como colaborador-
xs, de este modo su opinión sobre los objetos expuestos tiene el mismo 
valor.” Si bien estoy completamente de acuerdo con esta afirmación, 
no pudimos establecer este tipo de colaboración durante el proceso de 
remodelación debido a la falta de tiempo y recursos.

Otras declaraciones señalan que el colonialismo no es solo un 
apartado de la historia, sino que es más bien un proyecto, una forma 
de pensar, que aún influye en nuestro presente. La antropóloga Laurie 

Figura 2.2. Visión general de la sala “En la Sombra del Colonialismo”.
Foto: KHM-Museumsverband.



50 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Graham, de la Universidad de Iowa, afirma que “el colonialismo es una 
situación en la que un grupo de personas impone su forma de ser y de 
pensar, su voluntad, sobre los miembros de otro grupo social”. Este es 
un potente argumento de que el colonialismo también es una actitud, 
que no se restringe a un tiempo o espacio determinados. Argumento que 
se realza cuando el historiador Walter Sauer de la Universidad de Viena 
lo contextualiza en el pasado y el presente austriacos: “Hubo tendencias 
coloniales muy fuertes (en la monarquía de los Habsburgo), y es por eso 
que nunca nos hemos desvinculado del colonialismo y del racismo efec-
tivamente. Esta herencia de arrogancia cultural aún la podemos observar 
en la actualidad.” En otras palabras, las Cabezas Parlantes proporcionan 
reflexiones sobre la complejidad y la extensión del colonialismo.

En el segundo muro de introducción quisimos generar conciencia 
entre lxs visitantes acerca de que la historia del colonialismo tiende a ser 
contada por lxs colonizadorxs. El muro tiene integrado un escaparate 
de tubos de bambú grabados provenientes de Nueva Caledonia. En el 
texto acompañante se lee:

Evidenciando talento e ingenio, los dibujos grabados ilustran cómo se 
sentían lxs habitantes de Nueva Caledonia respecto al gobierno colonial 
francés. El lenguaje visual retrata las plazas de los pueblos y las casas con 
techos cónicos, jardines irrigados, tubérculos, corrales de aves y la pesca, 
así como la captura de tortugas. También exhibe barcos de vela anclados, 
caballos, jinetes, soldados con rifles e isleños con bastones y hachas.

Estos dibujos ofrecen una mirada diferente y muestran cómo las 
personas colonizadas documentaron su propia historia–una perspectiva 
de la representación del colonialismo absolutamente obviada en los 
museos europeos.3

Preguntas en lugar de respuestas

Nos percatamos que la complejidad y la amplitud del tema del colonia-
lismo eran un gran desafío para lxs visitantes. ¿Qué podíamos hacer para 
que pudieran enfrentar más fácilmente tal desafío? Decidimos trabajar 
con preguntas.

3 De hecho, uno de los conceptos descartados para la sala fue el de contar las historias 
del colonialismo solo desde la perspectiva de lxs colonizadxs.



51LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN

Como éstas no pueden ser respondidas fácil o inequívocamente, fueron 
pensadas como un elemento de reflexión y discusión. Tres de las preguntas 
se refieren al vínculo de nuestro museo con el pasado colonial, mientras 
que el resto se centra en la práctica museal actual. Esta división se hizo 
porque observar el pasado no debía ser un fin en sí mismo, sino algo que 
nos entrega la posibilidad de repensar nuestros propios actos y mejorar 
nuestro quehacer. (Texto de la exposición)

La primera pregunta es: “¿Qué tiene que ver Austria con el colo-
nialismo?”. Aunque esta pregunta no fue la primera que se nos vino a 
la mente, frecuentes conversaciones informales durante el proceso de 
planificación nos enfrentaron a la opinión de que el Weltmuseum Wien 
no necesitaba una sala centrada en el colonialismo, porque Austria no 
fue una potencia colonial y, por ende, no tenía nada que ver con el 
colonialismo. A pesar de que hace años una parte del público austriaco 
considera obsoleta la idea de que Austria no tiene un pasado colonial, 
nos sentimos obligadxs a adoptar una posición clara al respecto. 

El país se benefició de la expansión europea y formó parte del sistema 
colonial. Aunque Austria no tenía significativas colonias de ultramar, no 
obstante, sus múltiples intentos, estuvo muy involucrada en el proyecto 
colonial y apostó insistentemente por poseer tierras fuera de Europa, una 
y otra vez. Partes de nuestras colecciones son testimonio de que tanto 
la Monarquía de los Habsburgo como individuos austriacos estaban 
implicados en el colonialismo europeo a través de alianzas políticas, 
intereses comerciales, trabajo misionero o supuestas expediciones 
científicas. Las experiencias de Austria en el extranjero y su legado 
material no solo modelaron concepciones coloniales sobre el mundo, 
sino que también siguen teniendo un efecto hasta el día de hoy. (Texto 
de la exposición)

Sin embargo, esta parte de la historia austriaca es difícil de aceptar 
para algunxs visitantes, y ya se nos ha acusado de distorsionar el pasado.

Las dos siguientes preguntas abordan el cómo los objetos ingresaron 
a nuestro museo. Fueron “¿Saqueados? ¿Regalados? ¿Intercambiados?” 
O, “¿Robados? ¿Comprados? ¿Negociados?”. Elegimos dos ejemplos 
que permiten profundizar sobre la compleja historia de adquisición de 
las colecciones y guardan relación con la noción de agencia. El primer 
ejemplo es tomado de la colección de África y revela el vínculo entre la 
práctica de coleccionar y la expansión colonial:



52 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Los ejemplos de las colecciones de Alfred Ludwig Sigl examinan las historias 
de adquisición de finales del siglo XIX detrás de objetos provenientes de la 
actual Tanzania y Estados adyacentes. El contexto de adquisición de tales 
objetos también se caracterizó por la violencia directa y estructural. Aunque 
los documentos, las fotografías y otros objetos ayuden a comprender mejor 
la historia detrás de un objeto, es casi imposible conocerla por completo. 
Si bien los objetos expuestos evidencian ciertos aspectos coloniales, 
empezando por el nombre del coleccionista y su biografía, sus complejos 
significados no pueden reducirse a esta única perspectiva. […] Alfred 
Ludwig Sigl (1854-1905) fue el hijo de un magnate industrial, quien durante 
el inicio de la colonización de Tanzania entró al servicio de la Compañía 
Alemana de África Oriental y más tarde el Schutztruppe (ejército colonial). 
Durante su estadía en la colonia desempeñó varios cargos militares, siendo 
el último el de comisionado de distrito en Pangani. El interés de Sigl por 
imponer el pensamiento colonial y su jerarquización se puede deducir 
claramente de sus actividades e informes. (Texto de la exposición)

El otro ejemplo analiza la noción de agencia indígena en el comercio 
de objetos, un concepto a menudo omitido porque muchos objetos de 
museo se asocian al poder, la fuerza y la apropiación coloniales.

Los colonizadxs no siempre estuvieron indefensxs ante quienes tenían 
el poder. Algunos objetos fueron retenidos del comercio, mientras que 
otros fueron activamente promovidos, tales como ciertos objetos rituales 
desgastados y tallados novedosos. Los objetos malagganes de la isla de 
Nueva Irlanda, en el este de Nueva Zelanda, fueron muy codiciados en 
el comercio de arte colonial. Durante la segunda mitad del siglo XIX se 
enviaron grandes cantidades a Europa y algunos llegaron a los museos. Las 
expresivas máscaras con motivos de animales mitológicos y plantas fueron 
confeccionadas especialmente para rituales de muerte anuales malagganes. 
Concluida la ceremonia de veneración de unx muertx, las máscaras 
perdían su función ritual. Las máscaras solo se utilizaban una vez y luego 
se las destruían o las dejaban en el bosque para que se pudrieran. […] Las 
ceremonias de veneración eran el ritual más importante para mantener el 
contacto con lxs antepasadxs y asegurar su benevolencia. Gracias a éstas, 
los jardines se mantenían fértiles y las redes de pesca llenas. Cuando lxs 
europexs llegaron, se hicieron cargo no solo de la tierra sino también de la 
conexión con lxs antepasadxs; se convirtieron en lxs nuevxs benefactorxs. 
El traslado de enormes cantidades de bienes comerciales evidencia este 
cambio. La venta de las máscaras malagganes buscaba restablecer la 
conexión de la población local con lxs antepasadxs a través de Europa. De 
este modo, la población pudo recuperar su agencia e integrar al colonizador 



53LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN

a través del comercio de máscaras mediado por su propia cosmovisión. 
(Texto de la exposición)

Como ya señalamos, las otras preguntas nos ayudan a repensar nues-
tras propias prácticas como museo. Una de las preguntas más importantes 
de los últimos años fue: “¿A qué lugar pertenecen los antepasados?” 
Creo que hoy la mayoría de los museos responderían que pertenecen a 
su tierra y su gente. En la actualidad, la repatriación de restos humanos 
es una práctica común, aunque nunca fácil, de los museos etnográficos.

El 20 de mayo de 2015 el Weltmuseum Wien organizó una ceremonia para 
devolver oficialmente a una delegación maorí de Nueva Zelanda restos 
humanos, entre ellos un cráneo maorí, el cuerpo de un niño momificado, 
un ataúd con restos de esqueleto y nueve vértebras humanas con una pieza 
tejida de lino. Exhumados en 1882 de las tumbas maoríes sin ninguna 
preocupación moral por el científico naturalista Andreas Reischek, los 
restos fueron repatriados y formalmente recibidos en el Museo Te Papa 
Tongarewa en Wellington. Después de ser entregados a familiares cercanos, 
los restos de los ancestros maoríes volverán a ser enterrados en sus hogares. 
(Texto de la exposición)

La siguiente pregunta es: “¿Cómo coleccionamos hoy?”. 

Los esfuerzos de adquisición siguen siendo una de las tareas más 
importantes de un museo. En nuestros días, los museos se enfocan en la 
cuidadosa selección de nuevas piezas para las colecciones existentes, así 
como en adquisiciones especiales para sus exposiciones. Esta es la única 
manera de registrar procesos de cambio en el presente. Después de todo, 
las historias que contamos en nuestras exposiciones pueden ser todo menos 
concluidas. (Texto de la exposición) 

Partí de esta pregunta para repensar un viaje de adquisición que hice 
el 2005 al territorio de lxs saamaka en Surinam.

El viaje a Surinam fue mi primer viaje de adquisición como joven curadora. 
Christine Samson, quien había trabajado con lxs saamaka como maestra, 
me ayudó en los preparativos, a establecer contactos y me acompañó. Las 
personas fueron maravillosamente amables al darnos la bienvenida. Sin 
embargo, no le destiné al viaje el tiempo suficiente y solo nos quedamos 
con lxs saamaka durante ocho días, por lo que apenas tuve la oportunidad 
de conocerlxs. Mi única misión era seleccionar objetos. Hoy observo ese 



54 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

viaje de manera bastante crítica. Opto, hoy en día, por trabajar con colegas 
que cuenten con relaciones sólidas y duraderas con un grupo. (Texto de 
la exposición)

Esta sección de la sala fue recurrentemente mencionada en los artí-
culos de prensa sobre la reapertura del museo, tal vez porque el análisis 
autocrítico del trabajo no es una práctica habitual en los museos y, en 
caso de que se realice, generalmente no se expone al público.

Otra sección de la sala que se cita con frecuencia se enfoca en la 
pregunta: “¿Puede un museo guardar un secreto?”.

Nuestras colecciones también incluyen objetos sagrados a los cuales, 
según su propósito original, solo un grupo limitado de personas tenía 
acceso. Usualmente, su estatus especial requería secretismo, por lo que su 
exhibición pública a menudo era descartada. ¿Cómo fue posible que objetos 
tan importantes terminaran en un museo? La violencia colonial, el impacto 
de las misiones y las crisis de los sistemas tradicionales de creencias y valores 
pueden dar respuesta a esa pregunta. Algunos objetos fueron robados y 
otros fueron entregados deliberadamente. A pesar del cómo estos objetos 
pasaron a ser parte de nuestras colecciones, resulta necesario preguntarnos 
cómo queremos tratarlos hoy. ¿En qué modo son importantes actualmente? 
¿Qué podemos nosotrxs revelar? ¿Qué prohibiciones queremos o debemos 
respetar? ¿Cuáles son las historias que podemos contar con estos objetos? 
(Texto de la exposición)

A veces he visto en otros museos este tipo de objetos detrás de una 
cortina, con un texto que les informa a lxs visitantes sobre sus restriccio-
nes, dejándoles a ellxs la decisión de respetarlas o no. Según mi opinión, 
esta solución denota una fuerte actitud colonial, pues reproduce la viola-
ción de los derechos culturales. Lo que decidí fue poner los instrumen-
tos musicales sagrados/secretos de lxs macuna en una vitrina, pero que 
está hecha de vidrio opalino y lxs visitantes no pueden ver su interior. 
Los textos adicionales explican a lxs visitantes quiénes son lxs macuna, 
por qué sus instrumentos son secretos y qué significaría para ellxs que 
violásemos su confidencialidad. También se explica que la comunidad 
se beneficia gracias a la música que se toca con estos instrumentos, y se 
invita a lxs visitantes a presionar un botón que la reproduce.

En un escenario ideal, por supuesto, lo mejor hubiese sido contactar 
a lxs macuna y discutir con ellxs cómo sus instrumentos sagrados/secretos 
habían terminado en el museo, y si deberían ser exhibidos o repatriados. 



55LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN

Lamentablemente, no siempre es posible consultar debido a la falta de 
recursos. Sin embargo, la decisión de disponerlos de este modo plantea 
el tema de los objetos secretos de nuestra colección al público en general 
y, finalmente, también a lxs propixs macuna. Stephen Hugh-Jones, un 
reconocido antropólogo de Cambridge, conversó con lxs macuna sobre 
nuestra exhibición en una visita el año pasado. En la opinión de ellxs, los 
instrumentos no pertenecen a Austria y deben ser devueltos. No obstante, 
con este caso podemos ver cuán complejos son los asuntos de repatriación; 
las personas con las que Hugh-Jones conversó no son las mismas que las 
de quienes provienen los instrumentos. Dado que los instrumentos ocupan 
el lugar de un antepasado de un cierto grupo de parentesco, los asuntos 
de la devolución solo se podrían discutir con este grupo en específico. 
Esperamos ponernos en contacto con ellxs pronto, y tal vez en el futuro 
la vitrina pueda transformarse en una muestra de devolución.

Nuestra sala “En la Sombra del Colonialismo” puede plantear solo 
una serie acotada de preguntas relevantes. Además, en mi opinión, una 
exposición es más un aperitivo que una comida completa. Debido a que 
el colonialismo es un tema tan importante para nuestros museos, quisi-
mos tener la oportunidad de contribuir con más preguntas e historias. 
Éste es el rol de la mesa multimedia del centro de la sala (figura 2.3), 
la cual presenta una selección de casos que animen a lxs espectadorxs a 
tomar una posición. La tabla siempre está en progreso, ya que podemos 
agregar casos en cualquier momento. Esto ya se hizo hace unos meses.

Figura 2.3. Pregunta adicional en la mesa multimedia. Foto: Claudia Augustat.



56 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Una cabeza de lxs munduruku 

Una cabeza ceremonial de lxs munduruku, una antigua sociedad de 
cazadorxs de cabezas, se exhibe en la sala “Un Mosaico Austriaco de 
Brasil” (figura 2.4). La expusimos de acuerdo a las directrices de ICOM 
y de la Asociación Alemana de Museos. Éstas abordan explícitamente 
los restos humanos en el contexto de la caza de cabezas: “Incluso si […] 
existe un contexto de injusticia, factores adicionales pueden hacer que el 
evento en general se observe bajo una perspectiva diferente. Por ejemplo, 
éste podría ser el caso con aquellas culturas que estaban familiarizadas y 
practicaban la caza de cabezas. Al hacerlo, honraban tanto al vencedor 
como a la persona asesinada como oponentes dignos. Matar al enemigo 
y hacer uso de sus restos físicos fueron actos socialmente aceptados en 
esas culturas”. El motivo principal por el que expusimos esta cabeza 
ceremonial fue que quisimos contar la historia de los pueblos indígenas 
que reivindican su pasado como cazadorxs de cabezas con el objetivo 
de empoderarse en su lucha contra las represas hidroeléctricas, que 
amenazan su territorio y sus vidas.

Figura 2.4. Muestra de una cabeza ceremonial de lxs munduruku.
Foto: KHM-Musuemsverband.



57LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN

En el presente, la cabeza expuesta compone una narrativa sobre la 
tradición de resiliencia y resistencia de lxs munduruku. Permite visualizar 
materialmente la costumbre de los conflictos armados de lxs munduruku 
en el pasado y a la vez se ha transformado en un símbolo de la resistencia 
política contemporánea. La cabeza conecta el pasado con el presente, 
mientras destaca el contraste entre la tradición de los símbolos de guerra 
y la transformación de éstos en herramientas de resistencia actual. (Texto 
de la exposición)

Sin embargo, en noviembre de 2017 surgió un debate público sobre 
la exposición en los medios de comunicación austriacos. El debate sobre 
el correcto trato de restos humanos en Viena se inició con la subasta “Arte 
Tribal” en la casa de subastas Dorotheum. Algunas de las piezas que debían 
rematarse como obras de arte fueron hechas con restos humanos, pero 
debido al amplio rechazo público, Dorotheum finalmente las retiró de 
la subasta. Cuando, en ese entonces, el director del Weltmuseum Wien, 
Steven Engelsman, dio una conferencia en Dorotheum, el debate público 
se expandió a los restos humanos de la exposición permanente del museo. 
Lxs detractorxs argumentaban que la cabeza se exhibía rodeada de plumas 
fuera de contexto y sin información sobre su procedencia. Esto último es 
correcto, solo se menciona que el zoólogo austriaco Johann Natterer se 
apropió de la cabeza alrededor de 1830, pero los detalles de esta adquisición 
no se mencionan porque los archivos del museo no tienen más información 
sobre este caso. Además, el asunto de la procedencia no tenía lugar en 
la línea curatorial de la sala, que expone la relación entre las colecciones 
históricas y los pueblos indígenas contemporáneos. El contexto cultural de 
la cabeza ceremonial se explica en las etiquetas y es dado con el montaje a 
través de las plumas como el atuendo del cazador de cabezas durante las 
ceremonias. Antes de la reapertura del museo, tuvimos el gran privilegio 
de recibir a personas munduruku tres veces, quienes unánimemente estu-
vieron de acuerdo con que la cabeza podía exhibirse porque se relacionaba 
con el pasado. Pero, por supuesto, el grupo del que se tomó la cabeza 
podría pensar de manera totalmente distinta sobre esto. Sin embargo, no 
es posible rastrear la pertenencia de la cabeza a un grupo específico. Lo 
más probable es que la cabeza provenga de lxs tenharims, un grupo con 
el que lxs munduruku sostuvieron una continua disputa durante la década 
de 1820. Lxs tenharims también fueron cazadorxs de cabezas y creo que 
es imposible adivinar lo que pensarían o sentirían acerca del montaje. 
Debemos ser cautelosxs de proyectar nuestra propia emoción sobre la 
exposición de la cabeza ceremonial en otras personas. Mathias Dusini 



58 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

escribió en la revista vienesa de la ciudad Falter: “La crítica solo expone 
la agenda de los críticos. Asumen el papel de defensores de víctimas que 
no se encuentran en ningún lugar. Mientras que los afectados [lxs mundu-
ruku] no expresaron ningún reparo, nosotros sí tenemos claro algo sobre 
el difunto: no fue asesinado por los perversos colonialistas sino por sus 
propios vecinos. ¿Por qué este cruel suceso debe mantenerse en secreto?”.

Otro argumento interesante en contra de la exhibición de la cabeza 
fue que los restos humanos en general no deben exhibirse en los museos. 
Sin embargo, ¿esta reivindicación universal no contradice el hecho de 
que los museos etnográficos abordan la diversidad cultural? La expo-
sición pública de restos humanos no es una invención de los museos 
etnográficos. Podemos encontrar esta práctica en muchas sociedades 
en el mundo, en donde los restos humanos son vistos como patrimonio 
cultural. Los museos etnográficos tienen una responsabilidad especial, 
porque protegen el patrimonio de otras personas. No creo que sea su 
obligación imponer su ética a lxs miembros de otro grupo social, pues 
esto volvería a ser una actitud colonial.

Los temas que presentamos en la sala “En la Sombra del Colonialis-
mo” también se abordan en otras salas del museo. A veces se quedan en 
segundo plano pues se priorizan otros temas, en otros casos los abordamos 
de manera explícita. Por ejemplo, en la sala “Benín y Etiopía. Arte, Poder, 
Resiliencia” se aborda la procedencia de las colecciones. Éstas llegaron 
a Europa como consecuencia de la oposición a las amenazas coloniales a 
finales del siglo XIX. Benín se opuso a los intereses británicos y el reino 
fue destruido, mientras que el emperador Menelik II de Etiopía generó 
alianzas y tratados con varias potencias europeas como la austrohúngara. 
Estos dos ejemplos distintos evidencian cuán complejas son las historias de 
nuestras colecciones, y tenemos que investigarlas como casos particulares 
para comprender su relación y entrelazamiento con el pasado colonial.

Conclusión

Ya mencioné el correo electrónico de un visitante que estaba muy decep-
cionado con nuestra nueva exposición permanente y que opinaba que ya 
no somos un museo etnológico sino un “museo multipropósito poscolo-
nial”. Mi primera reacción a este correo electrónico fue: “Sí, lo entendió, 
aunque no le guste”. Sin embargo, siendo honesta, no creo que seamos 
un museo poscolonial. En primer lugar, no tengo una definición concreta 



59LIDIANDO CON EL PASADO COLONIAL EN EL WELTMUSEUM WIEN

de lo que es o debería ser un museo poscolonial. En segundo lugar, el 
concepto general y las líneas curatoriales de las salas no se desarrollaron 
en estrecha colaboración con lxs representantes de las llamadas comuni-
dades de origen. No obstante, hicimos todo lo posible por comunicar de 
manera honesta el pasado colonial de nuestras colecciones, y es debido 
a este pasado que tenemos una responsabilidad especial con las personas 
que todavía se sienten conectadas a este patrimonio material. Intentamos 
incluir tantas perspectivas como nos fuera posible durante los cinco años 
transcurridos entre el primer concepto para la nueva exposición permanen-
te y la reapertura del museo. Y no estamos solxs en esta ambición y gran 
esfuerzo. En los últimos años, muchos museos han tratado de descolonizar 
su práctica bajo los principios de autoridad compartida, multivocalidad, 
multiperspectividad y democratización. No obstante, esto sucede frecuen-
temente en exposiciones. Cómo se beneficia el museo al presentarse como 
progresivo y poscolonial resulta obvio, mientras que el beneficio para las 
personas con las que trabajamos es, en algunos casos, más laxo e incierto.

Sin embargo, mi principal argumento de que estamos lejos de 
convertirnos en un museo poscolonial es el hecho de que el esfuerzo 
que ponemos en nuestras exposiciones casi no tiene ningún efecto en la 
estructura de nuestras instituciones; el organigrama de nuestro museo no 
ha cambiado mucho en los últimos veinte años. De hecho, en lugar de 
reflejar un proceso de democratización, se han creado más jerarquías. Por 
ejemplo, en 2012, los anteriormente independientes curadorxs regionales 
pasaron a constituir el departamento de adquisición e investigación, y 
se creó el cargo de curadorx general. Las jerarquías en sí mismas no son 
negativas, pueden ser útiles para mediar procesos de toma de decisión 
desde las bases hacia arriba, pero en muchos museos es al revés, es decir, 
las jerarquías son un instrumento de poder que omite la transparencia y 
la multivocalidad. Además, la diversidad en el departamento curatorial 
se da por las diferentes ciudadanías europeas, no a través de curadorxs 
de contextos internacionales o indígenas.

Creo profundamente que debemos ahondar en la estructura de un 
museo para descolonizarlo. Solo tres ejemplos breves: Nuestras bases de 
datos muestran cómo los objetos de fuera de Europa todavía se clasifican 
a través de una perspectiva científica occidental, una visión del mundo 
que no es neutral ni posee la verdad, sino que es eurocéntrica y apropiada. 
Debido al espacio reducido, nuestros depósitos están –por razones com-
prensibles– organizados de manera que ignoran los requerimientos de 
objetos sensibles o sagrados y de visitantes indígenas. Nuestro presupuesto 



60 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

anual normalmente no contempla recursos para trabajos colaborativos, que 
generalmente se financian con fondos externos y están relacionados con 
exposiciones específicas y proyectos temporales. A pesar de las restricciones 
presupuestarias, tener miembros del equipo dedicadxs al trabajo colabora-
tivo no debería ser algo especial, sino una parte integral de nuestro trabajo 
cotidiano. En un episodio de la serie de televisión estadounidense NCIS se 
dijo que “lo práctico dificulta lo real”. De alguna manera esto también se 
aplica a los museos etnográficos, renunciar a lo práctico como justificación 
podría ser un paso importante para descolonizar nuestro quehacer.

Agradecimientos: Esto no es un análisis científico acerca de cómo lidia-
mos con el pasado colonial en nuestro museo. Existen diferentes maneras 
para abordar este tema, tal como hay diferentes personas trabajando 
aquí. Es más bien una descripción reflexiva de lo que nosotrxs venimos 
haciendo, y con “nosotrxs” me refiero a toda la gente que contribuyó 
a la sala con contenidos, textos y declaraciones. A ellxs expreso mi más 
alto agrado: Cécile Bründlmayer, Nadja Haumberger, Gabriele Weiss, 
Stefanie Anton, André Baumgart, Julia Binter, Cunera Buijs, Joe Horse 
Capture, Andreas Dafinger, Carl Deussen, Sarah Engelsberger, Tamara 
Gabriel, Laura Graham, Claudia Haas, Arapata Hakiwai, Jonathan Hill, 
Temi Odumosu, Rhonda Paku, Moana Parata, Haami Piripi, Barbara 
Plankensteiner, Miria Pomare, Richard Price, Sally Price, Wolfgang Ptak, 
Lisa Rail, Walter Sauer, Jacquetta Swift, Bruno Verbergt y Robin Wright.

Bibliografía

Augustat, C., Bründlmayer, C., Haumberger, N. & Weiss, G.
2017 En la Sombra del Colonialismo: textos de la exposición.
Böhacker, A.
2017 A Necklace of Stories. The New Weltmuseum Wien. En: 

Schicklgruber, C. (ed.): Weltmuseum Wien, pp. 315-327. 
KHM-Museumsverband. 

Deutscher Museumsbund e.V.
2013 Recommendations for the Care of Human Remains in 

Museums and Collections. Disponible en: https://www.
museumsbund.de/wp-content/uploads/2017/04/2013-
recommendations-for-the-care-of-human-remains.pdf 
(último acceso: 09.12.2019).



[61]

Ayoréode - Museo BASA.
Desentrañando una red glocal

Naomi Rattunde*

Introducción

En julio de 2017, el Museo BASA (Colección de las Américas de Bonn) del 
Departamento de Antropología de las Américas de la Universidad Bonn 
recibió la donación de más de un centenar de objetos de lxs ayoréode, 
coleccionados entre 1969 y 1970 por Ulf Lind durante su investigación 
etnográfica en la misión El Faro Moro, Paraguay. Tras haber guardado 
dicha colección durante casi cincuenta años en su domicilio, Lind quiso 
sacarla del ámbito privado y decidió colocarla en nuestras manos, donán-
dola a la colección-museo del Departamento en donde había presentado 
su tesis doctoral sobre la medicina de lxs ayoréode. Desde nuestro primer 
contacto, establecido gracias a María Susana Cipolletti, Lind expresó 
su deseo explícito de que expongamos los objetos de su colección para 
dar a conocer la cultura de lxs ayoréode, por lo que asumimos el reto de 
hacer esa exposición etnográfica.1

*  Naomi Rattunde es investigadora doctoral en el Departamento de Antropología 
de las Américas de la Universidad de Bonn y trabaja con colecciones del Museo 
BASA (Colección de las Américas de Bonn). E-mail: naomi.rattunde@uni-bonn.de.

1 En 2017, una selección de objetos de la colección Ulf Lind ya había sido presentada 
en el BASA-Baukasten, un singular mueble modular en la sala de exposición del Mu-
seo BASA, mientras que la colección entera fue colocada en una parte del depósito 
expuesto (Schaudepot), que formó parte integral de la exposición. Actualmente, la 
colección sigue accesible en el depósito expuesto del museo.



62 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Mientras que en el taller “Global turn, descolonización y museos” 
presenté algunas consideraciones e ideas iniciales para un proyecto fu-
turo, bajo el título “Los ayoréode en la BASA ¿presentes o ausentes?”, 
mi intención ahora es realizar un balance de las experiencias vividas en 
la elaboración de la exposición “eramone | Visiones del mundo. Objetos 
de los Ayoréode en la BASA”, inaugurada en julio de 2018. Además de 
sintetizar los procesos en torno a esa exposición, me centraré en una 
parte de sus contenidos en especial, desarrollándola con más detalles, 
concretamente, en los legados de las colecciones de objetos de lxs ayo-
réode en el Museo BASA, siendo la colección Ulf Lind una de ellas. Estos 
objetos son la manifestación material de una red glocal que resulta de 
los entrelazamientos entre lxs coleccionistas y lxs ayoréode y con otrxs 
actores entre Bonn y Bolivia y Paraguay.

Conociendo los legados

Con la llegada de la colección Ulf Lind, las tres colecciones de objetos 
de lxs ayoréode de Bolivia existentes en el Museo BASA fueron valiosa-
mente complementadas con objetos de Paraguay y aumentadas consi-
derablemente debido a la gran cantidad de piezas. Asimismo, Ulf Lind 
es uno de tres etnólogos formados en Bonn –después de Heinz Kelm y 
Bernd Fischermann– que contribuyeron notablemente a la investigación 
etnográfica de lxs ayoréode en su primera temporada hasta los años 70 
del siglo pasado.

La primera es la colección de Heinz Kelm, que cuenta con cerca de 
noventa objetos y es una de las colecciones de objetos de lxs ayoréode más 
antiguas en general. Después de culminar su doctorado en Völkerkunde en 
1951 con Hermann Trimborn, Kelm (1925-1983) realizó varios trabajos 
de campo en el oriente boliviano, llegando también a visitar en 1955 y 
1956 algunas misiones donde vivían grupos de ayoréode. Suponemos 
que en esa ocasión adquirió los objetos en cuestión, que habrían sido 
vendidos a la colección universitaria –ahora Museo BASA– en 1961, 
como parte de un conjunto de alrededor de trescientos objetos en su 
mayoría etnográficos (121 de lxs yuracaré, 45 de lxs sirionó), además 
de unos treinta objetos arqueológicos de la región de Moxos.2 En ese 

2 En 1959, Kelm hizo una oferta de este conjunto de objetos a la colección universi-
taria, que lamentablemente parece no haber sido archivada. Probablemente por este 



63AYORÉODE - MUSEO BASA. DESENTRAÑANDO UNA RED GLOCAL

mismo  año, la colección de enseñanza y estudio del entonces Seminar für 
Völkerkunde (Seminario de Etnología) fundado en 1948 por Trimborn, 
fue abierta por primera vez al público como museo, contando entonces 
con casi dos mil objetos, muchos de ellos provenientes de las tierras bajas 
de Sudamérica, que fueron adquiridos en un proceso de construcción 
intencional de la colección universitaria iniciado en los años 50 (véase 
Noack 2012, 2017).3

Kelm estuvo entre los primeros que publicaron sobre lxs ayoréode. 
Solo tras el contacto establecido por misionarios norteamericanos con 
algunos grupos ayoréode en Bolivia a finales de los años 40, “aparecie-
ron”, en cierta medida como grupo “desconocido”, en el horizonte de 
lxs etnólogxs con el nombre “ayoré” (Haekel 1955; Zerries 1955). Fue 
Kelm (1960, 1962, 1963, 1964), quien lxs identificó, mediante una com-
paración lingüística, como descendientes de lxs históricxs “zamucos”, 
que fueron reducidxs, si bien poco exitosamente, por los jesuitas en el 
siglo XVIII. Este trabajo, que sirvió a la “clasificación etnográfica” de lxs 
ayoréode, fue posible gracias al redescubrimiento de la obra Arte de la 
lengua Zamuca del padre jesuita Ignacio Chomé (1958).

Por su parte, la colección Bernd Fischermann en el Museo BASA 
cuenta con tan solo ocho objetos de lxs ayoréode de Yoquiday (Poza 
Verde) y Santa Teresita en Bolivia y uno de Asunción, Paraguay, ade-
más de unos 30 objetos de otros grupos indígenas adquiridos durante 
su viaje de investigación a Bolivia y a países vecinos entre 1969 y 1971 
y guardados en el Museo BASA como préstamo permanente. Fue por 
casualidad que Fischermann realizó su investigación sobre lxs ayoréo-
de, para la cual visitó diferentes lugares y misiones, permaneciendo 
en algunas por semanas o meses, lo que resultó en su voluminosa tesis 
doctoral sobre la cosmovisión o Weltsicht de lxs ayoréode (Fischermann 
1988). Fischermann se halla hasta el presente en contacto con grupos 
ayoréode en Bolivia y Paraguay y es reconocido como uno de los mayores 
especialistas en cuanto a dicho grupo indígena.

Mientras Fischermann realizó su primera investigación en Bolivia, 
Ulf Lind viajó, junto con Marianne Lind, su esposa, al Chaco paraguayo 

vacío en la documentación, desconocemos la procedencia exacta de la mayoría de 
estos objetos de lxs ayoréode. Según las fichas técnicas, siete fueron recolectados en 
“Rio Zapocoz”, respectivamente uno en Tobité y Bella Vista y dos en la provincia 
Cordillera.

3 Entre los cerca de 250 objetos que Trimborn trajo de su expedición a Bolivia en 
1955 y 1956, se encuentran dos flechas clasificadas como de lxs ayoréode.



64 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

y visitó la misión El Faro Moro de la New Tribes Mission (NTM) en tres 
etapas de diez días a siete semanas entre mayo de 1969 y febrero de 1970, 
para realizar su trabajo etnográfico sobre la medicina de lxs ayoréode 
(Lind 1974). Lxs esposxs fueron alojadxs en la casa de huéspedes de lxs 
misionarixs, en su parte de la aldea, mientras que el campamento de lxs 
ayoréode se encontraba a unos cien metros. Todos los objetos donados 
recientemente al Museo BASA fueron adquiridos en este lugar, algunas 
cerámicas fueron producidas especialmente a pedido de Lind para su 
colección. Junto con los objetos, Lind nos proporcionó una documenta-
ción con descripciones de los mismos, y la colección es complementada 
por un conjunto de fotografías que él y su esposa tomaron durante el 
trabajo de campo (figura 3.1).4

4 Una selección de casi 150 de estas diapositivas fue digitalizada en 2003, en el 
marco de un curso de prácticas en el Museo BASA dirigido por María Susana 
Cipolletti. El archivo entero de cerca de 350 diapositivas, inclusive apuntes, se 
encuentra en propiedad de Lind, que está dispuesto a que las digitalicemos por 
completo.

Figura 3.1. Ulf y Marianne Lind, conversando con niños ayoréode; al fondo
se ve el campamento de lxs ayoréode en El Faro Moro, 1969/70,

fotógrafo: Alfredo Tomasini. Fuente: Archivo de Ulf Lind.



65AYORÉODE - MUSEO BASA. DESENTRAÑANDO UNA RED GLOCAL

Estas tres colecciones representan la cultura material de lxs ayo-
réode contemporánea a una primera época de investigación etnográfica 
intensiva sobre ellxs. Hasta inicios de los años 70, más de quince inves-
tigadores, principalmente de Alemania, Argentina (Marcelo Bórmida, 
su “colaborador” Mario Califano (Bórmida 2005: 8) y discípulxs suyxs) 
y Francia (Lucien Sebag), recolectaron información y objetos para sus 
investigaciones, aunque la mayoría de ellxs lo hizo sin haber conducido 
observaciones participantes a largo plazo, viviendo con lxs ayoréode, 
que hubiera podido incluir, por ejemplo, acompañarlxs en expediciones 
de caza en el monte (Bessire 2014: 238 s, notas 7 y 8). Sin embargo, 
fueron estos modos de vida “tradicionales” en que lxs etnógrafxs de ese 
tiempo estaban interesadxs. Por lo tanto, se enfocaron en temas como 
la espiritualidad o las narrativas mitológicas de lxs ayoréode, las cuales 
describieron en el presente etnográfico (Bessire 2014: 32 s). Constru-
yeron y manifestaron una visión suya y ahistórica de la “tradición ayo-
rea”, con la consecuencia de que lxs ayoréode fueron imaginadxs como 
“pueblo o tribu homogéneo y el pueblo más auténticamente primitivo 
o salvaje de todo el Chaco” (Bessire 2014: 33). A la vez, la “cultura” y 
sociedad ayoreas ya vivían un proceso de transformaciones profundas, 
provocado por la Guerra del Chaco (1932-35) y la posterior coloniza-
ción del territorio reñido –“tradicionalmente” habitado por los grupos 
ayoréode– por empresas de petróleo y ganadería y lxs misionerxs. Sus 
empeños en asentar permanentemente a lxs ayoréode en campamentos, 
condujeron finalmente a la ruptura en la “tradición ayorea”, que lxs 
etnólogxs investigaron precisamente en las misiones.

Los cambios, pero también las continuidades en la cultura material 
de lxs ayoréode se evidencian en la colección Paul Armbruster, que fue la 
tercera en incorporarse al Museo BASA en el año 2004, como donación. 
Consta sobre todo de bolsas de tamaños mediano y pequeño fabricadas 
en gran medida con fibra de garabatá, que en algunos ejemplares ha sido 
combinada con fibra sintética y de algodón, teñida con colores artificiales. 
En una de esas bolsas, que “tradicionalmente” carecen de algún tipo de 
cierre, se implementaron cremalleras industriales. El empleo de estos 
materiales inexistentes en las colecciones más tempranas sugiere que 
estos objetos fueron producidos más recientemente, lo que se confirmó 
gracias a un hallazgo inesperado dentro del material archivado en el 
Museo BASA: el informe de una estudiante, Ulrike Horst, quien, durante 
sus prácticas en el museo, inventarió la colección y realizó, junto con 
un compañero, una entrevista al donador en octubre de 2004. Según 



66 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

el protocolo breve, Armbruster también trabajó entre lxs ayoréode a 
inicios de los 70, si bien no como etnólogo, sino realizando un servicio 
de desarrollo (que reemplazaba el servicio militar) en la misión Santa 
Teresita del padre Elmar Klingler (véase también Köcher 2013), portador 
de los 24 objetos de la colección, producidos y entregados a Armbruster 
en 1992 o 1993.

La estudiante mencionada participó también en el primero de dos 
cursos sobre la cultura material de lxs ayoréode (colecciones Kelm 
y Fischermann) dirigidos por María Susana Cipolletti en 2002/03 y 
2011. Estas experiencias forman parte del legado de estas colecciones 
y están vinculadas directamente con el proyecto de exposición actual. 
Para acercarnos a este presente profundicemos el tema de los legados, 
desentrañando la red de actores individuales e institucionales entrete-
jida con y alrededor de las colecciones de objetos de lxs ayoréode en el 
Museo BASA.

Una red glocal

Desde que empecé a dedicarme a estas colecciones para preparar la con-
tribución en el taller y el curso de prácticas, cada vez aparecieron más 
lazos entre los coleccionistas, sobre todo, entre los primeros tres –ya que 
se conocieron e intercambiaron la información obtenida en sus trabajos 
de campo– y entre ellos y otrxs actores vinculadxs indirectamente a los 
objetos de lxs ayoréode en el Museo BASA y, por extensión, a Bonn. 
De aquí surgen las misiones y la cooperación al desarrollo como dos 
conjuntos de actores importantes. Además, las colecciones en el Museo 
BASA forman parte de todo un conjunto de colecciones de objetos de 
lxs ayoréode en diferentes museos en Alemania, Europa y Sudamérica. 
La red Museo BASA (Bonn) – ayoréode (Bolivia, Paraguay) tiene una 
profundidad histórica de más de medio siglo y, con la exposición “era-
mone | Visiones del mundo”, continuamos anudándola hacia el futuro 
(figura 3.2).

Es de suponer que los trabajos de los primeros etnólogos solo fueron 
posibles por la ayuda que les otorgaron las diferentes sociedades misione-
ras, las que hasta 1982 habían establecido once misiones en donde vivía 
la gran mayoría de lxs ayoréode (Fischermann 1988: 34). Los etnólogos 
llegaron a las aldeas misioneras, pues éstas fueron los únicos lugares en 
donde podían entrar en contacto con ayoréode –ciertamente, solo con 



67AYORÉODE - MUSEO BASA. DESENTRAÑANDO UNA RED GLOCAL

quienes vivían en los campamentos, no con lxs que seguían viviendo en 
erami, el monte–. Además de su función como gate keeper (como diríamos 
hoy en día), la ayuda de lxs misionerxs fue, en muchos casos, indispensable 
para el registro de los datos etnográficos, dado que los etnólogos no ha-
blaban ayoréode uruode y muchxs ayoréode no hablaban castellano. En ese 
contexto destaca Joyce Violeta Buchegger (1931-2016) de la NTM, quien 
ya había traducido para Kelm en los años 50 y Sebag a inicios de los 60 y 
luego para Lind. Además, como Lind no había previsto trabajar sobre lxs 
ayoréode, ella le introdujo a la “cultura ayorea” (Lind 1974: 22), lo que 
implica que su visión sobre lxs ayoréode debió haber sido influenciada 
por la visión e interpretación de dicha misionera.5 El rol de las misiones 
para lxs investigadorxs es bastante ambiguo. Por un lado, hicieron posible 
que etnólogos como Kelm, Lind, Bórmida, Fischermann y otrxs pudieran 
llevar a cabo su búsqueda de la “vida tradicional” de lxs ayoréode. No 
obstante, las condiciones de vida en las misiones y, sobre todo, las res-
tricciones, dificultaron que encontraran la información que buscaban. A 
su vez, el comentario de Lind (1974: 24), de que “diferentes actividades 
culturales originales” estuvieron prohibidas y que solo fueron realizadas 
clandestinamente, por lo que él no podía observarlas, muestra que estaba 
consciente de que se hallaba en una suerte de callejón sin salida.

5 En su trabajo de campo tuvo que superar varias barreras de idioma, dado que 
Lind no hablaba español con fluidez. Sobre las conexiones entre otrxs etnógrafxs 
y misionerxs, véase también el resumen de Bessire (2014: 240, nota 16).

Figura 3.2. Red de actores involucradxs en la adquisición de las colecciones de objetos
de lxs ayoréode en el Museo BASA. Elaboración: Naomi Rattunde.



68 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Otra personalidad clave es Elmar Klingler (1915-1995), fundador 
de la misión Santa Teresita (1953), que ya mencionamos en cuanto a 
la colección Armbruster. La oferta que este padre franciscano hizo a 
Fischermann en su primera visita a Santa Teresita en 1969, le motivó 
a realizar su investigación sobre lxs ayoréode. Durante sus estadías en 
Santa Teresita, Fischermann participó en varias expediciones de esta 
misión para encontrar grupos de ayoréode todavía no contactados que 
vivían en el monte (Fischermann 1988: 13 s). Una experiencia parecida 
tuvo otro etnólogo formado en Bonn, Jürgen Riester, quien conoció 
a Klingler durante su primera visita al Chaco ya en 1963 y pocos días 
después de su primer encuentro personal con un grupo de ayoréode, 
sobre lxs cuales había escuchado mucho de Kelm, su profesor en Bonn. 
Al igual que Fischermann unos años después, Riester participó en una de 
las expediciones del padre Klingler para “sacar los ayoréode” del bosque 
(Riester en APCOB 2012: 15 s). 

Si bien no guardamos objetos de lxs ayoréode coleccionados por 
Riester en el Museo BASA –pero sí una colección amplia de objetos de 
lxs chiquitanos y lxs guarasug’wë6–, es un nudo importante en la red al-
rededor de las colecciones de objetos de lxs ayoréode en el Museo BASA, 
con conexiones en diferentes momentos en la historia y también en el 
ámbito de la cooperación al desarrollo. Riester y Fischermann contri-
buyeron a la organización de la “Primera Reunión de los Ayoréode en el 
oriente boliviano” en 1978, y Riester consiguió financiamiento para este 
evento (Etacori & Itimbae 1978), el mismo que, a la vez, dio comienzo a 
la creación de Apoyo Para el Campesino Indígena del Oriente Boliviano 
(APCOB) en 1980. Esta organización no-gubernamental con sede en 
Santa Cruz de la Sierra, dirigida por Riester hasta su fallecimiento en 
septiembre de 2019, trabaja hasta el presente con y a favor de los grupos 
indígenas en las tierras bajas de Bolivia, juntando los ámbitos de la etno-
logía y la cooperación al desarrollo, siendo su trabajo mayoritariamente 
financiado por organizaciones europeas de la cooperación internacional 
al desarrollo. El primer proyecto grande de APCOB (1979-1982) se desa-
rrolló justamente con lxs ayoréode y fue dirigido por Fischermann (véase 
Fischermann 1988: 14; Schilling 1983). Entre los proyectos recientes de 
APCOB, muchas veces dedicados a las poblaciones indígenas que viven en 
Santa Cruz (APCOB 2012, 2014, 2016), se encuentra uno que se desarrolló 

6 Entre 1963 y 1965, Riester llevó a cabo un trabajo de campo principalmente entre 
lxs chiquitanos y lxs guarasug’wë (Riester 1966).



69AYORÉODE - MUSEO BASA. DESENTRAÑANDO UNA RED GLOCAL

en cooperación con el Lateinamerika-Zentrum e.V. (Asociación Centro 
de Latinoamérica), con sede en Bonn.7 El objetivo de este proyecto fue 
mejorar la situación de salud en las 27 comunidades ayoréode en Bolivia, 
vinculado temáticamente con el interés principal de Lind: la medicina. 
Del ámbito de la cooperación internacional surge, además, una conexión 
con Armbruster, quien hizo su servicio en Bolivia (y Ecuador) con el 
Servicio Alemán de Desarrollo DED (véase Köcher 2013). 

Museos

La red Bonn - ayoréode abarca también otras colecciones de objetos de 
lxs ayoréode en museos etnológicos en Alemania y países vecinos, y más 
allá. Ante la falta de un registro sistemático, lo que presento a continuación 
es solo una aproximación a los entrelazamientos de dichas instituciones a 
través de las colecciones (figura 3.3). El Museo Etnológico en Berlín guarda 
una colección de Kelm (quien trabajó en esta institución en los años 60) con 
poco más de cien objetos registrados en 1969, y otra de Fischermann, según 
él una “colección completa” conformada entre 1969 y 1971 (Fischermann 
1988: 14) de 400 objetos registrados en 1973. Dos objetos de lxs ayoréo-
de traídos por Kelm se encuentran en el Weltkulturen Museum (Museo 
de las Culturas del Mundo) en Fráncfort/Meno, institución que dirigió 
entre 1972 y 1983 y que cuenta con otras colecciones de tierras bajas de 
Bolivia, recolectados por él durante esa temporada.8 Además, este museo 
alberga casi 50 objetos de lxs ayoréode entregados por Hans Schmidt. De 
la existencia de esa colección me enteré por mera casualidad en junio de 
2018, en una conversación telefónica con Schmidt, quien también donó 
al Museo BASA una colección de objetos arqueológicos procedentes de 
Bolivia en 2016. El Museum Natur und Mensch (Museo Naturaleza y Ser 
Humano), anteriormente Museum für Völkerkunde (Museo de Etnología), 
en Friburgo, guarda una colección de cerca de 120 objetos coleccionados 
por Mario Califano en Tobité (la primera misión con grupos ayoréode, 
fundada en 1949 por la NTM), la cual consultó María Susana Cipolletti 
(profesora habilitada por la Universidad de Friburgo) alrededor del 1990, 

7 Véase http://lateinamerikazentrum.de/projekte/bolivien-gesundheit/ (último 
acceso: 09.12.2019).

8 Asimismo, el museo en Fráncfort guarda una colección de textiles procedentes de 
las tierras altas de Bolivia de Fischermann, registrada en 1982.



70 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

con miras a realizar una exposición. En el Museum der Kulturen Basel 
(Museo de las Culturas Basilea) en Suiza se encuentran una colección de 
Riester de cerca de 300 objetos de lxs ayoréode y otra de Verena Regehr 
con más de cien objetos.9 Por lo menos en una ocasión, algunos objetos 
de lxs ayoréode fueron movidos dentro de esa red de museos en Europa. 
Como informa una carta de Kelm a Udo Oberem10 (no fechada, pero 
con membrete del museo en Fráncfort, guardada entre los documentos 
de adquisición de la colección Kelm), Kelm tomó prestado una docena 
de objetos textiles de “su” colección en el Museo BASA, empaquetada en 
Bonn en 1972, que mandó de Fráncfort a Basilea para que allí se hiciera un 
análisis de las técnicas del trabajo con fibras vegetales. Lamentablemente, 
desconocemos los resultados.11

En cuanto a las relaciones transatlánticas entre museos, destaca el 
Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF) en La Paz, Bolivia, 
vinculado a través de varios actores con Bonn. Kelm y Oberem partici-
paron en las llamadas “charlas sabatinas” del MUSEF entre 1978 y 1980, 
además de que Kelm y Riester son reconocidos como investigadores 
relacionados con dicha institución en los años 80 (Ruiz et al. 1987: 91, 
102, 108). Riester, a su vez, colaboró en la primera exposición etnográfica 
del MUSEF titulada “Nosotros... los Ayoreode”, que fue una muestra ex-
cepcional, estrenada en 1979 –un año después de la “Primera Reunión” 
en Santa Cruz– en una de las dos salas existentes en aquella época, donde 
permaneció durante mucho tiempo. Con la ayuda de Riester se completó 
la colección de objetos “recuperados” por un equipo del MUSEF desde 
1975 y se estableció contacto con dos hombres ayoréode, quienes cola-
boraron en la elaboración de la muestra, la que hizo referencia explícita 
al “dramático presente que estamos viviendo” (MUSEF 1978: 3; véase 

9 Verena Regehr y su esposo Walter Regehr vivían en las colonias menonitas en el 
Chaco paraguayo (1967-73 y a partir de 1977). Él trabajó en diferentes proyectos 
con lxs ayoréode. Véase http://www.menonitica.org/lexikon/?R:Regehr%2C_Wal-
ter (último acceso: 09.12.2019).

10 Oberem (1923-1986) contribuyó en gran medida a la conformación de la colección 
del antiguo Seminario de Etnología, dirigido por él a partir de 1972. Los primeros 
objetos inventariados, en 1956, los adquirió él entre grupos kichwas amazónicos 
durante su expedición a Ecuador, justo cuando Kelm visitaba a lxs ayoréode en 
Bolivia por primera vez.

11 El Weltmuseum Wien en Viena, Austria, guarda 20 objetos de lxs ayoréode que 
forman parte de una vasta colección en el ámbito de la etnomedicina. De existir, 
de momento desconocemos conexiones concretas entre estas y las colecciones en 
el Museo BASA.



71AYORÉODE - MUSEO BASA. DESENTRAÑANDO UNA RED GLOCAL

también MUSEF 1979; Ruiz et al. 1987: 17, 108; Molina Rivero 2012: 
ix; Villanueva Criales en este volumen). Entre 2007 y 2010, el fondo de 
objetos de lxs ayoréode del MUSEF fue incrementado notablemente, con 
la adquisición (compra y donación) de cerca de 250 objetos recolectados 
por Fischermann, haciendo un total de casi 450 objetos.

Figura 3.3. Red de colecciones de objetos de lxs ayoréode alrededor del Museo BASA. 
Elaboración: Naomi Rattunde.

La exposición del MUSEF fue también una referencia importante 
para Alicia Fernández Distel (1983) y su estudio basado principalmente 
en la colección de Bórmida, recolectada entre 1970 y 1971 en Tobité. 
Cierro este inventario (seguramente incompleto) de nexos en nuestra 
red glocal con María Susana Cipolletti, quien comenzó a estudiar en 
Buenos Aires cuando Bórmida trabajaba allí y continuó con sus estudios 
de doctorado en Múnich con Otto Zerries (Cipolletti 2017), para pasar 
a los vínculos recientemente establecidos.



72 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Con miras a la exposición en el Museo BASA, en marzo de 2018 
visitamos la sede de la Central Ayorea Nativa del Oriente Boliviano 
(CANOB) en Santa Cruz, en el marco de una excursión a Bolivia con 
estudiantes del Departamento.12 El contacto con CANOB y el encuentro 
con algunos representantes de esta organización matriz de lxs ayoréode 
en Bolivia fueron mediados y acompañados por Jürgen Riester. Des-
pués de la conversación tuvimos la oportunidad de comprar productos 
artesanales, sobre todo textiles fabricados por las mujeres ayoréode allí 
presentes (figura 3.4). Aprovechamos esa ocasión para complementar las 
colecciones existentes en el Museo BASA con objetos contemporáneos, 
cuya mayoría fue fabricada para venderse como artesanía a personas no-
ayoréode. Esto no fue el caso del pamói (cinturón de descanso) de Ruben 

12 La excursión fue organizada por Carla Jaimes Betancourt y Karoline Noack. Para 
mayor información consultar el blog https://ubolex2018.wordpress.com/ y los 
diarios etnográficos de lxs estudiantes, especialmente la contribución “APCOB & 
CANOB - Zu Besuch bei Jürgen Riester und den Ayoreode” de Wiebke Adams (en 
Jaimes Betancourt, Noack y Rattunde, eds., 2018).

Figura 3.4. Visita a la sede de CANOB, Santa Cruz, marzo de 2018. Izquierda:
Productos artesanales presentados en una mesa en el patio para venderlos a nosotrxs. 

Derecha: Ruben Picanerai, mostrando el uso del pamói durante la conversación
con grupo de estudiantes. Fotos: Leonie Männich.



73AYORÉODE - MUSEO BASA. DESENTRAÑANDO UNA RED GLOCAL

Picanerai, quien lo había usado por cerca de diez años. Tenía dudas sobre 
la compra de ese pamói hecho de fibra vegetal de propiedad de este señor, 
preguntándome si volvería a usar uno de garabatá o lo cambiaría por 
uno de fibra sintética. Como insistía ofreciéndonos el pamói “viejo”, lo 
compramos, junto con otro de material sintético (figura 3.5). También 
en marzo, Carla Jaimes Betancourt y yo nos reunimos con Fischermann 
en La Paz, quien nos enseñó parte de su archivo de fotografías, algunas 
de las cuales incorporamos en la exposición.

La exposición “eramone | Visiones del mundo”

Para cumplir con el pedido de Lind, decidimos elaborar la exposición 
en el curso de prácticas en el Museo BASA en verano de 2018,13 llevado a 
cabo con seis estudiantes bajo mi dirección y acompañado por Karoline 
Noack y Carla Jaimes Betancourt. Desde un inicio estaba fijado partir 
de los trabajos realizados por María Susana Cipolletti en las ocasiones 
ya mencionadas y últimamente en 2017, cuando concretizó un esbozo 
para la exposición, enfocando las relaciones muy particulares de la 
cultura  material de lxs ayoréode con su visión del mundo, eramone en 
su idioma. Existen innumerables relatos de los orígenes de (casi) todas 
las cosas y fenómenos conocidos por lxs ayoréode, que se trasformaron 
en la etapa de los jnani’bajade (lxs antepasadxs) en lo que son en la etapa 
de los ayorei disi ejode (lxs ayoréode de la nueva generación). Así, cada 
objeto es el resultado de una transformación de un jnani’bajai (o fue 
entregado por unx antepasadx a lxs ayoréode), quien les dejó un pre-
cepto o una prohibición (puyac) y un canto terapéutico. Mostrar estas 
relaciones entre lxs ayoréode y sus objetos, reproduciendo los relatos 
de los orígenes, principalmente a base de los trabajos de Fischermann 
(1988) y de Bórmida (2005), ha sido un pilar conceptual importante 
de la exposición.

No obstante, tuvimos dos preocupaciones en cuanto a la con-
cepción de la exposición. Primero, consideramos que no podíamos 
que darnos en el presente etnográfico de los coleccionistas, que es un 

13 En cada semestre se ofrece un curso de prácticas en el Museo BASA para lxs estu-
diantes del Departamento, que en los últimos años ha terminado muchas veces en 
una exposición temporal.



74 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

presente pasado, dado que las realidades de vida de lxs ayoréode han 
cambiado intensamente desde ese entonces. Muchos de los objetos 
guardados en el Museo BASA ya no son producidos ni utilizados en 
la misma medida que en los tiempos precedentes a la sedentarización 
forzada, sino, son testigos de una época histórica. Por lo tanto, la 
exposición muestra, con los objetos recientemente adquiridos, las 
continuidades y cambios en la cultura material de lxs ayoréode, y 
también alude sus actuales condiciones de vida, muchas veces bastan-
te precarias, y principalmente en áreas urbanas. Así, aprehendemos 
una dimensión de la pregunta “¿presentes o ausentes?”, aludiendo a 
que en los objetos “históricos”, quizá lxs ayoréode de entonces, sus 
conocimientos y formas de vida, puedan estar presentes –es decir, re-
presentadxs–, pero lxs ayoréode de hoy están ausentes. La segunda 
preocupación, relacionada con nuestro punto de partida, la donación 
de Lind, respondía a que no podíamos hacer “solamente” una expo-
sición sobre lxs ayoréode, sino –por el contexto en que ahora está in-
sertada esta colección– que es necesario hacer visible nuestros legados 
con las cinco colecciones y los orígenes de nuestra visión del mundo 
de lxs ayoréode. Ampliando ese contexto, yuxtapusimos las historias 
entretejidas de recolección e investigación del Museo BASA en Bonn 
espacialmente con la historia de contactos entre lxs ayoréode y lxs 
cojñone, como llaman a la población blanca no-indígena   sedentaria, 
desde el siglo XVI hasta la actualidad (figura 3.5). 

Sin embargo, nos enfrentamos con problemáticas fundamentales 
en este proyecto. Si bien conocemos las historias de los coleccionistas, 
por su producción intelectual y porque estamos en contacto con ellos, 
sabemos muy poco de cómo lxs ayoréode percibieron estos contactos 
ni aquellos con otrxs cojñone. Si bien integramos voces de ayoréode en 
muchas partes de la exposición, ya sea citando a personas o reproduciendo 
los relatos de los orígenes, para contrastar nuestra visión externa, éstas 
también fueron recopiladas por etnógrafxs. Al empeño de acercarnos a la 
visión del mundo de lxs ayoréode es inherente la contradicción de que la 
percibimos a través de los ojos de (los primeros) etnógrafxs, porque sus 
trabajos son nuestras principales fuentes. Aunque de este modo entramos 
más en la visión de los etnógrafos-coleccionistas sobre lxs ayoréode, que 
forma parte de lo que mostramos en “eramone | Visiones del mundo” 
–“visiones” en plural–, esto implica, en cierta medida, repetir y reafirmar 
sus planteamientos.



75AYORÉODE - MUSEO BASA. DESENTRAÑANDO UNA RED GLOCAL

Para ejemplificar la problemática de las visiones de estos autores 
especificaré dos temas recurrentes en la bibliografía etnográfica. El 
primero es la caracterización fundamental del pueblo ayoreo como gue-
rrero, agresivo y hostil hacia extranjerxs (“fremdenfeindlich” en alemán), 
que empezó con la primera descripción de esta “tribú [sic] salvaje […] 
que en su conocida crueldad asalta las estancias, ranchos y colonos” 
(Oefner 1940/41: 100), y que fue repetida por Haekel (1955), Zerries 
(1955), Kelm (1960), Lind (1974) y, en parte, por Fischermann (1988). 
Esta caracterización estuvo basada no solo en los asaltos a lxs cojñone, 
sino también en los conflictos bélicos entre lxs ayoréode y otros grupos 
indígenas, como entre los “enemistados” grupos ayoréode norteños y 
sureños. Como razón principal para estos enfrentamientos, sobre todo 
los intra-ayoréode, se identificó la defensa del territorio grupal. Estaba 

Figura 3.5. Exposición “eramone | Weltsichten. Objekte der Ayoréode in der BASA”, Bonn, 
octubre de 2018. Arriba: Diorama “Historia de colección e investigación”, presentando 
objetos seleccionados de las cinco colecciones. Abajo: Textiles antiguos y recientes, 

inclusive el pamói de Ruben Picanerai. Fotos: Naomi Rattunde.



76 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

consensuado que dichos enfrentamientos ocurrieron sobre todo en Echoi, 
la zona de las tres salinas en el corazón de los territorios “tradicionales”, 
que era el destino de los viajes anuales de los diferentes grupos locales 
para recolectar sal, y que esta violencia llevó a que algunos grupos nor-
teños establecieran contacto con lxs misionerxs en la década de 1940 
(Bessire 2014: 50). No obstante, el antropólogo Lucas Bessire encontró 
que, además de esta historia “oficial” escrita por externxs, existe una 
historia diferente,14 escondida en las memorias de varixs ancianxs,15 de 
Echoi como antiguo “Centro del Mundo” (Erami Gatocoro), ahora per-
dido, como un espacio compartido, sin dueño específico, de encuentro 
explícitamente pacífico, de unidad, alegría, socialización e intercambio 
de regalos, y donde muchas veces se celebró la fiesta más importante 
del año de asojna.16 Con todo esto, es necesario cuestionar incluso las 
suposiciones sobre la existencia de territorios definidos exclusivos per-
tenecientes a los diferentes grupos locales (véase Bessire 2014: 50-61).

Lind llegó a sugerir que el “aislamiento voluntario y hostil y la 
fragmentación” de lxs ayoréode intensificó la –para él, actual– “pobreza 
en el ámbito de la cultura material” (1974: 31). Descripciones pareci-
das encontramos también en Fischermann, quien consideró la cultura 
material ser reducida a un mínimo necesario, debido al “modo de vida 
predominantemente nómada” (1988: 78), y recientemente en Cipolletti, 
quien habla de “artefactos sencillos” en cuanto al material (2018: 310). 
Indiferentemente, Fischermann (1988) destacó también la diversidad 
en la cultura material y el esmero en la elaboración de los objetos, que 
estaba desapareciendo en las misiones. Personalmente, considero esta 
calificación mucho más adecuada ante la variedad de objetos, trabajados 
con técnicas muy específicas y de una variedad de materiales y muchos 
con diseños iconográficos. De todas maneras, la cultura material custo-
diada en el Museo BASA, a excepción de la colección adquirida en 2018, 

14 El motivo para empezar a buscar esa historia fue una canción que escuchó en 2006 
entre lxs Totobiegosode, en el sur del territorio antiguo, que había sido compuesta 
por Ichague’daquide, un líder del grupo norteño Direquednejnaigosode, quien 
durante toda su vida vivió a una distancia de centenares de kilómetros y que falleció 
años antes del contacto con lxs misionerxs (Bessire 2014: 51).

15 Uno de ellxs, Yoteuoi, explicó a Bessire que “los cojñone sólo quieren escuchar del 
pasado cuando nos matábamos entre nosotros” (2014: 60).

16 El momento de la fiesta llega con el primer canto del chotacabras o cuyabo que 
lxs ayoréode llaman asojna, el cual anuncia la época de lluvias. Asojna ocupa una 
posición destacada en la cosmovisión de lxs ayoréode.



77AYORÉODE - MUSEO BASA. DESENTRAÑANDO UNA RED GLOCAL

refleja prácticas y un modo de vida hoy inexistentes, como bien ilustra 
la anécdota de Bessire (2014: 27) quien, después de haber leído todo lo 
que pudo encontrar sobre lxs ayoréode, en su primera experiencia con 
personas ayoréode en 2001, se dio cuenta de que, aparentemente, nada 
de lo estudiado existía en la vida cotidiana. 

Reflexiones finales

El haber recibido la colección Ulf Lind fue el impulso necesario para que 
prestemos atención a un conjunto de colecciones que, de otra manera, 
hubiera quedado probablemente desatendido. Así, descubrimos toda 
una red de actores y lugares, manifestada en los objetos de lxs ayoréode 
guardados en el Museo BASA, lo que nos permite una mayor comprensión 
de sus contextos de procedencia, y que también generó en las estudiantes 
que contribuyeron a la exposición una sensibilidad mayor en cuanto al 
legado de su casa de estudios. Además, en este marco surgió un proyecto 
dedicado a las fotografías de Lind de otra estudiante, Annkatrin Benz, 
cuyo análisis, complementado con conversaciones con Lind, contribuye 
a contextualizar esta colección.

La exposición “eramone | Visiones del mundo” es una exposición 
etnográfica de doble alcance: sobre lxs ayoréode por un lado y, a la vez, 
sobre los etnógrafos-coleccionistas. No obstante, aunque exponemos 
críticamente nuestro rol como antropólogxs y como cojñone, es una 
exposición de nosotrxs sobre lxs ayoréode. En el marco restringido en 
que la desarrollamos, no nos fue posible consultar o invitar a personas 
ayoréode a Bonn, como se hizo para la exposición en el MUSEF –hace 
casi 40 años–, en una medida que cuidadosamente podríamos llamar 
descolonizadora, cuando tales empeños estaban lejos de estar en boga. 
Es también esta ausencia física actual a la que apunté al preguntar si 
lxs ayoréode están presentes o ausentes en el Museo BASA. Aun así, si 
tomamos en consideración la visión de lxs ayoréode de cómo todo ser 
entró en el mundo, están presentes metafísicamente en cada objeto o 
érgon, porque éste “era persona” en la etapa de los jnani’bajade, siguien-
do la fórmula de los relatos de origen recopilados por Bórmida (2005), 
aunque los seres de esa etapa no tenían apariencia claramente humana 
(véase Fischermann 1988).

Junto con la colaboración, la restitución o devolución de objetos a las 
sociedades artífices es un tema central en los discursos sobre la necesaria 



78 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

descolonización de museos y colecciones. En ese marco, y porque me 
pareció muy llamativa, quiero advertir sobre la idea de Lind de devolver 
a lxs ayoréode que actualmente viven en Paraguay los objetos que él sacó 
de su contexto y que guardó en su casa por varias décadas. Finalmente, 
tomando en cuenta la complejidad que implicaría tal devolución, Lind 
decidió que se queden en nuestras manos, aunque también acordamos, 
siguiendo su pedido, que el Museo BASA apoye, acorde a sus posibilida-
des, posibles afanes futuros de hacer accesible la colección Ulf Lind, o 
parte de ella, a lxs ayoréode en Paraguay.

Habiendo desentrañado las historias de los objetos de lxs ayoréode 
en el Museo BASA y pensando en el futuro, estamos dando a conocer toda 
esta información y los objetos custodiados en el Museo BASA, mediante 
un catálogo de exposición bilingüe español-alemán (Rattunde et al. 2019), 
que sea accesible a lxs ayoréode en Bolivia y Paraguay, para continuar 
tejiendo la red, propiciar el diálogo y recibir sus críticas.

Para concluir, cabe señalar que el Museo BASA, fundado como co-
lección de enseñanza y estudio, es, en comparación con los “grandes” 
museos etnológicos en Alemania –fundados en la época de los afanes 
colonialistas e imperialistas del Imperio Alemán, cuando se estableció 
la Völkerkunde como disciplina científica–, una institución muy joven, 
creada en la era posterior a la Segunda Guerra Mundial (véase Noack 
2012). Sin embargo, como colección arqueológica y etnográfica, no está 
fuera de los entramados (pos-, neo- y des)coloniales, sino forma parte 
del conjunto de instituciones con herencias coloniales que contribu-
yeron y siguen contribuyendo al orden del mundo y de las sociedades 
que fueron colonizadas durante cinco siglos, desde la perspectiva de 
los colonizadores. El poder de escribir sobre estxs “otrxs” y de repre-
sentarlxs en exposiciones como la nuestra, lo tenían lxs etnólogxs y lo 
tenemos nosotrxs. 

Las historias de recolección señaladas en ese artículo revelan, de igual 
manera, relaciones de poder asimétricas entre coleccionistas y “coleccio-
nadxs”, y peor, desafortunadamente desconocemos cuáles de los objetos 
fueron comprados por los coleccionistas, donados por lxs “coleccionadxs” 
o adquiridos de alguna otra manera. No obstante, la colección Ulf Lind 
destaca entre la multitud de los objetos singulares, conjuntos pequeños 
o más voluminosos traídos de países latinoamericanos en décadas an-
teriores –pero con procedencias frecuentemente bastante deficientes–, 
que se encuentran en los hogares de personas que ofrecen donar estos 
objetos a museos como el Museo BASA. Ante la problemática general 



79AYORÉODE - MUSEO BASA. DESENTRAÑANDO UNA RED GLOCAL

que enfrentamos en cuanto a cuestiones morales y jurídicas y –a causa 
del incremento de tales solicitudes– a capacidades logísticas y recursos 
humanos, la donación de Lind ha sido un caso excepcional, especial-
mente por los vínculos estrechos con otras colecciones custodiadas en 
el Museo BASA y con la institución misma. Fue por estas razones que 
aprovechamos esa ocasión para investigar críticamente dicha parte de 
nuestro legado, lo que, lamentablemente, no es posible realizar en el 
día a día. No obstante, es necesario mantener el empeño en esta tarea, 
porque no podemos descolonizar los museos sin entender los contextos 
coloniales que pretendemos superar.

Agradecimientos: Agradezco a Claudia Augustat (Weltmuseum Wien), 
Alexander Brust (Museum der Kulturen Basel), Manuela Fischer (Eth-
nologisches Museum Berlin), Mona Suhrbier (Weltkulturen Museum, 
Fráncfort) y a Juan Villanueva Criales (Museo Nacional de Etnografía 
y Folklore, La Paz) por compartir la información sobre las colecciones 
de objetos de lxs ayoréode custodiadas en las instituciones respectivas, 
que me permitió concretizar esa parte de la red expuesta. Agradezco 
también a Wiebke Adams, Julia Habeth, Jeannine Langmann, Katharina 
Pawlak, Stefanie Staab y a Dagmara Timour por su colaboración en la 
exposición, a Carla Jaimes Betancourt y Karoline Noack por su confianza 
y apoyo en todo este proyecto, y a Danitza Márquez por su cuidadosa 
revisión de este artículo.

Bibliografía

APCOB, Apoyo Para el Campesino-Indígena del Oriente Boliviano
2012 Pigasipiedie iji yoquijoningai. Aproximaciones a la situación 

del derecho a la salud del pueblo Ayoreode en Bolivia. 
APCOB, Santa Cruz de la Sierra. [Con Prólogo de Jürgen 
Riester, pp. 15-20].

2014 Nunca nos fuimos. Diagnóstico sobre la situación socioeco-
nómica de la población ayorea, chiquitana, guaraní, guaraya, 
yuracaré y mojeña en la ciudad de Santa Cruz de la Sierra. 
APCOB, Santa Cruz de la Sierra.

2016 Entre anillos. Estudio sobre trabajo infantil y demanda 
laboral entre adolescentes y jóvenes ayoreos del Municipio 
de Santa Cruz de la Sierra. APCOB, Santa Cruz de la Sierra.



80 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Bessire, L.
2014 Behold the Black Caiman. A Chronicle of Ayoreo Life. 

University of Chicago Press, Chicago / London.
Bórmida, M.
2005 Ergon y Mito. Una hermenéutica de la cultura material 

de los Ayoreo del Chaco Boreal. Archivos III: 1-2. Centro 
de Investigaciones en Antropología Filosófica y Cultural 
(CIAFIC), Buenos Aires. [Reedición de artículos publicados 
en Scripta ethnologica, Buenos Aires, 1973-1979].

Cipolletti, M. S.
2017 Auf dem Campus getroffen … [Entrevista con María 

Susana Cipolletti por Harald Grauer, 31 de julio de 2017 
en St. Augustin]. Disponible en: https://www.steyler.eu/
pth/aktuelles/news/2017/170807-Frau-Professor-Mar-a-
Susana-Cipolletti-.php (último acceso: 09.12.2019).

2018 Significados escondidos. Artefactos y aquello que se 
nos escapa sin un acercamiento émico. En: Kraus, M., 
Halbmayer, E. & Kummels, I. (eds.): Objetos como testigos 
del contacto cultural. Perspectivas interculturales de la 
historia y del presente de las poblaciones indígenas del alto 
río Negro (Brasil/Colombia), pp. 305-318. Estudios Indiana 
11. Gebr. Mann Verlag, Berlín.

Chomé, P. I.
1958 Arte de la lengua Zamuca (¿1745?). Présentation de Suzanne 

Lussagnet. Journal de la Société des Américanistes de Paris 
47: 121-178. Paris.

Etacori, A. & Itimbae T.
1978 Primera Reunión de los Ayoréode en el oriente boliviano. 

21 - 23 de setiembre de 1978, Santa Cruz de la Sierra. Guedé 
Caraté-Yasitata, Santa Cruz de la Sierra.

Fischermann, B.
1988 Zur Weltsicht der Ayoréode Ostboliviens. Tesis doctoral. 

Universidad Bonn.
Haekel, J.
1955 Studienreisen eines jungen Oesterreichers in Ostbolivien. 

Wiener Völkerkundliche Mitteilungen 3 (1): 100-103.
Jaimes Betancourt, C., Noack, K. & Rattunde, N. (eds.)
2018 Ethnographische Feldtagebücher. Bolivien-Exkursion, 

13. Februar - 12. März 2018. Bonn: Abteilung für 



81AYORÉODE - MUSEO BASA. DESENTRAÑANDO UNA RED GLOCAL

Altamerikanistik, Universität Bonn. Disponible en: 
https://ubolex2018.wordpress.com/ethnographische-
feldtagebuecher/ (último acceso: 09.12.2019).

Kelm, H.
1960 Zur Frage der ethnographischen Einordnung der Ayoré 

Moro und Yanaiga im ostbolivianischen Tiefland. Baessler-
Archiv 8: 335-361.

1962 Die Identität von Ayoréo und Moro in Ostbolivien und 
Nordparaguay. Baessler-Archiv 10 (2): 309-312.

1963 Die Zamuco (Ostbolivien). Zeitschrift für Ethnologie 88 
(1): 66-85.

1964 Das Zamuco - eine lebende Sprache. Anthropos 59 (3-4): 
457-516.

Lind, U.
1974 Die Medizin der Ayoré-Indianer. Tesis doctoral. Universidad 

Bonn.
Köcher, A.
2013 Ein schwäbischer Gringo. Aus dem Leben eines 

Entwicklungshelfers. nah dran 02/13: 22-25.
MUSEF, Museo Nacional de Etnografía y Folklore
1978 Exposición del grupo tribal “Ayoreo”. Boletín informativo 

1001: 2.
1979 Nosotros... los Ayoreode. Boletín informativo 1005: 1, 3.
Molina Rivero, R.
2012 Introducción. En: Museo Nacional de Etnografía y Folklore 

(ed.): Catálogo 50 años del MUSEF, pp. v-xv. MUSEF, La 
Paz.

Noack, K.
2012 Am Anfang das Museum: Ethnologie und die Bonner 

Altamerika-Sammlung. Rheinform 01/2012: 19-24.
2017 Ethnological entrepreneurs in Brazil: Spotlights on the 

peripheral areas of a West/East German history of the field 
and of collecting. En: Hoffmann, B. & Noack, K. (eds.): Apalai 
– Tiriyó – Wayana … objects_collections_databases, pp. 141-
168. Bonner Amerikanistische Studien 52. Shaker, Aachen.

Oefner, L.
1940/41 Apuntes sobre una tribú salvaje que existe en el Oriente de 

Bolivia. Anthropos 35/36: 100-108.



82 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Rattunde, N., Cipolletti, M. S., Jaimes Betancourt, C. & Noack, K. (eds.)
2019 Eramone | Visiones del mundo | Weltsichten. Objetos 

de los Ayoréode en el Museo BASA | Objekte der 
Ayoréode im BASA-Museum. Catálogo de exposición | 
Ausstellungskatalog. Bonner Amerikanistische Studien 54. 
Plural editores/BASS, La Paz/Bonn.

Riester, J.
1966 Forschungen im nordostbolivianischen Tiefland. Anthropos 

61: 787-799.
Ruiz, H. D., Diez Astete, A. & Oporto Ordoñez L. (eds.)
1987 Una Puerta Abierta a la Cultura Boliviana. 25 años al servicio 

de la Nación. MUSEF, La Paz.
Schilling, W.
1983 Die Ayoréode (Ostbolivien) zwischen Missionierung und 

Entwicklungshilfe. Sociologus 33 (1): 42-72.
Zerries, O.
1955 Die Ayore in Ostbolivien. Wiener Völkerkundliche 

Mitteilungen 3 (2): 218-223.



[83]

Las múltiples facetas de un legado:
los objetos de lxs aché (Paraguay)

en la Colección Etnográfica
de la Universidad de Marburgo

Dagmar Schweitzer de Palacios*

La Ethnographische Sammlung (Colección Etnográfica de Marburgo, 
CEM) da cabida a más de cinco mil objetos1 que vienen de todas partes 
del mundo. Se trata de objetos de toda índole, es decir, son utensilios 
domésticos, objetos rituales, objetos de artesanía y/o de arte. La colección 
es parte del departamento de Kultur- und Sozialanthropologie (Antropo-
logía Cultural y Social) del Institut für Vergleichende Kulturforschung 
(Instituto de Investigación Cultural Comparativa).

En los últimos años, la CEM ha enfrentado algunos cambios: se 
alojó en un nuevo domicilio con un espacio más amplio (2014/15), y 
adquirió su nombre actual (2018) reemplazando el antiguo nombre de 
Völkerkundliche Sammlung. La destitución del nombre Völkerkunde 
puede observarse en la mayoría de los museos etnológicos del país en 
los últimos años (Kraus 2015:7-8). Aún pese a dichas modificaciones, los 
objetos de los museos y colecciones siguen siendo los mismos y seguirán 
teniendo sus historias que no son sólo pasadas, sino también presentes, 
y tal vez futuras.

Últimamente, numerosos debates frente al establecimiento de los 
museos etnológicos se han llevado a cabo, acompañados en ocasiones 

* Dagmar Schweitzer de Palacios es curadora de la Colección Etnográfica de la 
Universidad de Marburgo. E-mail: schweitd@staff.uni-marburg.de.

1 Actualmente, 5037 objetos y convolutos están registrados en el inventario (agosto de 
2018), algunos de ellos consisten de un gran número de objetos como por ejemplo 
el Altar de la Santería de Cuba.



84 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

por acusaciones de apropiación ilegítima a costo de las sociedades in-
dígenas productoras de los objetos. A pesar de ello, para lxs que hoy en 
día conservan los objetos y los investigan son un legado. Se asume una 
obligación por cuidarlos y contextualizarlos, pues al paso de los años 
surgen nuevas historias en torno a dichos objetos, como un caleidoscopio 
de múltiples y hasta infinitas facetas.

Desde este punto de partida, el presente artículo se enfoca en una 
colección de objetos etnográficos muy particulares que se encuentran 
depositados en la CEM. Se trata de objetos que fueron donados a la 
Universidad de Marburgo por Mark Münzel en el año 2000, cuando él 
era catedrático de Völkerkunde y director de la entonces Völkerkundliche 
Sammlung (1989-2008).2

La colección mencionada consiste en 62 piezas que, siguiendo la 
metáfora que utilizaba el mismo Mark Münzel, se “esconden” en el úl-
timo pasillo del nuevo depósito de la CEM (Münzel 2011/12). Se trata 
de objetos creados por lxs aché del noreste de Paraguay, pertenecientes 
al grupo lingüístico Tupi. Más precisamente, los objetos vienen de la 
reserva indígena “Colonia Nacional Guayaki” (1971) en Cerro Morotí, 
un lugar cerca de la ciudad San Joaquín. Esta reserva, que había sido 
trasladada desde Arroyo Morotí, cerca de Avaí en el sureste, fue uno 
de los primeros lugares donde se reubicó y asentó a lxs aché que antes 
llevaron una vida nómada. Fue durante los años 1971/72 que Mark 
Münzel realizó una investigación de campo allí.

En varias ocasiones he tenido “contacto” con estos objetos. La última 
vez fue el año pasado cuando me dediqué a investigar sobre ellos en el 
contexto de un artículo titulado “Objects of encounter” (Schweitzer de 
Palacios 2018), en el cual tematizo justo los puntos de contacto entre 
estos objetos, el coleccionista y mi persona. Ese trabajo me llevó a algunas 
reflexiones que sigo desarrollando en el artículo presente. A partir de 
historias particulares sobre los objetos, busco abrir algunas perspectivas 
en cuanto a la globalización, la descolonización y los museos, o más 
bien, las colecciones universitarias. Empiezo por la CEM como actor 
que integra los objetos aché, luego doy unas referencias de los objetos 
rememorando su pasado pre- y poscolonial, para enseguida acercarme 
a su significado más allá de lo material. Termino mi contribución dando 
una visión de los aspectos de la globalización. Me parece que hacer visible 

2 Véase https://www.uni-marburg.de/de/fb03/ivk/fachgebiete/kultur-und-sozialan-
thropologie (último acceso: 12.12.2019).



85LAS MÚLTIPLES FACETAS DE UN LEGADO

los contenidos, los contextos y las transformaciones de los objetos, es 
parte del proceso de descolonización al cual los museos y las colecciones 
pueden contribuir. Se trata de la base para buscar el contacto con las 
poblaciones descendientes de las llamadas source communities, la conexión 
entre el allí y el aquí, entre el ayer y el hoy. 

La colección de los objetos aché

La CEM cuenta con 1684 objetos de América del Sur, que es el continente 
con mayor representación en la colección, correspondiendo además a la 
especialización regional del instituto. La mayoría de estos objetos3 fue-
ron traídos por antropólogxs que estaban de una u otra manera ligadxs 
al instituto. De este modo, dichos objetos provienen de contextos de 
investigaciones de campo, lo que tiene la ventaja de que existe una amplia 
documentación a su respecto. Se conocen los detalles sobre la procedencia, 
el uso y el carácter de los objetos. Además de la colección de objetos de 
lxs Canela (noroeste de Brasil) y de lxs Nasa (anteriormente Paez; sudeste 
de Colombia), los objetos aché constituyen un conjunto casi completo 
de objetos de una etnia sudamericana. Existe también una colección de 
molas colombianas, pero ésta representa otro tipo de colección.4

En su conjunto, la colección aché representa una muestra de la así 
llamada cultura material de un grupo que vivía en el bosque cazando 
animales silvestres y recolectando frutas, y sobre todo miel. Son objetos 
de diferentes formas y tamaños, hechos de distintos materiales: armas 
de madera, cestería de fibras de palma, herramientas de huesos, dientes 
de animales y otras cosas más. El más pequeño, un raspador, mide 10 
centímetros, el más grande, un arco, casi 1.90 metros. Existen unas ces-
tas fabricadas de fibras, cubiertas con resina y hollín, hachas de piedras 
pulidas para “cazar” la miel, algunas ollas de cerámica con incisiones 
decorativas, una olla con restos de pintura, proveniente del grupo vecino 
Mbía, collares de caracoles y dientes animales, y existe también un tipo 
de porra, a primera vista un palo de madera en forma de remo, un objeto 
de carácter ritual (véase más adelante, figuras 4.1 y 4.2).

3 Unos pocos objetos fueron adquiridos en las redes del comercio de arte.
4 Las colecciones de obras artísticas latinoamericanas de la CEM son el tema de otra 

investigación en curso, realizada por Ingrid Arriaga de la École des hautes études 
en sciences sociales, Institut interdisciplinaire d’anthropologie du contemporain, 
París (EHESS) y la autora.



86 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Figura 4.1. Cerámica aché. Foto: Lena Muders.

Aparte de las incisiones en la cerámica, los objetos no llevan de-
coraciones que permitiesen un análisis iconográfico.5 Más bien, el 
acercamiento etnográfico a los objetos se efectúa tomando en cuenta 
su funcionamiento dentro del medio, perspectiva que últimamente ha 
sido retomada con entusiasmo en la investigación de cultura material 
(véase p. ej. Ingold 2013). En las descripciones y el análisis en su libro 
acompañante de su exposición en Fráncfort/Meno (1983; véase abajo), 
Münzel hace referencia a que los objetos eran perfectamente adecuados 
para un estilo de vida nómada, pues son ligeros y –con excepción de las 
ollas de cerámica– fácilmente portátiles, y por último, visto desde una 
perspectiva ecológica, son desechables y sustentables. Por esas razones, 
Münzel compara a lxs aché con una civilización de “ex y hop”, es decir, 
lo que ya no vale, se lo bota (Münzel 1983: 227).

La elaboración de algunos objetos da testimonio de esta perfecta 
adaptación al medio. Un conjunto de cinceles, por ejemplo, hechos 
de huesos de mono y dientes de roedor (paca), colocados en forma de 
collar, demuestra un sentido práctico bien reflexionado. La función de 
los cinceles era cortar y raspar, sobre todo las maderas. Al analizar el 
conjunto, destacan dos ideas fundamentales: primero, que el filo agudo 

5 En contraste, unas calabazas aché del Ethnologisches Museum Berlin (Museo 
Etnológico de Berlín) sí muestran cierto tipo de decoraciones.



87LAS MÚLTIPLES FACETAS DE UN LEGADO

Figura 4.2. Cerámica mbía, hacha y calabaza aché. Foto: Lena Muders.

de los dientes de los roedores había sido observado y fue aprovechado 
para sus propios fines; segundo, que se había experimentado el desgaste 
del filo de los dientes, y con eso del instrumento, por lo cual se previó 
acomodando varios cinceles en un objeto. De esta manera, en caso ne-
cesario, el repuesto estaba a la mano de inmediato. En otras palabras, 
lxs aché se apropiaron la utilidad de una materia natural y superaron la 
misma haciendo no sólo una, sino un equipo de herramientas. 



88 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Para ilustrar algunos principios inherentes a este objeto, siguiendo 
a Münzel, me permito comparar el conjunto de cinceles con una herra-
mienta conocida en nuestro ámbito. Se trata de las llaves hexagonales, 
unidas también en un conjunto (figura 4.3). Este llavero es un elemento 
que se vende junto a los muebles para armarlos por sí mismo y que sirve 
justo para ensamblar y desensamblar las piezas que formarán el mueble. 
Encontramos la misma idea de querer tener la herramienta apropiada a 
la mano, en el momento de montar el mueble, al mismo tiempo de ser 
una herramienta desechable. 

La cesta de transporte de mujeres, hecha de una hoja de palma pindó, 
es otro objeto propicio a ser comparado de esta manera. La cesta pesa 
en total 950 gramos. Una mochila moderna de senderismo para mujer, 
con más o menos el mismo volumen, supuestamente muy ligera, pesa 
1900 gramos, es decir, el doble. Para transportar un contenido con el 
mismo volumen, pues, la senderista tiene que cargar casi un kilo más 
(cf. Münzel 1983: 218; figura 4.4).

En la sociedad aché “tradicional”, más allá de la utilidad de los obje-
tos, éstos enfatizan aspectos sociales, como lo son la división laboral por 
género, o bien el estatus dentro de una banda aché, el cual está relacio-
nado a las diferentes etapas de edad. Especialmente el arco de cazador 
y la mencionada cesta de transporte se revelan como las “insignias más 
evidentes del sexo opuesto” (P. Clastres 2011 [1968]: 186) y reflejan 
una economía basada en una gran oposición, según la cual funciona 
su sociedad y la vida del grupo. El hombre es el cazador y colector de 
los productos de la selva, mientras que la mujer es la transportadora, 
su tarea es llevar los productos y sus hijxs de un lugar a otro durante su 
vida de nómadas.

Estos dos objetos están sometidos a una serie de prohibiciones 
recíprocas, evitando cualquier trasgresión del orden sociosexual (véase 
P. Clastres 2011 [1968]: 181-205). Son objetos que son reservados ex-
clusivamente al género respectivo y son quemados ritualmente tras la 
muerte de sus dueñxs. La relación intrínseca, determinada a partir del 
género, entre las personas y sus objetos personales, se ha observado tam-
bién en otras sociedades indígenas de Sudamérica (p. ej. Walker 2009: 
94 ss). Las descripciones aportadas en investigaciones dan a entender 
que los objetos forman parte de las personalidades y de la calidad de las 
personas, pues representan tecnologías productivas que se contrastan y 
complementan para la vida comunitaria. 



89LAS MÚLTIPLES FACETAS DE UN LEGADO

Figura 4.3. Herramienta aché y herramienta moderna. Foto: Lena Muders.

Figura 4.4. Cesta aché y mochila moderna. Foto: Lena Muders.



90 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

La porra del tomombú

El mencionado palo de madera termina en su punta superior en forma 
de remo, mide 1.59 metros de largo y está pintado de negro y rojo con 
hollín y resina. A primera vista se trata de una porra sin mayor significado 
que ser un arma para combatir. No obstante, al recuperar el contexto 
etnográfico, el objeto gana un estatus de suma importancia (Schweitzer 
de Palacios 2018: 438-441).

Münzel hace referencia textual al objeto, pero no existe ningún 
dibujo o fotografía. Describe esta porra como relacionada a los rituales 
tomombú, que significa “golpear la cabeza y herir”. Se trata de unos 
combates rituales entre dos o más jóvenes que se golpean con la made-
ra. En el grupo norte de lxs aché, el tomombú era también un ritual de 
iniciación. Al iniciado se le provocaba y golpeaba hasta que perdía la 
conciencia, allí se le cortaba un pedazo del cuero cabelludo que se tostaba 
y comía. Este maltrato servía para que el adulto tuviera éxito de cazador 
(Münzel 1983: 272). Durante el ritual, los jóvenes eran tratados como 
si fueran enemigos, con lo que Münzel indica otro aspecto del tomom-
bú. Ciertos detalles del tomombú se encontraban también en otros ritos 
de paso. Como reconoce la antropóloga francesa Hélène Clastres, los 
ritos funerarios se parecían al trato de los enemigos (H. Clastres 1968: 
72 en Münzel 1983: 272). En los dos casos se evidenciaba una fase de 
transición en la cual se liberaba una ferocidad peligrosa que había que 
domar a través del ritual.

Estas observaciones revelan múltiples niveles de relaciones que 
contenían los ritos del tomombú. Puesto que los combatientes tenían que 
soportar heridas e insultos para hacerse valiosos cazadores, los combates 
rituales eran enlazados por una parte con el significado de la caza y el 
bosque. El bosque, pues, constituía el fundamento económico de lxs 
aché, proporcionándoles los animales de caza y demás productos.

Por otra parte, se muestra una cosmovisión, según la cual parece que 
no existía una realidad estática, sino distintas realidades entretejidas y 
cambiantes. Una cosa no era siempre la misma, sino tenía distintas apa-
riencias dependiendo de quién y de qué manera miraba (Münzel 1983: 40). 
Incluso el ser humano adoptaba distintas apariencias. Animales y árboles 
eran consideradxs antepasadxs (véase también P. Clastres 1984: 20).

Como explico en otro artículo (Schweitzer de Palacios 2018), 
este acercamiento de Mark Münzel se parece al concepto socio-cos-
mológico que Ernst Halbmayer (2001, 2013) emplea en sus análisis 



91LAS MÚLTIPLES FACETAS DE UN LEGADO

de lxs caribeñxs  Yukpa, y que se fundamenta en una diferenciación del 
mundo de ahora y la identidad humana de ahora de lxs Yukpa (Halb-
mayer 2001: 55). Según este concepto coexisten varios mundos y sus 
actores están presentes, pero invisibles. En determinados momentos 
hay contactos con lxs Yukpa. Cuando ello sucede, se presentan como 
posibles enemigxs y tienen que ser tratadxs como tales. Los rituales 
ponen reglas sobre las enemistades y patrones de acción que pueden 
tomar formas de aplacamiento o de violencia entre y dentro de bandas 
sociales en el mundo del aquí y ahora.

Los ritos tomombú de lxs aché parecen expresar un orden socio-
cosmológico semejante. Pertenecían a complejas dimensiones sociales 
en el mundo actual de lxs aché (el tiempo antes de las misiones y reser-
vas), quienes vivían en bandas familiares sueltas. Cuando un miembro 
perdía contacto con su grupo originario y formaba otro grupo aparte, 
el rito tomombú permitía una reintegración, es decir, se trataba de una 
“institución nodal para la afirmación étnica y la cohesión interna” (Edep 
Piragi 2008: 185).

También las mujeres tenían un papel importante. El antropólogo 
norteamericano Kim Hill informa: “In all clubfights some bystanders 
(including women) would rush in and try to hamper or disarm men 
who were in combat with their father, sons or brothers. Men who killed 
others would be decorated with ritual scars on their body and face”.6 
Según Münzel, especialmente la futura o ya casada pareja del iniciado 
tenía un interés en torturarle con la finalidad de que su ira contribuyera 
a su éxito como cazador (Münzel 1983: 272). 

Volviendo al objeto, a la porra en forma de remo, que a primera vista 
no parece muy atractiva, se constata que se convierte en un “ícono” muy 
importante, con un rico significado dentro y fuera de la sociedad aché, 
sirviendo de instrumento para negociar complejas relaciones cosmoló-
gicas y sociales a través del tomombú.

De Paraguay, vía Fráncfort a Marburgo

Los objetos aché pasaron de sus propietarixs aché a las manos de Mark 
Münzel en los años 1971/72. Lxs aché fueron desalojados del bosque, 
dejando atrás su pasado ligado a la vida de nómadas y su contexto 

6 Véase http://www.public.asu.edu/~krhill3/Ache.html (último acceso: 12.12.2019).



92 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

etnográfico  originario. En lo siguiente, viajaron desde Paraguay al Mu-
seum für Völkerkunde (Museo Etnológico) de Fráncfort/Meno, ahora 
Weltkulturen  Museum (Museo de la Culturas del Mundo), de ahí fueron 
trasladados a la casa privada de Münzel, de donde llegaron a la CEM. 
Los objetos entraron, pues, en un proceso de mercantilización o commo-
ditization (Kopytoff 2012). Se convirtieron en objetos de intercambio y 
de puente hacia otros espacios geográficos, cambiando su función y su 
valor a lo largo del tiempo, llenándose de adscripciones ajenas unidas a 
su musealización. Algunas de éstas quiero retomar haciendo uso de la 
documentación existente en el archivo del CEM, y uniré las ideas desa-
rrolladas a los aspectos de globalización y descolonización.

En cuanto a las circunstancias de su adquisición, los objetos fueron 
un producto de un trabajo de campo antropológico del coleccionista, 
que tenía el objetivo de recoger datos sobre la religión y la mitología 
de la sociedad aché (Münzel 1985: 147). Se encontró con una situación 
de persecución violenta de lxs aché por parte de diversos actores del 
régimen nacional paraguayo con el fin de apropiarse de los bosques, y 
de la destrucción de su cultura al asedentarlxs. Estos eventos y el rol que 
tuvo Mark Münzel en dar a conocer públicamente el genocidio de lxs 
aché pasaron a la historia, ya que dieron paso al establecimiento de una 
antropología activista. Los hechos se encuentran recopilados y actuali-
zados en 2008 (Parellada & Beldi de Alcántara 2008). En el prólogo de 
esta recopilación “35 años después”, Mark Münzel da testimonio del 
importante e imprescindible papel que tiene su experiencia con lxs aché 
para su vida de antropólogo.

Los objetos aché llegaron a Münzel como bienes de intercambio 
constante con lxs aché. Había ciertas prácticas de regalo y de compra/
venta, según las cuales cada objeto obsequiado exigía enseguida un 
contra-regalo. Münzel caracterizó su relación con lxs aché como bastante 
comercial (Emmerich 2005). Así lo contó él mismo, años más tarde, a 
estudiantes que trabajaron con objetos aché. Además, a través de los 
trabajos universitarios de lxs mismxs alumnxs es posible enterarse de 
los planes de Münzel para realizar una exposición de los objetos aché.

La exposición se realizó finalmente en el año 1982/83 en el entonces 
Museo Etnológico de Fráncfort, con el título “Gejagte Jäger” (“Caza-
dores cazados”). La exposición consistía en dos partes: una dedicada a 
lxs Mbía de Brasil, realizada por Karl Heinz Kelm quien era director 
del museo en este entonces (1972-1983); la otra, dedicada a lxs aché y 
realizada por Mark Münzel, quien era custodio de la sección América 



93LAS MÚLTIPLES FACETAS DE UN LEGADO

(1973-1989). En esta última, siguiendo el contenido del libro que acom-
pañó la exposición  en la serie de “Roter Faden zur Ausstellung” (“Hilo 
conductor de la exposición”), los temas centrales fueron la etnohistoria 
y la situación actual de lxs aché en las misiones, las cuales representaban 
su única posibilidad de sobrevivencia, además de su vida de cazadores y 
colectores en el bosque. El texto viene ilustrado con fotografías que en 
su mayoría documentan las injusticias contra lxs aché. En los capítulos 
etnográficos algunas fotografías muestran escenas de la producción y del 
uso de los objetos. Los objetos mismos fueron reproducidos en dibujos. 

Según se entiende, la exposición se preparó principalmente con el 
material que trajo Münzel de su estadía del campo, y fue complementada 
con material de la colección del austríaco Friedrich Carl Mayntzhusen 
de los años 1910-13, que se encuentra actualmente en el Museo Etno-
lógico de Berlín (EMB). Los objetos en “Gejagte Jäger” servían sobre 
todo para la documentación. Se convirtieron en portadores de memoria 
y testigos de la destrucción cultural en la “época oscura” (Melía 1997: 
31), carácter que conservarían como parte de su función de legados, 
como veremos más adelante.

Desde que se encuentran en la Universidad de Marburgo, los ob-
jetos aché sirven mayormente para la enseñanza. Gracias a esto, existen 
informaciones en trabajos estudiantiles que contienen datos más allá de lo 
publicado hasta la fecha. Durante la época de los estudios de “Magister”, 
cada estudiante tenía que hacer un análisis de un objeto de la CEM (el 
llamado Museumsschein). De esta manera, algunos de los objetos aché 
también fueron investigados. Lxs estudiantes principalmente se centra-
ron en los detalles de la producción y del uso de los objetos dentro de 
su contexto etnográfico y en la etnohistoria de lxs aché.

La meta de este formato de enseñanza, no obstante, era no sólo la de 
adquirir una idea de cómo acercarse a objetos de sociedades indígenas, 
sino también la de ampliar el espectro de los métodos antropológicos. 
Por lo tanto, algunxs estudiantes, aparte de utilizar libros y artículos 
sobre lxs aché, aprovecharon la posibilidad de hacer una entrevista al 
coleccionista. Estos trabajos de investigación han sido archivados en la 
CEM, y constituyen un aporte imprescindible a los conocimientos que 
tenemos sobre los objetos, pero además, como vimos, sirven por su parte 
como fuentes de análisis. 

Los objetos aché en Marburgo también han formado parte de expo-
siciones universitarias dentro y fuera del departamento etnológico. En 
el año 2010, para el 5to. Encuentro de Investigadores de Sudamérica y 



94 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

el Caribe en Marburgo, se realizó una exposición en la cual se presentó  
a las culturas de regiones sudamericanas a través de sus respectivos 
objetos etnográficos. En este tiempo (re)nació la idea del concepto de 
“legado” dando título a la exposición “Vermächtnisse – Südamerika und 
die Völkerkundliche Sammlung” (“Legados – Sudamérica y la Colección 
Etnológica”). Los objetos fueron tratados como legados en dos sentidos: 
representaron a las culturas de su proveniencia, es decir a lxs investigadxs, 
y dieron testimonio de lxs coleccionistas, es decir de lxs investigadorxs, 
que los adquirieron y los cedieron a la CEM. Por ende, mostraron a la 
par el espectro de la diversidad cultural del continente, y reflejaron la 
historia de las investigaciones pasadas y presentes del departamento de 
Antropología Cultural y Social. Los objetos aché representaron a los 
aché, y al trabajo de Mark Münzel a la vez.

Hemos visto el camino de los objetos desde un ámbito etnográfico 
hasta los ámbitos museísticos, ganando una presentación pública por 
otra. Ahora es tiempo de que salgan de su escondite universitario y que 
se conecten al presente y al futuro, a las personas que se encuentran 
detrás de ellos. 

Lxs aché, sus objetos y la “globalización” 

Tanto por referencias de mis colegas del instituto que traen objetos etno-
gráficos de sus trabajos de campo y los donan a la CEM , como también 
por mis propias experiencias (Schweitzer de Palacios 2002), conozco la 
actitud de algunos grupos indígenas de comercializar y mediatizar sus 
tradiciones y conocimientos materiales e inmateriales, frecuentemente 
a través de intermediarios. Generalmente hablando, los objetos se con-
vierten en recuerdos y artesanías, los rituales en performances y películas 
para espectadorxs nacionales e internacionales; por otro lado, constituyen 
un apoyo a la economía y la identidad indígena. Lxs indígenas se adaptan 
a las expectativas de lxs compradorxs: los objetos cambian su forma y/o 
sus significados y se les atribuye un valor monetario. 

Cuando me enteré que lxs aché intercambiaron sus objetos de una 
manera bastante comercial con Münzel, quise saber si aún siguen con 
este tipo de negocio. Me puse a seguir las huellas de lxs aché y de sus 
objetos en páginas web. El internet es por el momento mi única fuente 
accesible para dar con informaciones acerca del uso actual de los objetos 
aché dentro de un marco económico e identitario. Los datos encontrados 



95LAS MÚLTIPLES FACETAS DE UN LEGADO

y presentados en adelante, son parciales y a veces de carácter ambiguo, 
ya que surgieron de páginas web de instituciones y asociaciones con in-
tereses distintos. A pesar de esto, ofrecen una visión de la complejidad de 
la tarea de unir objetos museísticos con las sociedades e organizaciones 
indígenas actuales. 

En el año 1978, lxs últimxs aché viviendo en el bosque renun ciaron 
a su estilo tradicional de vida, y la lucha del tomombú fue prohibida por 
lxs blancxs (Edep Piragi 2008: 192). En 2013, 45 años después, en el 
censo oficial de Paraguay están registradxs 1942 aché que viven en seis 
comunidades en cuatro departamentos. La mayoría vive básicamente de 
la agricultura.7 Otras fuentes hablan de siete comunidades, ya que un 
grupo aché supuestamente regresó al bosque (Edep Piragi 2008: 204).

Desde 2008 existe la Federación Nativa Aché del Paraguay8 (FENAP), 
cuyxs representantes solicitaron un juicio ante el tribunal internacional 
en Argentina contra el gobierno paraguayo, exigiendo una investigación 
sobre las violaciones de los derechos humanos en el tiempo de la dic-
tadura.9 Hoy en día, lxs aché se encuentran de nuevo amenazadxs por 
el despojo de sus tierras (Ruíz Olazar 2016). En cuanto a los objetos, la 
búsqueda de “artesanías aché Paraguay” me llevó a la asociación Liga 
Nativa por la Autonomía, Justicia y Ética (LI.N.A.J.E.), creada en el año 
2000 por unxs miembros de la franja norteña de la etnia aché (de dos 
comunidades en el departamento de Canindejú en el este de Paraguay), 
que luego se integró a la Federación Nacional.10 Dentro de sus programas 
existen proyectos para la transmisión del saber y destrezas artesanales 
de las “pocas Ancianas”:

En sus esfuerzos por impulsar un modo de gestión participativa de los 
recursos territoriales e identitarios, LINAJE promueve la revalorización 
y comercialización de la artesanía femenina como eje estratégico de 
compromiso firme de las mujeres Aché en la defensa de su patrimonio 
ambiental y cultural.11

7 Véase https://www.tierraviva.org.py/pueblos_indigenas/ache/ (último acceso: 
12.12.2019).

8 Véase http://www.linaje.org/principal.php (último acceso: 12.12.2019).
9 Véase https://www.amnesty.de/jahresbericht/2015/paraguay (último acceso: 

12.12.2019).
10 Véase http://www.linaje.org/quienes_somos.php (último acceso: 12.12.2019).
11 Véase http://www.linaje.org/artesania.php (último acceso: 12.12.2019).



96 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

El valor, pues, se da no tanto a los objetos en sí, sino a la técnica 
para hacerlos y a la revitalización de dichas técnicas como expresión de la 
identidad aché. El caso ejemplar es la elaboración de un cántaro grande 
para agua y miel, que ya no se utilizaba. Por otra parte, se les otorga 
un valor comercial, garantizando a las mujeres un ingreso monetario a 
través de la venta de artesanías.

Desde 2013 existen también cooperaciones de la Secretaría Na-
cional de Cultura con Centros Culturales Comunitarios en el mismo 
departamento de Canindejú con el fin de “salvaguardar el Patrimonio 
Cultural” (Secretaría Nacional de Cultura 2013b). Sus programas 
de festivales culturales incluyen técnicas artesanales, concursos de 
arquería, como también el “ritual de guerra entre los Aché”, es decir, 
el tomombú.12 De hecho, sobre este último existe un interés especial 
reconociéndolo como “el ritual expiatorio y propiciatorio de cacería 
central de la religión Aché” (Edep Piragi 2008: 192), del cual existe 
además un documental.13 Por lo tanto, podemos aseverar que lxs aché 
y sus objetos han llegado al siglo XXI, siendo también un ejemplo de 
la globalización.

Perspectivas

A lo largo del artículo he desarrollado algunos acercamientos a los 
objetos aché de la CEM, haciendo referencia a su biografía dentro y 
fuera de su contexto etnográfico, y a sus funciones y significados a lo 
largo de su camino desde Paraguay a la CEM. Además, presenté algunas 
informaciones sobre la presencia de objetos “tradicionales” en su vida 
cotidiana actual. Quiero concluir mi aporte planteando algunas futuras 
líneas de investigación.

12 La inauguración del Centro Cultural Jamo Mbepurangi - Comunidad Aché tuvo 
lugar el día 17 de agosto de 2013 en la comunidad de Chupa Pou, Villa Ygatimí 
con un Festival Aché (Secretaría Nacional de Cultura 2013a). En el festival un año 
más tarde se incluye la “demostración del ritual de guerra entre los Aché” (Abc 
Color 2014).

13 Existe una página web (http://tomumbu.weebly.com/) que habla de dicho docu-
mental, como si su contenido estuviera aún en preparación. Siguiendo la pista de 
algunos datos ahí incluidos, se puede encontrar información acerca de dicho pro-
yecto como respaldado por el Fondec (Fondo Nacional de la Cultura y las Artes) 
y terminado ya en 2007 (Última Hora 2007). 



97LAS MÚLTIPLES FACETAS DE UN LEGADO

Por una parte, un objetivo es complementar la investigación de 
objetos aché de la CEM con colecciones aché en los museos etnológicos 
de Alemania, empezando por el Museo Etnológico de Berlín, donde se 
encuentran los objetos de F. C. Mayntzhusen que formaron parte de 
la exposición en Fráncfort en 1983. Una revisión de los objetos en el 
banco de datos del museo resultó en un total 346 objetos,14 incluyendo 
33 fotografías (Fischer, comunicación personal, 2018). Los objetos y 
fotos provienen de diferentes coleccionistas –no sólo de Mayntzhusen– y 
contextos distintos a finales del siglo XIX y principios del siglo XX.15 Son 
objetos de todo tipo de la “cultura material” de los “Guayaquí”, incluyen-
do objetos de uso cotidiano, herramientas, armas, adornos, instrumentos, 
cestería, cerámica y cueros. Existe una escasa documentación respecto a 
su procedencia y los coleccionistas. Las fotografías muestran escenas de 
personas aché en su hábitat “tradicional” y después de ser “civilizadxs”. 
Hasta la fecha los objetos no han sido catalogados exhaustivamente, ni 
hay investigación sobre los pormenores de su recolección. Se encuentran 
en diversos anaqueles del depósito junto con objetos de otras etnias de 
la Amazonia, y requieren una cierta consideración en calidad del con-
cepto del “patrimonio cultural” para que lxs aché puedan participar en 
la recuperación del conocimiento de su pasado.

Las colecciones con sus documentos y las exposiciones dejan cons-
tancias no sólo de las culturas indígenas, sino también de la historia de la 
antropología y de sus museos. Este aspecto abre una línea investigativa 
más. En caso de los objetos aché vimos su utilización en la exposición 
de Fráncfort y en la CEM en Marburgo, como expresiones de legados 
en sus épocas respectivas. La llegada de los objetos a Berlín tenía otras 
connotaciones, las cuales hay que ver en el contexto de un “coleccionismo 
general” durante la época del imperio alemán (Penny 2002), siguiendo 
el ideal de coleccionar tanto cuanto posible. El interés en la colección 
“Guayaquí” puede ser interpretada también bajo la perspectiva de tener 
muestras de una etnia de “bajo nivel cultural” tal como caracteriza la 

14 Agradezco a Manuela Fischer por haberme puesto a disposición la lista de objetos 
aché en el EMB y los documentos del Archivo del Museo, y de posibilitarme la 
revisión de los objetos en dicho depósito.  

15 Existen actas y cartas de correspondencia respecto a una colección aché del año 
1935. Según éstas, los respectivos objetos son, como los demás objetos aché, del 
principio del siglo XX. 



98 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

correspondencia del Archivo del EMB a lxs aché,16 perspectiva conforme 
a las corrientes antropológicas de la época. Es de notar que también en 
este tiempo llegó un cráneo aché al Hospital de la Charité de Berlín, el 
cual fue restituido en el año 2012.17

Termino mi breve bosquejo con el deseo de seguir investigando el 
presente y el futuro de los objetos aché, su estatus actual en los museos, 
y su uso dentro y fuera de las comunidades. En este sentido, los objetos 
volverán a ser el puente entre tiempos y espacios distantes; conectan 
el pasado con el presente, lxs aché del Paraguay del allí (no sólo) con 
los museos del aquí. Sus revitalizaciones o renovaciones, los discursos 
alrededor de ellos e incluso el repertorio de la fabricación de objetos 
son temas que surgen tras sus múltiples análisis.18

Bibliografía

Abc Color
2014 Aché: Preservar la cultura. Nota de prensa del 3 de 

septiembre de 2014. Disponible en: https://www.abc.com.
py/nacionales/ache-comparten-conocimientos-1282306.
html (último acceso: 12.12.2019).

Clastres, H.
1968 Rites funéraires Guayaki. Journal de la Société des 

Américanistes 57: 63-72.
Clastres, P.
1984 Chronik der Guayaki: Die sich selbst Aché nennen, 

nomadische Jäger in Paraguay. Trickster, München. 
2011 [1968] El Arco y el Cesto. En: Augusto Roa Bastos (comp.): Las 

Culturas Condenadas, pp. 181-205. Fundación Augusto 
Roa Bastos, Asunción.

16 Actas del Museo Etnológico de Berlín, 1901, Carta de Karl von den Steinen a 
Wilhelm von Weickhmann 4 de marzo de 1901.

17 “El cráneo de la niña aché Kryýgi, conocida en el mundo científico como Damiana, 
cazada, criada y tenida como objeto de estudio a finales del siglo 19 y principios del 
20, será devuelto este viernes a su pueblo repatriado desde el Hospital La Charité 
de Berlín, Alemania” (Última Hora 2012).

18 Agradezco muy profundamente a la colega Lena Muders (Universidad de Marburgo) 
y a la colega Ingrid Arriaga (EHESS) por la revisión y corrección de este artículo.



99LAS MÚLTIPLES FACETAS DE UN LEGADO

Edeb Piragi, P.
2008 “…Y se hizo la luz”: Proceso de Transfiguración étnica y 

resiliencia entre los Aché de Paraguay. En: Parellada, A. & 
Beldi de Alcántara, M. (eds.): Los Aché del Paraguay: Discusión 
de un Genocidio, pp. 179-210. IWGIA, Copenhague.

Emmerich, N.
2005 Hausarbeit zur Museumsübung. Objekt: Knochenkette, 

Objektgruppe Aché. Marburg. (Inédito).
Halbmayer, E.
2001 Socio-cosmological contexts and forms of violence: War, 

vendetta, duels and suicide among the Yukpa of north-
western Venezuela. En: Schmidt, B. E. & Schröder, I. W. 
(eds.): Anthropology of Violence and Conflict, pp. 61-75. 
Routledge, London / New York.

2013 Securing a Life for the Dead among the Yukpa: the 
exhumation ritual as a temporary synchronisation of worlds. 
Journal de la Société des Américanistes 99 (1): 105-140.

Ingold, T.
2013 Making: anthropology, archaeology, art, and architecture. 

Taylor & Francis, London.
Kelm, H.
1983 Vorwort. En: Münzel, M. (ed.): Gejagte Jäger: Aché- 

und Mbía-Indianer in Südamerika, Teil 1. Die Aché in 
Ostparaguay, pp. IV-VII. Museum für Völkerkunde. Roter 
Faden zur Ausstellung, 6, Frankfurt am Main.

Kopytoff, I.
2012 The cultural biography of things: commoditization as 

process. En: Appadurai, A. (ed.): The social life of things: 
Commodities in cultural perspective. 10th pr., pp. 64-94. 
Cambridge.

Kraus, M.
2015 Quo Vadis, Völkerkundemuseum: Eine Einführung. 

En: Kraus, M. & Noack, K. (eds.):  Quo Vadis, 
Völkerkundemuseum? Aktuelle Debatten zu ethnologischen 
Sammlungen in Museen und Universitäten, pp. 7-37. 
Transcript, Bielefeld.

Melià, B.
1997 Antropólogos y antropología en el Paraguay. Horizontes 

Antropológicos 3 (7): 24-35.



100 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Münzel, M.
1983 Gejagte Jäger: Aché- und Mbía-Indianer in Südamerika, 

Teil 1. Die Aché in Ostparaguay. Museum für Völkerkunde. 
Roter Faden zur Ausstellung, 6, Frankfurt am Main. 

1985 Genozid, Ethnozid und Ethnologische Forschung: Die Aché 
in Ostparaguay. En: Fischer, H. (ed.): Feldforschungen: 
Berichte zur Einführung in Probleme und Methoden, pp. 
143-160. Reimer, Berlin.

2008 Prólogo: 35 años después. En: Parellada, A. & Beldi de 
Alcántara, M. (eds.): Los Aché del Paraguay: Discusión de 
un Genocidio, pp. 7-18. IWGIA, Copenhague.

2011/2012 Gegenstände, die sich im Wald verstecken. En: Erb, J. & 
Euler, T. (eds.): Gefunden im Dazwischen: Aufzeichnungen 
zum Begriff der Transition, pp. 33-48. Justus-Liebig-
Universität Gießen, Gießen. 

Parellada, A. & Beldi de Alcántara, M. (eds.)
2008 Los Aché del Paraguay: Discusión de un Genocidio. IWGIA, 

Copenhague. 
Penny, G.
2002 Objects of Culture: Ethnology and Ethnographic Museums 

in Imperial Germany. University of North Carolina Press, 
Chapel Hill / London. 

Ruíz Olazar, H.
2016 Los aché, en pie de guerra por el despojo de sus tierras. Abc 

color. 13 de noviembre 2016. Disponible en: https://www.
abc.com.py/edicion-impresa/politica/los-ache-en-pie-de-
guerra-por-el-despojo-de-sus-tierras-1537186.html (último 
acceso: 12.12.2019).

Schweitzer de Palacios, D.
2002 Von Heilern und Fernsehstars: Die Yachac von Cotacachi 

zwischen gestern und heute. En: Schweitzer de Palacios, 
D. & Wörrle, B. (eds.): Heiler zwischen den Welten, pp. 
181-228. Reihe Curupira 15, Marburg.

2018 Objects of encounter: Die Gegenstände der Aché in der 
Völkerkundlichen Sammlung. En: Bieker, U.; Kraus, M.; 
Rossbach de Olmos, L.; Schröder, I. W.; Schweitzer de 
Palacios, D. & Voell, S. (eds.): Ich durfte den Jaguar am 
Waldrand sprechen. Festschrift für Mark Münzel zum 75. 
Geburtstag, pp. 431-448. Reihe Curupira 30, Marburg.



101LAS MÚLTIPLES FACETAS DE UN LEGADO

Secretaría Nacional de Cultura
2013a “Festival Cultural Aché” en la Comunidad Chupa Pou. Nota 

de prensa del 14 de agosto de 2013. Disponible en: http://
www.cultura.gov.py/2013/08/festival-cultural-ache-en-la-
comunidad-chupa-pou/ (último acceso: 12.12.2019).

2013b Secretaría Nacional de Cultura presente en la zona fronteriza 
de Canindeyú para salvaguardar el patrimonio cultural con 
firma de convenios con Centros Culturales Comunitarios. 
Nota de prensa del 27 de junio de 2013. Disponible en: 
http://www.cultura.gov.py/2013/06/secretaria-nacional-
de-cultura-presente-en-la-zona-fronteriza-de-canindeyu-
para-salvaguardar-el-patrimonio-cultural-con-firma-de-
convenios-con-centros-culturales-comunitarios/ (último 
acceso: 12.12.2019).

Última Hora
2007 La etnia Aché aparecerá por primera vez en un documental. 

Nota de prensa del 7 de abril de 2007. Disponible en: 
https://www.ultimahora.com/la-etnia-ache-aparecera-
primera-vez-un-documental-n31771.html (último acceso: 
12.12.2019).

2012 Alemania restituye cráneo de niña aché tras 116 años de 
haber sido cazada en Paraguay. Nota de prensa del 3 de 
mayo de 2012. Disponible en: https://www.ultimahora.com/
alemania-restituye-craneo-nina-ache-116-anos-haber-sido-
cazada-paraguay-n524966.html (último acceso: 12.12.2019).

Walker, H.
2002 Urarina Technologies of Companionship and Subjection. 

En: Santos Granero, F. (ed.). The occult life of things: native 
Amazonian theories of materiality and personhood, pp. 81-
102. University of Arizona Press, Tucson.





[103]

Reflexiones sobre nuevas narrativas
en los museos y los debates sobre

las colecciones de museos etnográficos
Andrés Gutiérrez Usillos* 

Reflexiones sobre nuevas narrativas en los museos

La exposición permanente que hoy puede visitarse en el Museo de 
América tiene ya veinticinco años, con lo que, evidentemente, no resulta 
muy “actual” y es preciso una renovación de su discurso. Por ello, las 
exposiciones temporales que se organizan sirven, por un lado, para cubrir 
algunas lagunas en el discurso general, pero también como ensayos para 
las nuevas narrativas, temáticas o perspectivas que es necesario ir incor-
porando a esa exposición permanente, ya sea como guiños en la ahora 
existente, o para crear un discurso más coherente en un futuro. Cuando 
se planteó el recorrido de la exposición permanente de este museo, a 
finales de los años ochenta, se apostó por un discurso imparcial, con una 
perspectiva antropológica, atemporal y procurando exponer los objetos 
en función de sus significados culturales, en torno a los que se ordena-
ban, más allá de su valoración estética, su procedencia o su antigüedad. 
Ahora bien, en estos veinticinco años se han producido transformaciones 
esenciales en las sociedades, a nivel global, que han modificado algunas 
de sus principales preocupaciones. Por ejemplo, gracias a los nuevos 
enfoques y corrientes de estudio de los últimos años, se han traspasado 
algunos de los esquemas “tradicionales” en torno al binarismo sexual, el 
patriarcado, el machismo, o el colonialismo, entre otros. 

*  Andrés Gutiérrez Usillos es Responsable del Departamento de América Precolombina 
del Museo de América, Madrid, España. E-mail: andres.gutierrez@cultura.gob.es.



104 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Uno de esos “nuevos” temas tiene relación con los estudios de gé-
nero que, hoy en día, más allá de una necesaria reivindicación y difusión 
de la contribución de mujeres en la construcción de las culturas, en la 
estructuración de las diferentes sociedades o su papel en la historia, trata 
de minimizar la visión patriarcal, machista, heteronormativa tradicional 
que ha imperado en los museos en el mundo occidental, y apuesta por 
incluir la diversidad de géneros como una de las claves que permitan 
entender distintos aspectos de dichas sociedades. Y, más aún en Amé-
rica, en donde los géneros alternativos al binarismo, en sociedades con 
raíces indígenas tradicionales, han sido bien documentados en crónicas 
históricas y estudios etnográficos. 

Ante esta nueva perspectiva, para exponer esta faceta del relato 
histórico en los discursos de los museos españoles, silenciado u olvidado 
con anterioridad, nos enfrentamos con varios problemas. Uno de ellos 
tenía relación con el propio vocabulario, los conceptos y los términos 
apropiados para expresar correctamente esa diversidad, pero el principal 
escollo era la dificultad de comprensión de otras realidades ajenas a las 
de nuestra propia cultura, con el riesgo de simplificarlas al encorsetarlas 
dentro de nuestros esquemas. Con ese objetivo, y considerando que, en 
algún momento, el Museo de América podrá incorporar esta perspectiva 
a la exposición permanente, pusimos en marcha en 2017 el programa 
dedicado a las personas transgénero, que tuvo su eje central en torno 
a una exposición temporal titulada “Trans. Diversidad de identidades 
y roles de género”. En el catálogo publicado (Gutiérrez Usillos 2017) 
procuramos mostrar algunas de estas reflexiones, así como las contribu-
ciones de múltiples especialistas, asociaciones y experiencias personales, 
tratando de unir el pasado con el presente, las problemáticas históricas 
con las actuales y evidenciar cómo el conocimiento histórico o la ex-
periencia etnográfica ayudan a la comprensión de la multidiversidad 
contemporánea en la sociedad presente.

Los conflictos suelen surgir, frecuentemente, en relación con las 
expectativas que unx tiene sobre lx otrx, es decir, de lxs visitantes sobre 
el museo, de una cultura sobre la vecina, o de un país sobre otro. En este 
caso, al afrontar la temática de la transexualidad en un museo del que 
el público general no esperaba ni demandaba este tipo de reflexiones, 
surgieron unas pocas voces discordantes desde sectores tradicionales 
en España. Esto nos sirvió también como reflexión para preguntarnos 
¿a qué se debía este rechazo, que no era destinado al museo, sino a las 
personas trans? La respuesta tiene que ver, como sucede en relación 



105REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATIVAS EN LOS MUSEOS

a otros colectivos marginalizados, como lxs migrantes, con el miedo 
a lo desconocido, la falta de un acercamiento previo a las personas 
transgénero y a su realidad, y sobre todo, a la difusión de una imagen 
distorsionada y polarizada sobre ellas, seguramente basada en situacio-
nes que existen, pero que ofrecen visiones sesgadas de la realidad, por 
ejemplo, en relación con la proyección estereotipada de las mujeres trans 
vinculadas a ambientes nocturnos, el espectáculo o la prostitución y el 
rechazo consecuente por ello.

Así pues, para acercar esta realidad del ser humano en todas las 
culturas, tratamos de explicar, en primer lugar, la diferenciación, aún 
hoy en día no asumida en nuestra propia sociedad plural y abierta, 
entre el género asignado (decidido por otrxs, ajenxs a unx mismx, en el 
momento de nacer, en función de la forma de los genitales), la identidad 
de género (la que unx tiene y siente), la expresión de género (la que se 
muestra al exterior, y que puede coincidir o no con el género asignado o 
con la identidad) y finalmente, la orientación sexual, con la que una gran 
mayoría de las personas confunden todo lo anterior. Una mujer trans, 
independientemente de que haya realizado o no una intervención para 
readecuar sus genitales al estereotipo que tiene sobre sí misma, puede 
ser heterosexual y tener pareja masculina, o ser lesbiana, y puede adecuar 
su expresión a dicha imagen o no.

Por otro lado, procuramos entender y explicar los criterios de clasi-
ficación de los géneros para buscar los códigos de las representaciones en 
el pasado. Dado que quedaba ampliamente documentada la existencia de 
personas trans indígenas a través de las fuentes documentales, queríamos 
reflexionar sobre los estereotipos en relación con la imagen. ¿Cómo 
pensamos que tiene que ser el cuerpo de una mujer o el de un hombre? Y 
¿cómo es representado en las distintas culturas? o ¿qué entendemos hoy 
en día por femenino o masculino, y cómo extrapolamos esto al pasado 
o a otros grupos diferentes al nuestro? Es evidente que, en la sociedad 
de tradición judeo-cristiana y en el ámbito mediterráneo, lo que viene 
valorándose, en el individuo, es la presencia de los “genitales masculinos”. 
Sin embargo, la imagen de lo masculino o femenino no deja de ser una 
construcción cultural que varía no sólo entre sociedades diferentes, sino 
también a lo largo del tiempo. Además de los genitales, entra en juego 
la indumentaria o los gestos diferenciados como expresiones de género. 
En algunos lienzos del siglo XVIII, incluidos los cuadros de castas novo-
hispanos, comprobamos cómo se representa el estereotipo masculino de 
la élite de la época (figura 5.1), con maquillaje, labios pintados, pelucas, 



106 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

ropas ajustadas con muchas puntillas y lazos, posturas sinuosas, etc., 
expresiones que hoy se considerarían más próximas a los estereotipos 
femeninos y que, por supuesto, no tienen relación con la orientación 
sexual, ni con la identidad de género.

Figura 5.1. “De español e india, mestizo”. Anónimo, siglo XVIII.
Óleo sobre cobre. México. Museo de América (MAM00050).

También abordamos la existencia de un binarismo legitimado o re-
frendado por la explicación mítica del “orden del universo”. Las distintas 
religiones, por un lado, y la ciencia, por otro, procuran explicar el universo 
circundante y dar cabida o justificación a las normas que posibilitan la 
convivencia. Si la explicación es binarista –primero se crea al hombre y a 
partir de él a la mujer–, como en el caso de la religión judeo-cristiana, no 
tienen cabida otras opciones de género y al mismo tiempo se “legitima” la 
preeminencia de uno sobre otro. Sin embargo, en distintas culturas existen 
divinidades andróginas y trans,1 como los espíritus kachina del Suroeste 

1 No quisimos entrar en una cuestión de terminologías porque se nos iría el esfuerzo 
en ello. Por supuesto, cada cultura tiene sus formas de explicar y de exponer las 



107REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATIVAS EN LOS MUSEOS

de Norteamérica, o los propios dioses transitan entre los géneros por 
distintos motivos, como en la religión griega y romana, lo que articula 
la posibilidad de integración de las personas reales que, como los dioses, 
tienen géneros u orientaciones sexuales diversas.

A lo largo de la exposición principal, de las cinco que organizamos 
simultáneamente, procuramos mostrar la diversidad de personas trans, 
no sólo en culturas tradicionales o indígenas, como las muxes de Oaxaca 
(México), Hijras de la India y Vírgenes Juradas de los Balcanes, o las 
personas “dos espíritus” de Norteamérica, entre otras, sino también ex-
poner casos conocidos y aceptados de personas trans en nuestro propio 
pasado europeo. Uno de ellos fue el extraordinario ejemplo de Catalina 
de Erauso, llamada la Monja Alférez, que fue un hombre trans en el 
siglo XVII.2 O, el del llamado caballero D’Eon, un noble francés que fue 
considerado el mejor espadachín de su época y que ejerció como espía 
para la corte francesa en Rusia, moviéndose desde lo que hoy sería más 
bien considerado un género fluido en su juventud hacia una mujer trans 
en su madurez. Casos inusuales, no por su trasgresión de género, sino 
por la documentación que existe sobre ellos y los estudios realizados, y 
por la existencia de retratos pintados en la época y el reconocimiento 
que tuvieron en sus sociedades, lo que sorprende hoy en día.

Uno de nuestros objetivos principales era alejarnos de la imagen 
estereotipada de la mujer trans vinculada a la marginalidad. Por ello, 
procuramos mostrar otros contextos de la vida de las personas trans, 
diferentes a los esperados, ya sea en ámbitos domésticos, junto con sus 
madres (figura 5.2), o en contextos ceremoniales. Algunas personas trans 
ocupan espacios liminares en sus comunidades que nos permiten enten-
der también ciertos aspectos rituales, pues la presencia de identidades 
transgénero, o la trasgresión en la expresión de género, en relación con 
el chamanismo y el sacerdocio parece una constante. 

diferentes opciones de géneros, y el término apropiado para cada caso es el suyo 
propio que los designa. Sin embargo, para entendernos, para saber de qué estábamos 
hablando, es necesario optar por un término que englobe todas las casuísticas, y 
nos parecía que trans cumplía con lo requerido.

2 Aunque al nacer se le asigna género femenino y es, consecuentemente, educada 
en un convento, a los quince años se fuga y comienza a vivir según su identidad de 
género masculino, utilizando diversos nombres, como el de Antonio de Guzmán. 
Sirvió como soldado en las guerras contra los mapuches en Chile a inicios del 
siglo XVII. Al igual que otras personas asignadas al género femenino asumieron 
sobre todo en los siglos XVII y XVIII identidades masculinas de forma mucho más 
frecuente de lo imaginado. 



108 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Tratamos de explicar, asimismo, cómo se produce el proceso de 
“otrificación” de una persona trans, convirtiéndola en un “otro” mar-
ginal. Y, lo veíamos ejemplificándolo con el caso de las tidaweenas entre 
lxs indígenas waraos de Venezuela (figura 5.3). Ellas son mujeres trans 
plenamente integradas en el grupo, trabajan con otras mujeres en los 
huertos, tienen sus maridos y son consideradas mujeres. El influjo 
occidental provoca una alteración de estas personas, partiendo de un 
primer paso, que parece ser una constante a lo largo de la historia, que 
consiste en anular su identidad, obligándolas a adoptar indumentarias 
contrarias a su género identitario. A partir de ahí se rompe su vínculo 
con la propia familia y con la comunidad, pues ya no encuentra marido 
–que la hubiera aceptado anteriormente con rol femenino–, ni puede 
trabajar en tareas femeninas, siendo víctima de desarraigo y condenada 
a la marginalidad, y muchas veces a la migración y la prostitución como 
única vía de sustento.

Y, como el museo debe ser un espacio para la reflexión, queríamos 
hacer recapacitar a lxs visitantes sobre esta situación de marginación de 
las personas trans en el pasado, por influjo de la sociedad occidental, 
vigente hoy en día. La transfobia sumada al machismo ha condenado 
a las mujeres trans a la muerte por el hecho de expresar su identidad 
de género femenina, mientras que los castigos para los hombres trans 
fueron mucho más suaves. Y, el desprecio a las identidades diversas 
continúa vigente hoy en día en diferentes países, obligando a muchas 
personas a buscar alternativas de vida emigrando a otros lugares, tema 
que tratamos mediante un audiovisual3 y una exposición temporal titu-
lada “Transmigrantes”.

En resumen, en este programa de exposiciones temporales al que 
sumamos encuentros con asociaciones y conferencias, partíamos de un 
planteamiento desde la interculturalidad, mostrando la diversidad de los 
roles de género en múltiples culturas. Por ello había que hacerlo desde 
una perspectiva global, pues la transexualidad no es exclusiva de la socie-
dad contemporánea occidentalizada, ni tampoco se trata de costumbres 
de un pasado indígena. Y también había que desligarlo de la perspectiva 
sexualizada y marginalizada, para centrarnos en lo cultural y visibilizar 
así a las personas trans en otros contextos más cercanos, que ayudaran 

3 Véase https://www.youtube.com/watch?v=M6FvU8kFNAo (último acceso: 
09.12.2019). Gracias a la producción de Fernando Rivera y del fotógrafo Jesús 
Vecino.



109REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATIVAS EN LOS MUSEOS

Figura 5.2. “Kazandra y el altar”. Serie Flores de Guiechachi. Nuria López. 2015-2016. Tin-
tas pigmentadas sobre papel Fine Art. 70 × 100 cm. Museo de América (MAM 2017/02/01).

Figura 5.3. “Andrés Medina con el traje tradicional tida wena”. Delta de Amacuro,
Venezuela. Fotografía de Álvaro Laiz. Serie Wonderland. 2017. Tintas pigmentadas

sobre baritado. 100 x 150 cm. Museo de América (MAM 2017/03/02).



110 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

a perder el miedo a lo desconocido. Pensamos el museo como un lugar 
de encuentro y convivencia de distintos sectores de la sociedad, ámbitos 
que coexisten aunque sin contacto, sin entrar en comunicación unos con 
otros y sin comprensión.

Aún queda mucho trecho por recorrer, pues son múltiples los 
relatos que es necesario ir revisando y completando, y desde el museo 
somos conscientes de ello. Pero, éste es un ejemplo de las reflexiones y 
experiencias en torno a las narrativas que vamos incorporando al Museo 
de América. En la exposición que siguió a ésta, titulada “Al encuentro 
del Gran Espíritu. El congreso indio de 1898”, comisariada por Beatriz 
Robledo, se volvió a abordar el tema de las personas trans, evidencian-
do cómo esta perspectiva de género ha quedado ya interiorizada en los 
discursos del museo y, próximamente, será incorporada a la exposición 
permanente.

Reflexiones en torno a los debates
sobre las colecciones etnográficas

El taller en Bonn también trató sobre el origen y legitimidad de las 
colecciones de “otras culturas” conservadas en museos europeos, vistos 
en relación con los procesos de descolonización y las restituciones de 
bienes a las comunidades de origen. Aunque mi intervención se centró 
en exponer la primera parte de este ensayo, voy a tratar de presentar 
también algunas líneas sobre esta cuestión, en especial acerca del Tesoro 
Quimbaya (figura 5.4), puesto que este conjunto fue objeto de debate 
en alguna de las sesiones. Si bien, es preciso puntualizar que se trata de 
reflexiones personales y no pretenden tener un carácter institucional, 
ni representativo.

Aunque algunxs colegas sugerían un “idílico” futuro del museo sin 
colecciones, en mi opinión, esa posibilidad anularía la misma identidad, 
esencia y personalidad de este tipo de institución, convirtiéndola en otra 
diferente que, por otro lado, ya existe como departamento de investiga-
ción de universidades o centros de estudios. Partimos, por lo tanto, de la 
consideración del museo –con colecciones– como un espacio necesario 
para la memoria de las sociedades, de su pasado y de las expresiones de 
su presente y también de sus relaciones con lxs “otrxs”. El hecho de que 
consideremos a los museos como espacios necesarios, no implica que 
anulemos la visión crítica sobre sus planteamientos, o sobre el papel 



111REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATIVAS EN LOS MUSEOS

que han tenido en el pasado, muchas veces como legitimadores de esas 
mismas situaciones de desigualdad, como ya mencionamos en relación 
con los discursos patriarcales y heterosexistas. En los museos ha habido y 
hay, aún hoy en día, discursos que silencian realidades o las muestran con 
tintes colonialistas, racistas, sexistas, clasistas, misóginos, lgtbifóbicos, 
gerontofóbicos, etc. que es necesario erradicar.

Figura 5.4. Botella en forma de figura femenina. Cultura quimbaya, Colombia, siglo V d.C. 
Tumbaga, 29,5 x 12 cm. Museo de América (MAM 17456).



112 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Precisamente, los procesos de descolonización político-sociales 
han generado profundas revisiones de los discursos, relecturas críticas 
que, por otro lado, son una necesidad constante, pues la sociedad a la 
que el museo presta servicio evoluciona y es preciso una permanente 
readecuación del museo a aquella. Además de la revisión de los dis-
cursos, estos procesos también han puesto a examen el centro mismo 
de las instituciones: las colecciones. Por supuesto, los objetos que esas 
instituciones conservan están impregnados por las cargas con las que 
fueron concebidos o recolectados, pues son armas o trofeos de guerra, 
pinturas sexistas, racistas, etc. Otra cosa muy diferente, son los discursos 
que se construyen con ellos. La información que contienen, más allá de 
la perspectiva científico cultural, sirve como detonante de procesos de 
creación o comprensión para las sociedades contemporáneas. Reducir la 
interpretación del Rapto de Europa, de Rubens, o la Muerte de Sardanápalo 
de Delacroix, exclusivamente, a la expresión del “abuso” patriarcal y 
machista es simplificarlo hasta el extremo, aunque es evidente que ese 
contenido existe de forma manifiesta. En muchos casos, es necesario 
añadir una explicación sobre el contexto4 social en que se produjo, para 
mostrar más allá de lo que lxs visitantes perciben o tienen preconcebido.

En ocasiones, esos museos, especialmente los que incluyen coleccio-
nes antropológicas, fueron fundados para perpetuar o legitimar expre-
siones nacionalistas o colonialistas, articulando discursos tendenciosos, 
en los que, de forma más o menos intencionada, se ofrecía un relato 
tergiversado que mostraba visiones sesgadas del pasado, justificando las 
relaciones que se tenían, o habían tenido, con otras naciones o cultu-
ras. A esto, hoy, se añade una nueva tergiversación, una “post-verdad”, 
consecuencia de las nuevas tecnologías, las redes sociales y la posibilidad 
de participación del individuo en la construcción  del conocimiento y 
en la expresión de una opinión sobre cualquier tema, que también ha 
llegado a esta cuestión del colonialismo y la restitución patrimonial, con 
informaciones tan manipuladas e intenciona das5 como la otra “Historia 
Oficial” tergiversada, nacionalista o colonialista. 

4 Hace años, en relación con la documentación de las colecciones en los museos, 
abogaba por una “museología contextual” (Gutiérrez 2010).

5 Véase por ejemplo, cómo algunos columnistas entremezclan información sobre 
el regalo del tesoro con la crítica a la “conducta moral y sexual” de Isabel II y su 
esposo homosexual, Francisco de Asís, padres de Alfonso XII y por tanto, suegros 
de la reina María Cristina. Cuando se recibe el regalo, hacía más de veinte años 
que los reyes anteriores se habían tenido que exiliar de España y abdicaron en favor 



113REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATIVAS EN LOS MUSEOS

El Museo de América fue creado en 1941, poco después de haber 
finalizado la Guerra Civil en España, con ese carácter o esa intención de 
glorificar un pasado, obviamente, respondiendo al contexto político de 
la dictadura militar. Es decir, el museo partía con una carga semiótica y 
simbólica –el propio edificio en forma de iglesia convento– premeditadas, 
de las que aún hoy en día cuesta desprenderse. Sin embargo, buena parte 
de las colecciones se encontraban ya en España antes de esa fecha, pues 
se habían recolectado desde la segunda mitad del siglo XVIII, a partir de 
expediciones de carácter científico. La renovación museográfica, abierta 
al público en 1994, alejó al museo de esos idearios iniciales, aunque hoy, 
veinticinco años después, vuelve a precisarse una nueva renovación del 
discurso, esta vez desde otras ópticas, como ya expusimos en la primera 
parte. La transformación del Museo de América no fue un proceso ais-
lado, ya que museos etnográficos de toda Europa, en las últimas décadas, 
han procurado también distanciarse de esos mismos planteamientos 
colonialistas o nacionalistas, sin embargo, lo que ahora está en cuestión 
no es ya el relato, sino el propio objeto.

Los conjuntos conservados en los museos tienen relación, en muchas 
ocasiones, con dos de los rasgos que caracterizan a las culturas occi-
dentales, por un lado, la afición por coleccionar/atesorar de monarcas, 
nobles y burgueses, y por otro, la actividad expansionista de buena parte 
de las naciones. Como consecuencia, se produjo un flujo de objetos de 
unos países hacia otros, aunque no todos se producen en época virreinal, 
en el caso de España. El interés sobre el Tesoro Quimbaya, regalo que 
tiene lugar fuera del contexto colonialista, por el Gobierno de la Repú-
blica de Colombia, me ha permitido repensar algunos aspectos sobre 
las restituciones, que están interrelacionados y se matizan unos a otros, 
cambiando su alcance.

En primer lugar, dos principios planean sobre estos objetos, lo legal 
y lo moral. La primera consideración está amparada por una normativa 
propia de cada país, y acuerdos internacionales, que tienen una fecha 
concreta de aplicación, y en principio, no tendría por qué generar du-
das, como sucede con el material arqueológico producto del expolio y 

 de su hijo Alfonso, el cual falleció asimismo en 1885, años antes de que el tesoro 
se encontrara, dejando a su esposa como regente. Unir estas dos informaciones, 
parece hacerse con la intención de socavar la “ética” de las personas que recibieron 
el regalo, y por tanto del propio acto, lo que es un error malintencionado pues 
ninguno de los anteriores, salvo la reina regente María Cristina, tuvieron ningún 
tipo de relación con el tesoro (Alarcón 2016; Álvarez Mendoza 2018). 



114 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

el tráfico ilícito contemporáneos. Claro que, esa legislación no tiene 
carácter retroactivo, y habría que pensar qué ocurre con las piezas que 
se movieron antes de la entrada en vigor de dichas leyes. Aquí entra un 
segundo aspecto, que es más problemático de concretar, pues los valores 
éticos no solo son diferentes entre las distintas culturas, sino que cambian, 
evolucionando con el tiempo dentro de la misma sociedad. La aplicación 
de los principios éticos contemporáneos para juzgar el pasado genera, sin 
duda alguna, desavenencias y un sentimiento de “superioridad moral” del 
presente hacia el pasado.6 Además de estas dos cuestiones, existen otras 
que deben ser consideradas, como la existencia de herederxs legítimxs 
–o comunidades vivas–. 

En relación con el Tesoro Quimbaya, aunque hoy consideramos, 
sin duda, a los guaqueros del siglo XIX como expoliadores de tumbas, 
y el daño que hicieron al conocimiento del pasado de las culturas es 
irreversible, realmente su actividad estuvo entonces amparada por la 
ley, siendo habitual en aquella época, por ejemplo, la formación de las 
denominadas “compañías de guacas” (Verde Casanova 2016: 17 ss) para 
la extracción del oro de las tumbas prehispánicas. No pretendo justificar 
esta acción, sino situarla en el contexto de la época. Evidentemente, sus 
métodos no eran apropiados y sus fines aún menos, pues únicamente 
perseguían la obtención de oro. De este modo, estas actuaciones fueron 
poco éticas (desde la perspectiva actual, si bien habría que comprobar 
cómo se consideraba esta actividad en la época en que se produce), 
aunque no fueron ilícitas. Éste es el contexto en el que se encontró el 
Tesoro Quimbaya en 1890, en época republicana. Sus descubridores, 
o los intermediarios, conscientes del valor estético-cultural de los ob-
jetos, más allá del crematístico del peso en oro, lo pusieron a la venta 
en el mercado internacional, y fue adquirido por el propio Gobierno 
de la República de Colombia para regalarlo a la reina de España, 
María Cristina de Habsburgo-Lorena. Fue un generoso obsequio, en 
agradecimiento a la presidencia de la reina sobre un laudo arbitral, en 
el que Colombia recuperó el territorio de la Guajira. Y, a su vez, ella 

6 Justificado en muchos casos, porque obviamente, hoy aplicamos la perspectiva 
ética contemporánea hacia el pasado y condenamos actos que, como la esclavitud, 
son aberrantes para la propia humanidad. Pero me pregunto si podemos juzgar 
otros aspectos de las sociedades pasadas desde el presente, o cuáles son los límites 
de esos juicios. Por ejemplo, en este caso, el propio país tiene una consideración 
concreta sobre el patrimonio de su territorio, que no es muy diferente de la que 
tienen otros en ese momento, aunque sí de la que existe hoy en día.



115REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATIVAS EN LOS MUSEOS

hizo donación  del conjunto a un museo estatal español, el Museo Ar-
queológico Nacional, de donde pasó posteriormente al actual Museo de 
América. En esa misma fecha, Perú, así como otros gobiernos y parti-
culares, realizaron también extraordinarias y generosas donaciones de 
objetos arqueológicos que habían formado parte, al igual que el Tesoro, 
de la Exposición Histórico-Americana (Madrid, 1892). La donación de 
objetos arqueológicos o patrimoniales, aunque hoy en día tenga otra 
consideración, no era algo inusual.7

Por tanto, conocemos el contexto en que se produce la donación 
del Tesoro Quimbaya, que fue legal en su extracción, adquisición y 
donación, y ético, si consideramos que fue el propio gobierno de la 
República de Colombia quien realizó el regalo de forma institucional, 
libre y voluntaria. Igual de ético que los otros regalos similares de objetos 
arqueológicos o artísticos que se hacían entre gobiernos entonces. En 
segundo lugar, porque, aunque hoy es un conjunto único y excepcional, 
en la época fueron muy frecuentes los hallazgos de estas piezas, de hecho 
varios museos en Europa conservan conjuntos similares a éste del Museo 
de América, aunque no tan numerosos, si bien parece que el resto no ha 
sido aún objeto de disputa. Conjuntos de oro precolombino quimbayas 
o de culturas vecinas se siguen encontrando hasta el día de hoy. En una 
zona próxima, cien años después del hallazgo quimbaya, es decir, en 
1992, se halló otro gran cementerio, en este caso Malagana8 (Calima), 
con tumbas también repletas de ajuares de oro. Se produjo entonces una 
fiebre del oro en la que ya no intervinieron las “compañías de huacas” 
sino miles de personas incontroladas que guaquearon impunemente el 
oro de las tumbas, sin que pudiera ponerse freno. La legalidad en rela-
ción con la protección del patrimonio arqueológico y la ética de hace 
veinticinco años eran como las actuales, sin embargo, la consideración 
de esa situación es diferente, aunque el guaqueo sigue siendo un grave 
problema que continúa hoy en día.9 Quimbaya y Malagana son dos 
ejemplos similares, con cien años de distancia y un tratamiento legal y 
ético distinto por medio.

7 La propia Estatua de la Libertad es un regalo de Francia a los EEUU por el aniver-
sario de su independencia, unos años antes.

8 A diez kilómetros del pueblo de Palmira, se encontraron entre 140 y 230 kilos de 
oro. Hasta dos años después no pudo trabajar un equipo de arqueólogxs (Bray et 
al. 2005: 143).

9 Véase p. ej. este video sobre un saqueo a la Cultura Malagana en 2012: https://
www.youtube.com/watch?v=xygkmkye_5U (último acceso: 09.12.2019).



116 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Si existen conjuntos similares, de la misma cultura y otras, habría que 
preguntarse, entonces, ¿por qué motivo se reclama el conjunto Quimbaya 
del Museo de América y no otros? Parece evidente que, en este caso, 
entran en consideración otros criterios, que seguramente tienen que ver 
con un juicio paralelo que se hace de España, con informaciones tenden-
ciosas en torno al conjunto.10 Con esto, se ponen en duda algunos de los 
criterios que nos parecían importantes para argumentar la legitimidad 
de las reclamaciones, como la fecha y el contexto en el que se recogió el 
conjunto –teniendo en consideración aspectos legales/éticos–, o la propia 
voluntad del país y sus representantes de un gobierno soberano porque, 
en el fondo, lo que se está juzgando parece que es el concepto mismo 
del colonialismo, aunque utilizando diferentes argucias que enmascaran 
la idea de “repatriación”.

Así todo, al abordar el tema del “colonialismo occidental” se en-
tremezclan tiempos y espacios. Por ejemplo, la mayoría de los países 
americanos que formaron parte de los reinos de España como virreina-
tos, se independizaron hace más de doscientos años, antes de que diera 
comienzo la etapa más expansiva del “colonialismo europeo” en los siglos 
XIX y XX.11 Así todo, la idea de España como país colonialista está muy 
viva hoy, seguramente porque ha sido rentable políticamente utilizar el 
pasado colonialista como explicación o justificación de situaciones del 
presente, en ocasiones de forma torticera.12 El malestar que aún hoy 
provoca esta visión, que ha calado profundamente en buena parte de 
la población, es evidente en los comentarios que dejan lxs usuarixs del 
canal Youtube del Museo de América, muy especialmente en el Tesoro 
Quimbaya.13 Comprobamos cómo, hoy en día, se percibe la presencia 

10 Para evitar la desinformación, el Museo de América publicó los “diez errores más 
frecuentes” en torno a este conjunto, que abarcan desde la consideración de expolio, 
hasta su consideración como expresión de un genocidio. Véase http://www.cul-
turaydeporte.gob.es/museodeamerica/coleccion/la-verdad-sobre-los-quimbayas/
los-diez-errores.html (último acceso: 09.12.2019).

11 No voy a entrar en la distinción del colonialismo de los siglos XVI o XVII y del 
que se produce en el XIX, sobre todo en África, pero es obvio el tratamiento muy 
diferente en relación con la consideración tanto de los territorios como de lxs 
pobladorxs de los mismos.

12 Véase por ejemplo cómo se hace la manipulación de una situación contemporánea 
de un grupo indígena colombiano contemporáneo, acusando de su pobreza hoy a 
la época colonial, mediando doscientos años (Sáez & Otálora 2017). 

13 Véase https://www.youtube.com/watch?v=iK_xqxwJyig&t=6s (último acceso: 
09.12.2019).



117REFLEXIONES SOBRE NUEVAS NARRATIVAS EN LOS MUSEOS

de este conjunto en España como una exaltación del colonialismo, del 
expolio, del saqueo de la conquista, etc. Nada más lejos de la realidad, 
en este caso, como hemos expuesto. 

Surgen otras cuestiones de gran interés referidas al espacio y al 
tiempo aunque por extensión no profundizaremos en ellas, por ejemplo 
la combinación o confusión entre identidad-territorio-nacionalidad y 
temporalidad. Los objetos se convierten en símbolos de nuevos “nacio-
nalismos” invirtiendo la situación anterior y, en ocasiones, la restitución 
es una punta de lanza de un evidente oportunismo político, similar al de 
gobernantes europexs que anuncian restituciones masivas, y que parecen 
respuestas paternalistas, mediáticas, en relación con nuevas formas de 
“colonización ética”. Por otro lado, cuando tomamos la referencia del 
presente para la división territorial, ¿qué ocurre con las fronteras his-
tóricas o las relaciones existentes en el pasado en cuanto al territorio? 
¿Deben ir desplazándose las colecciones de un lugar a otro en función 
de estas modificaciones de fronteras o del surgimiento de diferentes 
sentimientos identitarios?14 

En conclusión, es evidente la necesidad de abordar la historia de 
las colecciones, asumir las situaciones difíciles de algunas de ellas y 
contextualizar sus significados, para entender y criticar el pasado si es 
necesario, pero no para “juzgarlo” bajo criterios contemporáneos. Cada 
situación que se considere requiere de un estudio concreto en el que, 
en mi opinión, es preciso partir de un análisis del contexto en que se 
produjo y tratar de no dejarnos llevar por las oleadas de modas ni las 
políticas maniqueístas. Y, cuando sea preciso y esté justificado, proceder 
a una justa restitución.

14 A día de hoy, en España, se vive un proceso independentista del territorio de Ca-
taluña. Si este territorio se escinde en algún momento del Estado español, ¿sería 
lícita la reclamación de restitución de todo el material cultural que se encuentra 
“fuera” de ese territorio, en lo que, hasta el día de hoy, forma parte de un mismo 
Estado? 



118 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Bibliografía

Alarcón, Ó.
2016 El Tesoro Quimbaya. El Espectador. 1 de febrero de 2016. 

Disponible en: https://www.elespectador.com/opinion/
opinion/el-tesoro-quimbaya-columna-614093 (último 
acceso: 09.12.2019).

Álvarez Mendoza, H. (Coronel, R. A.)
2018 Mil gracias doña Virtudes. Eje21, 28 de enero de 2018. 

Disponible en: http://www.eje21.com.co/2018/01/mil-
garcias-dona-virtudes/ (último acceso: 09.12.2019).

Bray, W., Cardale Schrimpff, M., Herrera, L., Legast, A., Patiño, D.
& Rodríguez; C. A.
2005 Lords of the Marshes: the Malagana People. En: Cardale 

Schrimpff, M. (ed.): Calima and Malagana. Art and 
Archaeology in Southwestern Colombia, pp. 140-201. 
Asociación Pro-Calima, Bogotá.

Gutiérrez Usillos, A.
2010 Museología y documentación. Criterios para la elaboración 

de un proyecto de documentación en museos. Trea, Gijón.
2017 Trans. Diversidad de identidades y roles de género. 

Ministerio de Educación, Cultura y Deporte, Madrid.
Sáez, A. & Otálora, M.
2017 Los indígenas embera, castigados por la guerra y las secuelas 

de la conquista española. eldiario.es (Bogotá, Colombia). 12 
de octubre de 2017. Disponible en: https://www.eldiario.
es/desalambre/indigenas-Embera-castigados-secuelas-
Conquista_0_696081112.html (último acceso: 09.12.2019).

Verde Casanova, A.
2016 Biografía del Tesoro Quimbaya. En: Perea, A., Verde A. 

& Gutiérrez, A. (eds.): El Tesoro Quimbaya, pp. 15-62. 
Ministerio de Educación, Cultura y Deporte y CSIC, 
Madrid.



Pueblos indígenas y museos
– Saberes, experiencias

y colaboraciones





[121]

El Museo Nacional de Etnografía
y Folklore (MUSEF) de Bolivia. Historia, 

esfuerzos y desafíos
Juan Villanueva Criales*

Introducción

Los museos son espacios de poder, donde se plantean representaciones 
sociales y discursos, casi siempre unilateralmente desde el museo hacia 
lxs visitantes. En un museo de temática histórica y antropológica, estas 
representaciones y discursos abordan temas de identidad y alteridad, de-
sarrollo y atraso, poder y resistencia, inculcando a lxs visitantes nociones 
específicas sobre el pasado y la sociedad. Si este museo tiene, además, el 
estatus de “nacional” y su accionar se inscribe dentro del funcionamiento 
del aparato estatal, la autoridad de sus discursos procede no sólo de la 
supuesta superioridad epistémica de lxs investigadorxs y curadorxs del 
museo, sino también de su cercanía con los discursos políticos dominan-
tes. El Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF), dependiente 
de la Fundación Cultural del Banco Central de Bolivia (FC-BCB) es, 
precisamente, un museo estatal que presenta materiales arqueológicos, 
históricos y etnográficos de las poblaciones de la actual Bolivia. 

Este escrito desarrolla una breve historia del MUSEF en relación 
con las coyunturas sociales y políticas que condicionaron su surgimiento 
y accionar en el pasado y el presente. Dicho recorrido se enmarca en 
una discusión teórica acerca del impacto del colonialismo y la violencia 
epistémica que nace de su aplicación en los países del sur del mundo. 
Siguiendo a Shepherd (2016), el colonialismo es una conquista del espa-
cio, del tiempo y de la subjetividad; en este último caso, opera separando 

* Juan Villanueva Criales es jefe de la Unidad de Investigación del Museo Nacional de 
Etnografía y Folklore, La Paz, Bolivia. E-mail: juan.villanuevacriales@gmail.com.



122 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

a un sujeto occidental y moderno de “otro” sujeto local. A la hora de 
presentar una historia, un pasado, se impone la idea moderna de un 
pasado distante y, sobre todo, la noción de un único pasado “verdadero” 
que sólo pueden recuperar las disciplinas históricas modernas como, por 
ejemplo, la arqueología. Así, todo conocimiento de ese “otro” sujeto local 
es subalternizado, despreciado e invisibilizado (Gnecco 2016).

Resulta importante enfatizar el rol del nacionalismo en el forta-
lecimiento de la mirada colonial, pensando además en un sentido de 
colonialismo interno (sensu González Casanova 2003) presente ya en el 
nacimiento de las repúblicas independientes en Latinoamérica. Según 
Gnecco (2016), el nacionalismo propone el ingreso de una nación al 
modernismo, y por tanto, el de estxs “otrxs” no modernxs a la civiliza-
ción. Las disciplinas históricas, modernistas y aliadas al nacionalismo han 
ignorado la relación entre las comunidades nativas contemporáneas y el 
registro arqueológico, confinando a las comunidades locales al pasado 
y entregando a lxs mestizxs nacionales y “modernxs” el rol de custodia 
y protección de la herencia pre-europea, que se retira de su red de re-
laciones con las comunidades locales, por ejemplo, al cosificarse dentro 
del concepto de patrimonio nacional.

Nacido precisamente en tiempos de nacionalismo, el MUSEF viene 
actuando en años recientes para superar esa herencia, al interior de un 
nuevo paradigma político, y con un énfasis descolonial. En este texto se 
describen algunos de los esfuerzos en ese sentido, que deben entenderse 
como procesos aún inconclusos y/o como desafíos por abordar. Este texto 
abordará la gradual “germinación” del MUSEF a partir del primer Museo 
Público de La Paz; su accionar en la segunda mitad del siglo XX tras su 
consolidación en tiempos nacionalistas; su accionar en tiempos recientes; 
los desafíos que surgen de estas experiencias y algunas nuevas respuestas 
en proceso, cerrando con una breve conclusión. Por razones de espacio, 
el texto se concentra en el discurso museológico de las exposiciones del 
repositorio, y toca solo tangencialmente los esfuerzos investigativos, 
editoriales, documentales y de extensión, sumamente importantes tanto 
en el pasado como en la actualidad.

El origen del MUSEF en perspectiva histórica

El origen de las colecciones y de las ideologías que acompañan el na-
cimiento del MUSEF pueden rastrearse hasta el primer Museo Público 



123EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFÍA Y FOLKLORE

de La Paz, inaugurado en 1846 en base a las colecciones arqueológicas, 
etnográficas y fósiles donadas en 1838 por el obispo José Manuel Indabu-
ru (Ministerio de Educación 1946). Aunque no se conoce la disposición 
de este museo dentro de la antigua estructura del Teatro Municipal, es 
posible hipotetizar que se plegaba a las nociones del anticuarismo como 
colección de “curiosidades”. En 1896, el Museo Público fue traspasa-
do a la Dirección General de Estadística y Estudios Geográficos del 
Ministerio de Guerra, donde fue dirigido por el historiador y geógrafo 
Manuel Vicente Ballivián. Como componente de la élite letrada que 
funda la Sociedad Geográfica de La Paz, su motivación fue conocer el 
territorio boliviano a cabalidad, adoptando el repositorio un enfoque 
“nacional”. El enfoque museístico de Ballivián era erudito y multidis-
ciplinario, acopiando muestras botánicas, zoológicas y mineralógicas, 
objetos arqueológicos, paleontológicos y etnográficos, miniaturas de 
“arte popular”, arte colonial y del siglo XIX (Ballivián 1920, en Ministerio 
de Educación 1946: 4).

Desde inicios del siglo XX, el Museo adoptó un interés crecien-
temente arqueológico, sobre todo bajo la dirección del arqueólogo 
aficionado Arthur Posnansky. Aunque de controvertidas ideas a nivel 
internacional, fue reconocido por las élites bolivianas como un sabio 
arqueólogo, y supo rodearse de una entusiasta élite afín a los gobiernos 
de turno (Browman 2007). Entre 1919 y 1922, Posnansky alquila y vende 
su casa, el Palacio Tihuanacu, al Estado para alojar el museo. Según la 
narrativa posnanskiana, dos razas humanas andinas –una dominante, la 
Colla, y otra dominada, la Arawak– habían convivido en los gloriosos 
tiempos de Tiwanaku, terminados por un cataclismo volcánico y sísmico 
(Posnansky 1920). Para Posnansky, lxs collas se habían prácticamente 
extinguido como resultado, y lxs indígenas actuales eran mayormente 
arawaks –sustentado esto por pioneros estudios craneométricos–, lo que 
justificaba un desprecio hacia lxs indígenas contemporánexs paralelo a 
la glorificación del Tiwanaku precolombino. 

En el centenario de la República, 1925, el presidente Bautista 
Saavedra crea un Departamento Científico de Etnografía dentro del 
Museo Nacional Tihuanacu. El mismo bien podría reflejar los intereses 
intelectuales del mandatario, introductor en la sociología boliviana de 
un darwinismo social que defiende la relación entre desarrollo social y 
características raciales (Albarracín Millán 1978). En El Ayllu, Saavedra 
(1903) discute las razones por las cuales esta gran institución precolom-
bina ha devenido en un obstáculo para el desarrollo moderno del país, 



124 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

prefigurando el debate acerca de la “decadencia del indio” y su rol en 
la sociedad boliviana moderna. Precisamente desde 1925, el Museo es 
dirigido por el geógrafo Belisario Díaz Romero, pionero en relacionar 
a lxs constructorxs de Tiwanaku con la Atlántida (1906), otra narrativa 
que entrega a las élites modernas urbanas el control sobre un pasado 
glorioso, en detrimento de lxs indígenas contemporánexs. Para 1946, el 
Museo Nacional Tihuanacu estaba ordenado según salas disciplinarias, 
cuya secuencia (Ministerio de Educación 1946) permite trazar un para-
lelismo con la narrativa posnanskiana: primero, la arqueología presen-
taba las glorias de Tiwanaku. Segundo, la antropología (craneometría, 
en realidad) diferenciaba racialmente a lxs collas precolombinxs de lxs 
inferiores arawaks, asociadxs a lxs indígenas contemporánexs. Tercero, 
la etnografía, folklore y artes populares detallaban las costumbres rema-
nentes de lxs indígenas actuales. Cuarto, el arte colonial-republicano se 
presentaba como culmen.

Tras la Guerra del Chaco (1932-1935), el nacionalismo boliviano 
triunfó mediante la revolución de 1952. El discurso del Movimiento 
Nacionalista Revolucionario era modernista, emitido desde una nueva 
élite urbana. Así, planteaba una mirada paternalista hacia “el indio”, 
persiguiendo su “civilización” para integrarlx a las fuerzas del Estado-
nación (Reinaga [1970] 2001). Desde este punto de vista se comprende 
la narrativa del arqueólogo nacionalista boliviano por excelencia, Carlos 
Ponce Sanginés (1972): Tiwanaku evoluciona de una aldea a un imperio 
conquistador, dominando una gran porción de los Andes, y sirviendo 
como referente patrio y fuente de orgullo boliviano. A la vez, Ponce 
conceptúa el post-Tiwanaku o “época de señoríos aymaras” como un 
abismo de disgregación y barbarie. Estos señoríos eran percibidos como 
el referente pretérito inequívoco de lxs indígenas contemporánexs a 
Ponce –es decir, pueblos subsecuentemente inkanizados e hispanizados, 
pero trazando una continuidad con lxs aymaras del siglo XX–. Enton-
ces, narrar un post-Tiwanaku oscuro justificaba que una élite urbana 
y moderna, legitimada en su bolivianidad nativa por su ascendencia 
Tiwanaku, rescatase a “lo indio” de una barbarie en que estaba sumido 
desde el tiempo de los señoríos (Villanueva 2017). 

Desde 1959, Ponce inició la reorganización del Museo Nacional, 
que devino en un repositorio especializado en arqueología, derivando 
sus otras colecciones a instituciones nuevas como el Museo Nacional 
de Historia Natural, o la Pinacoteca Nacional. Paralelamente, la etno-
musicóloga y etnóloga Julia Elena Fortún promovió la creación de un 



125EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFÍA Y FOLKLORE

Museo Nacional de Artesanía y Arte Popular (Fortún 1961), donde se 
representasen expresiones del pasado y del presente, entendido el pasa-
do como aquel arte popular en vías de desaparición (Eyzaguirre 2012). 
Este germen del actual MUSEF inició su funcionamiento en 1962 bajo 
dirección de Manuel de Lucca, ocupando un inmueble colonial cén-
trico conocido como la casa Villaverde (figura 6.1). Aunque el museo 
incrementó sus colecciones mediante exposiciones-venta y concursos 
entre núcleos artesanales, sus primeros fondos museísticos proceden 
claramente de las colecciones etnográficas del Museo Nacional de Ar-
queología (Ruiz et al. 1987).

Figura 6.1. La casa de los Marqueses de Villaverde en 1959 (Eyzaguirre 2012).

Ambos fenómenos –la especialización del Museo Nacional de 
Arqueología y la creación del Museo Nacional de Artesanía y Arte 
Popular– deben leerse como resultados de un mismo contexto po-
lítico. La presentación de ambas colecciones en espacios totalmente 
separados era análoga a la narrativa del Estado nacionalista. La fuente 
del orgullo patrio era el pasado remoto, especialmente Tiwanaku. El 
“pueblo” contemporáneo, casi sin diferenciación explícita entre lo 



126 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

indígena o “campesino” y lo urbano o “cholo”, se presentaba desco-
nectado del pasado, casi desprovisto de profundidad temporal, como 
resabios tradicionales  de aquello que se debería modernizar. Entre lo 
arqueológico y lo contemporáneo se abría un abismo intencionalmente 
omitido de la museística tanto como de la narrativa histórica (Mamani 
Condori 1992): las crueldades y el despojo cometidos por el régimen 
colonial y la república criolla. Estos siglos eran presentados sólo en 
términos de creación artística bajo el discurso de las “Bellas Artes”, 
invisibilizando injusticias y represiones históricas que el nacionalismo 
prefirió omitir.

El MUSEF entre las dictaduras y el multiculturalismo

En 1974, ya en pleno período dictatorial, el Museo Nacional de Artesanía 
y Arte Popular cambió su denominación a Museo Nacional de Etnogra-
fía y Folklore (MUSEF). El accionar del repositorio durante su primera 
década de vida había sobrepasado el acopio de las artes populares, docu-
mentando también expresiones de la fiesta y la danza “autóctona” rural, 
es decir, indígena (Molina 2012). El museo debería seguir incorporando 
y difundiendo las expresiones tradicionales del pueblo, no solo artesana-
les sino agrupadas dentro del concepto paternalista e infantilizador del 
folklore, que poseía ya una fuerte vigencia en la Bolivia urbana a través 
de la popularización de la música y la danza. 

Sin embargo, el MUSEF se involucró activamente en la investiga-
ción etnográfica bajo la dirección de Hugo Daniel Ruiz, ensamblándose 
equipos multidisciplinarios en ciencias sociales para generar fondos 
contextualizados acerca de diversas culturas indígenas (Ruiz et al. 1987). 
Algunas de estas misiones etnográficas originaron, en los años ochenta, 
las exposiciones permanentes Uru Chipaya y Ayoréode (figura 6.2). Ma-
niquíes y dioramas se conjuncionaban con objetos diversos para describir 
comprensivamente a dos culturas indígenas, una altiplánica y otra de 
tierras bajas. Estas muestras son descritas como guiadas por el concepto 
de “Reconstrucción Cultural” de agrupaciones humanas identificadas 
etnolingüísticamente o “culturas” (Ruiz et al. 1987: 50). Así, el MUSEF 
se consagró a recuperar y desplegar a lxs “otrxs” culturales bolivianxs, 
los pueblos indígenas como entidades culturales esenciales. Con la 
llegada de antropólogxs y etnohistoriadorxs extranjerxs entre los años 
setenta y ochenta, realizó una ardua actividad editorial, fomentando el 



127EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFÍA Y FOLKLORE

surgimiento  de estas disciplinas en Bolivia. Este debate excedió los límites 
académicos; recogiendo el ideal de “unidad en la diversidad” promovido 
por movimientos indianistas y kataristas, se convirtió en un espacio de 
debate y propuesta que cristalizó en 1987 en la primera Reunión Anual 
de Etnología (RAE), repetida desde entonces ininterrumpidamente 
(Eyzaguirre 2012).

A la vez, la custodia del MUSEF pasó entre 1974 y 1988 al Banco 
Central de Bolivia, con implicancias para los presupuestos del museo, 
que lejos de lo ideal en tiempos de crisis nacional, fueron mejores que 
los de repositorios como el Museo Nacional de Arqueología o el Museo 
de Metales Preciosos Precolombinos. Con mayor capacidad econó-
mica y técnica, el MUSEF acopió también colecciones arqueológicas 
que permitirían cambios de perspectiva en momentos posteriores. En 
1997, el Banco Central de Bolivia creó la Fundación Cultural para 
administrar el MUSEF y otros repositorios del país. En pleno neoli-
beralismo, las implementaciones que realizó el MUSEF fueron sobre 
todo de infraestructura y museografía, destacando la construcción de 
nuevas instalaciones inmediatamente contiguas a la casona colonial en 
2005 y la habilitación de un museo regional en la ciudad de Sucre en 
2004 (Eyzaguirre 2012). 

Una exposición emblemática de ese tiempo es “Máscaras: Los 
diversos rostros del Alma” (MUSEF 2014b), con una sofisticada museo-
grafía en sala oscura, a la que subyace un principio de ordenamiento 
territorial-etnográfico, donde la pieza o conjunto de piezas representa 
la identidad de cierto “grupo étnico” (figura 6.3). Al incluirse máscaras 
de danzas urbanas de Oruro y La Paz, integra también un componente 
folklórico. Esta exposición refleja el ascenso del discurso multicultural 
en Bolivia, desde mediados de los noventa; la imagen que mejor refleja 
esta idea es la de grupos étnicos esenciales, definidos por aspectos etno-
lingüísticos, que se dibujan como manchas territoriales definidas sobre 
el mapa de Bolivia.

Desde el 2002, el desgaste del neoliberalismo y el fortalecimiento 
de movimientos sociales urbanos y rurales culminaron con la victoria 
del Movimiento Al Socialismo (MAS) y el inicio del paradigma pluri-
nacional. Desde el 2009, Bolivia reconoce 36 lenguas de las naciones y 
pueblos indígena originario campesinos, reivindicando sus derechos y 
valores; reconoce su ancestralidad sobre el territorio boliviano, impli-
cando una continuidad entre pasado y presente ausente de la narrativa 
nacionalista.



128 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Figura 6.3. Ejemplares de la Sala “Máscaras. Los diversos rostros del Alma”
en La Paz. De izquierda a derecha: Aña guaraní, Jach’a Tata Danzanti aymara, China Supay 

de la danza de la Diablada de la ciudad de Oruro (MUSEF 2014a).

Figura 6.2. Las exposiciones Ayoréode y Uru-Chipaya en el MUSEF. A. Personaje ayoréode. 
B. Objetos plumarios ayoréode. C. Instalación ritual chipaya. D. Personaje chipaya.

Fuente: Archivo Central MUSEF.



129EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFÍA Y FOLKLORE

En medio de esta transición, el MUSEF trabajó exposiciones orde-
nadas según material (textiles, cerámica y arte plumario). Las mismas 
incorporaron por primera vez materiales arqueológicos, adquiriendo 
profundidad cronológica para narrar historias de larga duración. El 
intento más ambicioso en este sentido fue “Caminantes en el Tiempo” 
(2010), pensada como “una única representación de una historia profun-
da en el país” (Molina 2012: xiv). La sala abordaba una secuencia lineal 
larga desde el poblamiento americano hasta el presente, donde textos e 
ilustraciones representaban momentos históricos. Este esfuerzo acusó la 
influencia de la separación disciplinaria de tiempos nacionalistas: la parte 
prehispánica narraba una complejización evolutiva típica de la arqueo-
logía procesual, que culminaba en Tiwanaku, tras cuya disgregación en 
el siglo XII se ubicaban los “señoríos aymaras” andinos definidos etno-
históricamente en el siglo XVI, y las naciones de tierras bajas definidas 
etnolingüísticamente en el siglo XX, conceptuando bloques culturales 
esenciales de cuatro a ocho siglos de duración. Desde el siglo XV, se 
narraban acontecimientos de la historia escrita oficial. Existía, entonces, 
una tensión entre la estaticidad de los pueblos indígenas y el dinamismo 
de los Estados modernos, colonial y republicano. Los guiones eran 
plasmados mediante texto e imagen, con los objetos acompañando o 
ilustrando momentos de la secuencia histórica –yuxtapuestos, pero no 
vinculados, sin plantear líneas materiales de continuidad y cambio. 
Entonces, se sacrificaba la materialidad de los objetos del museo en 
favor de un discurso textual.

El MUSEF desde el concepto de la cadena operatoria

Desde el 2013, el MUSEF viene reemplazando gradualmente su mu-
seografía, adoptando un énfasis en narrar vínculos entre el pasado y el 
presente de las poblaciones bolivianas. Para ello acude tanto a colecciones 
arqueológicas, como a aquellas de momentos coloniales, republicanos 
y contemporáneos. El concepto que ha guiado el accionar del MUSEF 
a lo largo de los últimos seis años ha sido la chaîne opératoire o cadena 
operatoria, especialmente combinada con la idea de sistema técnico 
(Lemonnier 1986), donde materiales, gestos y prácticas técnicas per-
miten un ingreso a los sistemas de cosmovisión y representación social. 
Entonces, la diversidad espacial y temporal se puede leer en un marco 
más fluido que él de “culturas” etnolingüísticas esenciales; en él, las 



130 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

categorías sociales solo existen en la medida que se reproducen en la 
práctica humana continua (Bourdieu 1980; Hodder 1985). 

Estas prácticas humanas, visibles en diferentes atributos del objeto, 
continúan y cambian a ritmos diversos en consonancia con contextos 
históricos cambiantes. Así, si el tratamiento de las materias primas 
cambia a lo largo de la secuencia, las técnicas, formas o iconografía 
podrían cambiar o mantenerse, y viceversa. El énfasis en los procesos 
de producción permite emplear los materiales mismos del museo para 
contar historias de cambio y continuidad en la longue durée. La primera 
sala con este énfasis, “Tejiendo la vida” (Arnold et al. 2013), despliega 
primero fibra animal y vegetal, instrumental textil, tintes, técnicas de 
hilado, tinción y tejido (figura 6.4). Cuando, en la segunda parte de la 
sala, lxs visitantes se enfrentan a piezas textiles de diferentes regiones 
y épocas, los cambios y permanencias en materiales y técnicas cobran 
sentido y permiten entender procesos sociales; por ejemplo, en el caso 

Figura 6.4. Algunos objetos de cadena operatoria empleados en la exposición
“Tejiendo la Vida” (Arnold et al. 2013). A. Vellón de diferentes colores. B. Herramientas
para hilado. C. Ovillos de lana hilada. D. Productos tintóreos. E. Madejas de hilo teñido.

F. Herramientas para tejido a telar.



131EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFÍA Y FOLKLORE

textil, la continuidad de las técnicas tradicionales a pesar de la intro-
ducción de nuevos materiales como la lana de ovino, o la convivencia 
de íconos prehispánicos e hispanos. Exposiciones siguientes como 
“Moldeando la vida” (Villanueva 2014), “El poder de las plumas” (Jai-
mes Betancourt 2015), “Alianzas de metal” (Fernández 2016), “Fibras 
vivas” (Condarco 2017) y “Almas de la piedra” (Fernández 2018) han 
empleado consistentemente los mismos principios con diversas colec-
ciones de materiales del MUSEF.

Desde este punto de vista y en contraste marcado con la narrativa 
nacionalista, el momento histórico colonial actúa como una bisagra entre 
lo prehispánico y lo contemporáneo, resaltando una resistencia creativa 
local, que incorpora elementos europeos sin perder un carácter andino, 
en un contexto de imposiciones y restricciones. Exposiciones tempora-
les como “Vistiendo la cabeza” (MUSEF 2014a), “Prendedores, topos y 
mujeres” (Fernández 2015), “Retablos y Piedras Santos” (Oros 2015), 
o la fotográfica “Realidades solapadas” (Cárdenas et al. 2015) presentan 
colecciones o fondos con un enfoque centrado en materiales y técnicas 
para desarrollar estos discursos, enlazando el pasado remoto mediante 
objetos o documentos históricos con fenómenos contemporáneos, con 
los que lxs visitantes están familiarizadxs o incluso identificadxs.

De este modo, se ha intentado narrar las historias largas de las 
poblaciones bolivianas sin caer en la ahistoricidad de los “mosaicos mul-
tiétnicos” o en el esencialismo de las “culturas”. Al narrar desde un co-
nocimiento detallado de la materia y sus procesos de transformación, en 
sus respectivos contextos sociales, se visualizan historias de prohibiciones, 
represión, resistencia, permanencia, incorporación e innovaciones, que se 
entienden como constituyentes del presente mismo. La preparación de 
estas exposiciones requiere un esfuerzo investigativo grande, que implica 
un conocimiento técnico profundo de las colecciones del museo y una 
amplia contextualización bibliográfica, pero sobre todo mucha docu-
mentación e investigación en terreno, con practicantes contemporánexs 
de artes como el textil, la cantería, la orfebrería o la cerámica. De esta 
manera, los saberes de las poblaciones locales se valorizan, se musealizan 
y se insertan como conocimiento válido dentro de la historia larga que 
se intenta narrar. Al mismo tiempo, tanto en el marco de las Reuniones 
Anuales de Etnología como en la tienda Jatha MUSEF, lxs artesanxs 
tienen la oportunidad de presentar y vender su producto al público, lo 
que constituye un apoyo económico que persigue revalorizar el trabajo 
manual y fomentar la permanencia de estos saberes. 



132 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Desafíos pendientes

Entre los desafíos que plantea esta renovación del discurso museológico 
del MUSEF, se encuentran las complicaciones de acceso a la información. 
Una limitante de acceso surge del uso mismo de la perspectiva de cadena 
operatoria, que confiere a las muestras un carácter técnico y bastante 
pesado, que viene siendo complementado con el desarrollo de produc-
tos que recurren a lenguajes artísticos para interesar a niñxs, jóvenes 
y público en general en los contenidos del museo, a partir del cuento 
infantil (MUSEF te cuenta), el cómic (MUSEF en viñetas), el audiovisual 
(Voces del tiempo) y los artes digitales para redes sociales. La otra limitante 
de acceso es más bien física, y está en la dificultad para llegar a La Paz 
y observar las colecciones del MUSEF que tienen muchos habitantes 
del país. Un esfuerzo encomiable en ese sentido ha sido El MUSEF más 
cerca de ti, que hace llegar las exposiciones del MUSEF a comunidades y 
públicos remotos de toda Bolivia, mediante reproducciones fotográficas 
y réplicas tridimensionales que se despliegan en carpas portátiles. Todos 
estos esfuerzos son, en sí mismos, esfuerzos descoloniales por democra-
tizar el acceso a la información, contrarrestando el privilegio de ciertas 
élites y poblaciones urbanas para acceder al patrimonio de todo un país. 

De todos modos, un desafío tal vez más complejo, que parte de lo 
conceptual y de los aspectos más profundamente colonizados de una 
institución museística, es el de quebrar la brecha entre el museo y el 
público. Esta brecha parte de la idea de que el museo, constituido por 
expertxs y académicxs, posee una autoridad epistémica para enseñar 
un discurso a un público pasivo. Una experiencia reciente, “La Chuwa 
del Cielo” (Sánchez et al. 2016), optó por emplear un lenguaje distante 
de la exposición académica de las conclusiones de una investigación. 
Interactuando con músicxs, ilustradorxs y artistas 3D, se plasmó una 
secuencia de audiovisuales tridimensionales en la sala del museo (figura 
6.5). Mediante esta técnica, objetos digitalizados e imágenes animadas 
interactúan y se evocan mutuamente, buscando afectar sincrónicamente 
los sentidos de lxs espectadorxs y sus emociones, y reordenando de 
modo contingente objetos de diferentes contextos en un nuevo conjun-
to relacional, cercano a la idea deleuziana de assemblage que plantean 
Hamilakis y Jones (2017).

Aunque la experiencia de “La Chuwa del Cielo” permite a lxs vi-
sitantes participar de modo más activo en la construcción de sentidos 
a partir de la muestra, ciertamente el planteamiento de la misma sigue 



133EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFÍA Y FOLKLORE

correspondiendo enteramente a lxs investigadorxs del museo. Las 
experiencias  más recientes del MUSEF para romper esta brecha son las 
exposiciones en co-curaduría, donde la posición autoral del museo se 
relativiza. Estas exposiciones surgen de interacciones más profundas 
con las comunidades al interior del concepto de etnografía arqueológica 
(Hamilakis 2011), donde la idea colonizadora del patrimonio nacional 
se relativiza en favor de difundir los conceptos locales sobre las propias 
herencias, pasados e inquietudes a futuro. 

“Pariti Markatpacha” (“Desde Pariti”) fue una primera experiencia 
con la comunidad de la Isla Pariti, donde el museo se limitó a apoyar 
con los recursos técnicos para expresar las ideas de la comunidad, de 
manera temporal, en una sala del museo nacional. Siendo Pariti un lugar 
famoso como escenario de un importante hallazgo arqueológico, llamó 
la atención que las visiones del pasado que la comunidad quiso resaltar 
enfatizaran los tejidos, la música, el paisaje, las relaciones de género y la 

Figura 6.5. Secuencia de audiovisual 3D empleado en exposición
“La Chuwa del Cielo” (Sánchez et al. 2016).



134 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

economía de pesca. Asimismo, se incorpora una mirada ontológicamente 
alternativa acerca de los materiales arqueológicos, donde los mismos 
inciden activamente en el presente de la comunidad; y se ubican también 
algunas solicitudes, reclamos y reivindicaciones pendientes, sobre todo 
en términos de la contaminación del lago Titicaca y el despoblamiento 
de la comunidad (Pariti et al. 2018). La exposición, inaugurada en 2017, 
también servirá a futuro para reforzar la museografía del museo comu-
nitario de Isla Pariti. 

Esta línea de trabajo se plantea como un apoyo a la creación de mu-
seografías endógenas en las comunidades, y como una forma de visibilizar 
narrativas locales en una plataforma nacional, proveyendo un contrapeso 
a la omnipresencia del discurso académico. Finalmente, intenta fomen-
tar la reflexión en disciplinas como la arqueología, la antropología o la 
museología, en términos de cuestionar supuestos ontológicos internos 
o lo que Alberti (2016) denomina “giro ontológico crítico”. En ese 
sentido, los primeros resultados con las comunidades de Taypi Ayca y 
Huarcamarca (Mocomoco, La Paz) nos permiten reflexionar en torno 
a lo arbitrario de la distinción natural/cultural en los paisajes líticos, y 
considerar una ontología multitemporal de los espacios arqueológicos. 
De todas maneras, este programa de co-curadurías es aún un trabajo 
en proceso.

Conclusiones

Retomando el recorrido histórico narrado y los conceptos teóricos ini-
ciales, resulta bastante claro –y esperable, además– que los predecesores 
del MUSEF desde la fundación republicana y durante el siglo XIX hayan 
adherido, de manera más o menos explícita, a discursos y doctrinas co-
lonialistas que, además, eran las defendidas por los gobiernos bolivianos. 
Partiendo del esfuerzo anticuarista, la representación de la “idea cabal 
de Bolivia” de Manuel Vicente Ballivián es básicamente un esfuerzo 
ilustrado por describir y comprender un territorio nacional desde la 
racionalidad moderna. Entrando al siglo XX y especialmente a partir 
de Arthur Posnansky, el Museo Nacional Tihuanacu pasa a presentar 
explícitamente, a través de sus salas, un discurso político. El mismo tiene 
que ver con la gran preocupación de las élites bolivianas en ese tiempo: 
ese “otro” sujeto no moderno, lxs indixs contemporánexs percibidxs 
como un problema, visible también en el positivismo de Saavedra y la 



135EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFÍA Y FOLKLORE

“solución atlante” de Díaz Romero. Siguiendo el argumento de Carmen 
Loza (2008), los esfuerzos de Posnansky y su círculo político pueden 
entenderse como un primer intento por usar símbolos prehispánicos 
para sustentar el nacionalismo boliviano, y también, de muchas mane-
ras, para entregar su control a las élites nacionales en detrimento de las 
comunidades indígenas de la época.

Sin embargo, el triunfo del nacionalismo del MNR en 1952 es el 
triunfo de esta mirada colonialista, que se puede leer tanto en la narrativa 
arqueológica de Ponce Sanginés como en la museística nacional. Esta 
última plantea una separación artificial entre pasado y presente, de donde 
emerge, entre otros repositorios, el MUSEF. Esta separación ensalza al 
pasado precolombino como origen glorioso, omite los conflictos colo-
niales y recupera lo folklórico como tradición infantil, y lo etnográfico 
como exotismo, ambos en vías de extinción ante la modernización del 
sujeto indígena urbano o “popular” e indígena rural o “campesino”. Esta 
separación artificial no se soluciona en tiempos del multiculturalismo, 
cuando el museo presenta al país como un mosaico de etnicidades esen-
ciales con escasa profundidad y dinámica histórica, replicando la doble 
subjetividad que crea el colonialismo: el ser moderno, con historia, y 
el “otro”, en este caso indígena, anclado al pasado, como superviviente 
de otros tiempos.

Recientemente, el MUSEF ha realizado esfuerzos por revertir esta 
profunda herencia de colonialidad, que es común, sin duda, a la mu-
seística en Bolivia y, probablemente, en Latinoamérica. Lo ha hecho 
desde tres intentos. Primero, documentando los saberes locales desde 
el estudio de los materiales y reposicionándolos como conocimiento 
válido y digno de valoración, en las narrativas históricas. Segundo, con-
frontando los problemas de acceso a la información del museo, creando 
productos en lenguajes más accesibles y trasladando, efectivamente, 
algo del museo hacia comunidades alejadas. Tercero, buscando medios 
para superar la imposición vertical de un discurso académico del museo 
al público, sea trabajando experiencias más afectivas y participativas, 
sea invitando a las propias comunidades locales a ser curadoras de sus 
exposiciones y a expresar ideas sobre sus pasados, presentes y futuros 
largamente invisibilizadas. Sin duda, estos esfuerzos son incompletos 
por encontrarse aún en proceso. Sin embargo, el MUSEF tiene la vo-
luntad de profundizar en estas dinámicas de modo crítico y reflexivo, 
siendo la publicación y discusión de sus resultados uno paso más en 
este camino.



136 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Agradecimientos: Es importante agradecer al equipo del MUSEF por 
el trabajo cotidiano que se resume en este texto. A la Directora del 
MUSEF,  Elvira Espejo, y al Consejo de la Fundación Cultural del Banco 
Central de Bolivia, por haber confiado en mi persona para representar 
a la institución en el taller “Global turn, descolonización y museos”. A 
Karoline Noack, Carla Jaimes Betancourt y Naomi Rattunde por la or-
ganización del taller, y por la invitación a participar de este volumen. Y 
a todxs los participantes en el taller por las ricas y fructíferas discusiones 
y presentaciones.

Bibliografía

Albarracín Millán, J.
1978 El Gran Debate. Positivismo e Irracionalismo en el estudio 

de la sociedad boliviana. Universo, La Paz.
Alberti, B.
2016 Archaeologies of Ontology. Annual Review of Anthropology 

45: 163-179.
Arnold, D., Espejo Ayca, E. & Maidana, F.
2013 Tejiendo la Vida. La colección de textiles del Museo 

Nacional de Etnografía y Folklore según la cadena de 
producción. MUSEF, La Paz.

Bourdieu, P.
1980 El sentido práctico. Siglo XXI Editores, Buenos Aires. 
Browman, D.
2007 La Sociedad Arqueológica de Bolivia y su influencia en el 

desarrollo de la práctica arqueológica en Bolivia. Nuevos 
Aportes 4: 29-54.

Cárdenas, C., Espinoza Y. & Salazar, L.
2015 Realidades Solapadas. La transformación de las polleras en 

115 años de fotografía paceña. MUSEF, La Paz.
Condarco, C.
2017 Fibras Vivas. La colección de cestería y maderas del Museo 

nacional de Etnografía y Folklore según la cadena de 
producción. MUSEF, La Paz.

Díaz Romero, B.
1906 Tiahuanacu. Estudio de Prehistoria Americana. Imprenta 

Artística de Castillo y Cía, La Paz. 



137EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFÍA Y FOLKLORE

Eyzaguirre, M.
2012 Historias doradas. Estrategias de sobrevivencia y expansión. 

En: Catálogo 50 Años del MUSEF (1962-2012), pp. xvi-xxx. 
MUSEF, La Paz.

Fernández, M. S.
2015 Prendedores, topos y mujeres. MUSEF, La Paz.
2016 Alianzas de Metal. La colección de minería y metales del 

Museo Nacional de Etnografía y Folklore según la cadena 
de producción. MUSEF, La Paz.

2018 Almas de la Piedra. La colección de líticos del Museo 
Nacional de Etnografía y Folklore según la cadena de 
producción. MUSEF, La Paz.

Fortún, J. E.
1961 Necesidad de organizar un Museo de Arte Popular. Oficialía 

Mayor de Cultura, La Paz.
Gnecco, C.
2016 La arqueología (moderna) ante el empuje colonial. En: 

Shepherd, N., Gnecco, C. & Haber, A. (eds.): Arqueología 
y decolonialidad, pp. 71-121. Del Signo, Buenos Aires.

González Casanova, P.
2003 Colonialismo Interno (una redefinición). Universidad 

Nacional Autónoma de México. Ciudad de México.
Hamilakis, Y.
2011 Archaeological Etnography: A Multitemporal Meeting 

Ground for Archaeology and Anthropology. Annual Review 
of Anthropology 40: 399-414.

Hamilakis, Y. & Jones, A. M.
2017 Archaeology and Assemblage. Cambridge Archaeological 

Journal 27: 77-84.
Hodder, I.
1985 Postprocessual Archaeology. Advances in Archaeological 

Method and Theory 8: 1-26.
Jaimes Betancourt, C.
2015 El Poder de las Plumas. La colección de arte plumario del 

Museo Nacional de Etnografía y Folklore según la cadena 
de producción. MUSEF, La Paz.

Lemonnier, P.
1986 The Study of Material Culture Today: Toward an Anthropology 

of Technical Systems. Journal of Anthropological Archaeology 
5: 147-186.



138 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Loza, C. B.
2008 Una “fiera de piedra” Tiwanaku, fallido símbolo de la nación 

boliviana. Estudios Atacameños 36: 93-115.
Mamani Condori, C.
1992 Los aymaras frente a la historia: Dos ensayos metodológicos. 

Aruwiyiri. La Paz.
Ministerio de Educación, Bellas Artes y Asuntos Indígenas
1946 Primer Centenario del Museo Nacional “Tihuanacu”. 

Ministerio de Educación y Bellas Artes, La Paz.
Molina, R.
2012 Introducción. MUSEF, una mirada al proceso histórico 

institucional. En: Catálogo 50 Años del MUSEF (1962-
2012), pp. x-xv. MUSEF, La Paz.

MUSEF (Museo Nacional de Etnografía y Folklore)
2014a Vistiendo la cabeza, Gorros, tiempo e identidades. MUSEF, 

La Paz.
2014b Máscaras. Los diversos rostros del alma. MUSEF, La Paz.
Oros, V.
2015 Retablos y Piedras Santos. La materialidad de las wak’as. 

MUSEF, La Paz.
Pariti (Comunidad de Isla), Callizaya Limachi, I. & Villanueva, J.
2018 En el margen de los márgenes. Tres arqueologías del 

hallazgo cerámico Tiwanaku de la isla de Pariti, lago 
Titicaca, Bolivia. Thakhi MUSEF 1: 67-82.

Ponce Sanginés, C.
1972 Tiwanaku: espacio, tiempo y cultura. Ensayo de síntesis 

arqueológica, primera edición. Academia Nacional de 
Ciencias de Bolivia, La Paz.

Posnansky, A.
1920 Templos y viviendas prehispánicas. Anales del Museo 

Nacional de Bolivia, La Paz.
Reinaga, F.
[1970] 2001 La revolución india. Ediciones Fundación Amautica Fausto 

Reinaga, La Paz.
Ruiz, H. D., Diez Astete, A. & Oporto Ordoñez, L.
1987. Una puerta abierta a la cultura boliviana. 25 años al servicio 

de la nación. MUSEF, La Paz.
Saavedra, B.
1903 El Ayllu. Imp. Artística, La Paz.



139EL MUSEO NACIONAL DE ETNOGRAFÍA Y FOLKLORE

Sánchez, W., Bustamante, M. & Villanueva, J.
2016 La Chuwa del cielo. Los animales celestiales y el ciclo anual 

altiplánico desde la biografía social de un objeto. MUSEF, 
La Paz.

Shepherd, N.
2016 Arqueología, colonialidad, modernidad. En: Shepherd, 

N., Gnecco, C., & Haber, A. (eds.): Arqueología y 
decolonialidad, pp. 19-70. Del Signo, Buenos Aires.

Villanueva, J.
2014 Moldeando la Vida. La colección de cerámica del Museo 

Nacional de Etnografía y Folklore según la cadena de 
producción. MUSEF, La Paz.

2017 Lo boliviano y lo indígena en la construcción arqueológica 
del post-Tiwanaku altiplánico. Narrativas no inocentes y 
alternativas futuras. Surandino Monográfico 2: 1-20.





[141]

Restituciones e identidades.
Experiencias desde el Museo de La Plata

Diego Ballestero,* Marina L. Sardi,**

María M. Reca***

Introducción

Los grandes museos metropolitanos establecidos desde fines del siglo 
XVIII surgieron como espacios donde albergar un inventario descriptivo 
y exploratorio de las riquezas de aquellas regiones del mundo que paí-
ses como España, Portugal e Inglaterra habían comenzado a colonizar 
(Van Praët 1996). La puesta en escena de estos elementos promocionó 
una determinada visión de la naturaleza y la historia humana, la cual 
se inscribió en los discursos de construcción identitaria de los Estados 
nacionales (Anderson & Domosh 2002; Serjé 2005). 

En gran medida, su legitimación se centró en la constitución de una 
mirada occidental configurada a partir de lo que Stuart Hall denomina 
“Occidente y el resto” (Hall 1992: 49). Para este autor, esta distinción es 
una construcción histórica que relacionó intrínsecamente dos espacios 
geográficos antiguamente separados, ya que “Occidente” necesitó del 
“resto” para definirse política, económica y socialmente. Según Restrepo, 
“Hall evidencia cómo se desplegó una relación de poder entre Europa y 
los no europeos, donde estos últimos fueron reducidos y homogenizados 

*  Departamento de Antropología de las Américas, Universidad de Bonn, Alemania. 
E-mail: dballest@uni-bonn.de.

**  División Antropología del Museo de La Plata. Universidad Nacional de La Plata, 
Argentina. E-mail: msardi@fcnym.unlp.edu.ar.

***  Unidad de Conservación y Exhibición del Museo de La Plata. Universidad Nacional 
de La Plata, Argentina. E-mail: mreca@hotmail.com.



142 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

en su diferencia con respecto a los europeos, teniendo como resultado 
un discurso que naturalizó la superioridad de Occidente y de la moder-
nidad” (Restrepo 2016: 28). A su vez, argumenta Restrepo, esta relación 
de poder delimitó en forma precisa la identidad cultural europea y, por 
oposición, la de lxs no europexs. Mientras la primera se caracterizó por 
una homogénea permanencia a través del tiempo, la segunda lo hizo por 
su constante e inestable proceso de definición.

Hacia fines del siglo XVIII, el discurso occidentalista configuró un 
contexto en el cual se creyó inevitable la “extinción” de los pueblos y 
lenguas que por siglos habían permanecido “inmutables”. En conse-
cuencia, el registro, clasificación, estudio y colección de estos futuros 
“vestigios vivientes” del pasado se volvió un imperativo, un modo de 
preservar parte de la historia humana (Blanckaert 1988; Stocking 1988). 
En este contexto global, el cual Susan Sheets-Pyenson (1988) denominó 
como “movimiento internacional de fundación de museos”, se situó la 
creación del Museo de La Plata. 

En este trabajo nos proponemos analizar, a partir de experiencias 
de reclamo y restitución transcurridas en los últimos años en el Museo 
de La Plata, las nuevas miradas en torno a la identidad y el lugar que 
toman los pueblos indígenas que buscan visibilizarse y visibilizar discursos 
científicos que los situó como parte del pasado, produciendo importan-
tes cambios en las políticas institucionales en torno a las colecciones 
antropológicas. 

El Museo de La Plata en el siglo XIX

El Museo de la Plata1 está estrechamente vinculado a la figura de su 
fundador, el naturalista autodidacta Francisco Pascasio Moreno (1852-
1919). Este nació en una familia vinculada al comercio, la finanza y la 
política provincial. Las relaciones con miembros de estos sectores pro-
veyeron a Moreno de los recursos estructurales, logísticos y monetarios 
a partir de los cuales constituyó sus primeras colecciones antropológicas. 
A través de los vínculos personales de su padre, Moreno pudo acceder 
a diversos círculos de sociabilidad científica de la época, donde cultivó 

1 Desde 1906, incorporó la enseñanza y la investigación y se constituyó en un museo 
universitario perteneciente a la Facultad de Ciencias Naturales de la Universidad 
Nacional de La Plata.



143RESTITUCIONES E IDENTIDADES

los ideales de progreso y evolución que plasmó posteriormente en sus 
trabajos (Farro 2009). 

En la década de 1870, Moreno realizó numerosos viajes de explora-
ción, en particular a aquellos territorios que aún no estaban bajo control 
del Estado aún en formación. Tal es el caso de la Patagonia adonde 
Moreno llegó por primera vez en 1873, continuando con cuatro viajes 
más en un lapso de siete años. Estos viajes fueron fuertemente inspira-
dos en una cruzada personal y constituyeron un medio para formar las 
colecciones de historia natural, privilegiando aquellas de antropología.2 
Estas colecciones sirvieron de base para su primer proyecto, el del Mu-
seo Arqueológico y Antropológico, establecido en 1877 en la ciudad de 
Buenos Aires. 

En Patagonia, Moreno tomó contacto con líderes indígenas que en 
aquel momento ejercían un importante rol en los vínculos entre distintas 
sociedades indígenas y el Estado. Estas relaciones fueron una de las vías 
por las cuales Moreno incrementó sus colecciones. Los vínculos esta-
blecidos en el campo, sus colecciones, el conocimiento de la región y 
la redacción de trabajos le sirvieron para construir su autoridad social y 
científica, convirtiéndose en una referencia ineludible del pensamiento 
de la época. 

En una conferencia leída en Uruguay en 1882, Moreno pone de 
manifiesto las representaciones en torno del territorio y de sus pueblos. 
Abrevando en el imaginario de la época, el territorio es descrito como 
“aquellos territorios inmensos, donde la sociabilidad humana se encuen-
tra aún en la primera faz de su evolución”, donde era posible observar 
“desde sus extremos toda la evolución física y moral del hombre y abrazar 
con una mirada mental retrospectiva desde la ciudad moderna hasta la 
tienda del hombre contemporáneo con las faunas perdidas” (Moreno 
1882: 54). 

Seguidamente Moreno da cuenta de los métodos de obtención de 
restos humanos. Junto con la recolección de huesos depositados en pa-
raderos prehistóricos, algo considerado sacrílego para sus acompañantes 
indígenas, Moreno recurrió a la exhumación de cuerpos indígenas, 
práctica muy habitual en la época. Uno de estos casos, el del indígena 
llamado Sam Slick, cobra especial significación, ya que Moreno lo había 
conocido personalmente durante uno de sus viajes: 

2 El reconocimiento del territorio lo llevaría a cumplir la función de Perito, princi-
palmente en las cuestiones vinculadas a los límites con Chile.



144 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Al regreso resolví continuar mis viajes en la región austral […]. Visitamos 
primero el río Chubut y la colonia situada en su desembocadura. Formé 
allí una colección botánica y geológica, y en una excursión á una sierra 
vecina, descubrí un carin funerario como los que, según dicen algunas 
personas, se encuentran en el Departamento de Maldonado; recogí seis 
cráneos humanos, y en el valle tuve la suerte de encontrar dos esqueletos 
modernos de tehuelches y el cadáver de otro, de Sam Slick, el hijo del 
cacique Casimiro Bigua, que visitó en otro tiempo a esta ciudad y que había 
rehusado el acompañarme en mi viaje al interior, a pesar de haberlo recogido 
herido de bala en mi primera visita al río Santa Cruz. El pobre Sam había 
sido asesinado en esos días por un fueguino llamado Chesco, que más tarde 
fue mi acompañante al descubrir el lago San Martin. (Moreno 1882: 33)3

El Museo de La Plata fue establecido el 10 de enero de 1884, a partir 
de un decreto que ordenó la nacionalización de diversas instituciones, 
establecimientos, archivos y objetos históricos. En este contexto se 
trasladaron a la ciudad de La Plata, fundada dos años antes, las colec-
ciones que conformaban el Museo Arqueológico y Antropológico. A 
estas colecciones se sumaron aquellas obtenidas por los preparadores y 
naturalistas viajeros del museo en el interior del país y la región costera 
de la provincia de Buenos Aires, por intercambios establecidos con otras 
instituciones científicas, por compras y donaciones particulares (Farro 
2009). En Argentina, al igual que en otros países atravesados por políti-
cas expansionistas u ocupación colonial, dichas prácticas tuvieron lugar 
en procesos asimétricos de violencia impulsados o legitimados desde 
sectores del poder político. 

El museo platense se constituyó desde su génesis en una institución 
estrechamente vinculada a los proyectos de control político y económico 
del naciente Estado argentino sobre sus vastos territorios, colaborando 
con determinadas representaciones sobre los pueblos indígenas. Así, a lo 
largo de todo el siglo XX se desarrollaron un conjunto de políticas públi-
cas con el propósito de generar ciudadanos con vínculos de pertenencia 
a un Estado moderno. Entre esas medidas se cuenta la promoción de 
la migración europea, la educación obligatoria en español, la adopción 
de la religión católica, la imposición de héroes nacionales, etc. En este 
contexto, Argentina se constituyó como “un país sin indios”. 

3 Otros casos controvertidos son los del cacique Inacayal, su mujer, Margarita Foyel, 
Tafá y Maish Kensis, quienes fallecieron en el Museo de la Plata y sus cuerpos 
fueron disecados e incorporados a las colecciones antropológicas.



145RESTITUCIONES E IDENTIDADES

Un inventario de la variabilidad humana 

En 1892, las colecciones antropológicas del Museo de La Plata contaban 
con cerca de 1.500 cráneos, convirtiéndola en una de las más importantes 
a nivel mundial para los estudios de antropología física desarrollados 
hacia fines del siglo XIX.4 La colección antropológica estaba compuesta, 
en su mayoría, por cráneos y otros restos esqueletarios procedentes del 
territorio argentino. En su montaje, Moreno priorizó el establecimiento 
de series osteológicas representativas de América del Sur. La disposición 
y organización utilizada para la exhibición de esta colección fue muy si-
milar a la presente en los principales museos antropológicos de Francia e 
Inglaterra, que Moreno había visitado entre 1880 y 1881, manteniéndose 
sin profundas modificaciones hasta 1930 (figura 7.1).

4 Dicha importancia de la colección puede dimensionarse comparándola con la 
mundialmente celebrada colección de cráneos del médico estadounidense Samuel 
George Morton (1799-1851), la cual, con cerca de 1.000 cráneos, fue la base de su 
Crania Americana (1839), obra que sentó un significativo precedente en ulteriores 
investigaciones antropológicas.

Figura 7.1. Sala de Antropología del Museo de La Plata (circa 1899).
Fuente: Museo de La Plata.



146 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

En el Museo de La Plata, la exhibición siguió patrones comunes 
con otros museos, tales como los del Natural History Museum (Museo 
de Historia Natural) de Londres. Durante el siglo XIX, se privilegió al 
objeto que, por su condición de evidencia empírica, reforzaba los efec-
tos de verdad y de autoridad. La exhibición de la colección completa, 
en bibliotecas destinadas al estudio, se consideró el modo apropiado de 
exhibir. De esta forma, los elementos de las colecciones antropológicas 
fueron dispuestos en grandes vitrinas de madera de cedro y vidrio, las 
cuales ocuparon una sala de unos doscientos metros cuadrados. En las 
vitrinas laterales y en cuatro colocadas en las esquinas fueron exhibidas 
las colecciones de cráneos. En unas vitrinas bajas se colocaron moldes 
de cráneos, huesos largos y series de comparación. La zona central fue 
ocupada por una ringlera de doble piso donde se exhibieron 113 esque-
letos completos, de ambos sexos y de distintas edades. Unos muebles 
con paneles giratorios contenían fotografías, acuarelas y dibujos de di-
ferentes tipos craneométricos de indígenas americanos5 (Torres 1927). 
Estos criterios se mantuvieron hasta bien entrada la primera mitad del 
siglo XX (Sardi et al. 2015).

Hacia 1930 se redujo la cantidad de material exhibido, lo que no 
implicó una modificación en la temática de la misma. El sesgo anatómico 
fue la constante que estructuró los materiales allí presentados. Durante 
más de siete décadas, los visitantes al museo platense pudieron observar 
cráneos con diversas patologías y prácticas culturales como la deforma-
ción craneana o limado dental, cuerpos momificados o la representación 
de la anatomía ósea humana a través del esqueleto del indígena fueguino 
Maish Kensis (Sardi et al. 2015). 

Museos e historias controvertidas

En la actualidad, los museos se encuentran atravesados por diversos cues-
tionamientos epistemológicos que impactan en muchas de sus funciones 

5 Estos se basaron principalmente en la determinación de ciertas características cra-
neológicas, las cuales variaron según la escuela francesa de Broca y los lineamientos 
sugeridos por los espacios antropológicos alemanes. A pesar de ciertas discrepancias, 
la mayoría de los estudiosos coincidieron que tomando ciertas medidas estanda-
rizadas del cráneo era posible calcular en forma matemática el cráneo “típico” de 
un determinado grupo humano, pudiendo establecerse en forma empírica tipos 
“raciales” susceptibles de comparación. 



147RESTITUCIONES E IDENTIDADES

primordiales tales como la exhibición, la conservación y la administración 
de colecciones. En particular, el patrimonio antropológico es interpelado 
por la emergencia de un paradigma crítico que invita a reflexionar, entre 
otros temas, acerca de las formas de representación de la “otredad” y 
las diversas modalidades de interacción con la institución por parte de 
nuevos actores sociales que reclaman el ejercicio de un derecho sobre el 
patrimonio. En general, las tendencias críticas se centran en la decons-
trucción de presupuestos que sustentaron, en otros tiempos, prácticas 
y representaciones disciplinares, para promover la reflexividad en la 
producción discursiva, sin pretensiones totalizadoras. 

Se asume que la década del 80 marca el nacimiento de lo que vino 
a ser llamado la nueva museología, que gestó un desplazamiento con-
ceptual hacia las miradas más constructivistas, estructurando una nueva 
epistemología para los museos. Una serie de denominaciones connotan 
y expresan los canales teóricos por donde transita este movimiento, tales 
como, museo pedagógico, museo foro, museo comunitario, participa-
tivo, dialógico. Como todo conocimiento, este se inscribe en diversos 
contextos epistemológicos e histórico-sociales específicos. Los mismos 
comparten la ruptura con los preceptos fundacionales que cerraron las 
oportunidades de contemplación y disfrute del patrimonio a sectores 
elitistas y cristalizaron las colecciones en modalidades monológicas de 
presentación. 

La museología crítica propone un enfoque que se centra en el estudio 
de las instituciones museísticas, tanto a nivel de su gestión y administra-
ción como su carácter ideológico-político (Reca 2016; Navarro Rojas 
2011; Pérez Ruiz 1998). En el caso específico de los museos de antropo-
logía o aquellos que poseen restos humanos y/o elementos de la cultura 
material de los pueblos originarios, esta nueva perspectiva analítica llevó 
a una serie de profundas críticas a los modos de apropiación de estos 
elementos y las formas en las cuales éstos son exhibidos. Si entendemos 
la exhibición museológica como una forma de materializar e imponer 
las ideas dominantes del saber occidental sobre la historia humana y 
las identidades culturales, las críticas mencionadas anteriormente se 
convierten en un profundo cuestionamiento de las categorías epistemo-
lógicas y ontológicas que durante años constituyeron el fundamento del 
conocimiento antropológico (Appadurai 2000; Lipsitz 2010). 

La nueva museología se inscribió dentro del amplio movimiento 
intelectual conocido como global turn. Este profundo giro en las cien-
cias humanas llamó a superar los límites disciplinares y geográficos al 



148 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

momento de abordar el objeto de estudio. Por un lado, planteó a los 
estudiosos la necesidad de un enfoque transdisciplinar que diera cuenta 
de las dimensiones económicas, culturales y políticas que atraviesan sus 
objetos de estudio. Por otro lado, suscitó la premisa de comprender los 
resultados obtenidos dentro de una perspectiva global, superando los 
contextos locales o nacionales de análisis (Juergensmeyer 2014). Este 
enfoque integral dio lugar a investigaciones sobre tópicos históricamente 
marginalizados o negados, tales como los estudios de género, los movi-
mientos campesinos o las minorías religiosas.

En este marco de descolonización política y epistemológica, las 
reivindicaciones históricas, el reconocimiento y visibilización de los 
contextos multiculturales junto con los avances en materia de legislación, 
configuraron un estado de profunda transformación de la institución 
museal. Entre las principales discusiones que subyacen a esta transfor-
mación se encuentran las posturas hermenéuticas e interpretativas de la 
cultura, las propuestas epistemológico-constructivistas del conocimiento 
y las perspectivas anti-esencialistas de la identidad.

La consolidación de este nuevo paradigma para el accionar de los 
museos ha llevado a reconsiderar sus formas dominantes de producción 
del saber, incluyendo nuevos actores sociales que reclaman el ejercicio 
de un derecho sobre lo que consideran que les pertenece. Desde esta 
perspectiva, el museo constituye un espacio complejo y político que tiene 
la oportunidad de sumarse a las múltiples acciones que acompañan la 
denominada “reparación histórica”. 

El Museo de La Plata y las nuevas políticas
en la gestión del patrimonio

El principal marco normativo a nivel global que sostiene el respeto por 
los derechos indígenas lo constituye el Convenio 169 sobre Pueblos Indí-
genas y Tribales, sancionado en 1989 por la Organización Internacional 
del Trabajo. Si bien no menciona directamente a los restos humanos, 
el mismo fue un avance en el reconocimiento de la importancia de su 
restitución.6

6 Los artículos con especial importancia en el marco de los reclamos de restituciones son 
art. 7, inc. 1: “Los pueblos interesados deberán tener el derecho de decidir sus propias 
prioridades en lo que atañe al proceso de desarrollo, en la medida en que éste afecte 



149RESTITUCIONES E IDENTIDADES

Argentina ratificó este convenio en 1992 y 2000 e incluyó el reco-
nocimiento de la preexistencia étnica y cultural de estos pueblos en la 
reforma de la Constitución Nacional de 1994. Además, promulgó la Ley 
25.517 de Restitución de Restos Aborígenes7 en el año 2001, que entró 
en vigencia en el año 2010 a través del Decreto 701. Estos elementos, 
sumado a la creciente visibilidad y movilización indígena, configuraron 
un contexto de demanda social que un museo no puede ignorar.

En el contexto local y regional, el Museo de La Plata es la institución 
que más avanzó en materia de restitución de restos indígenas. A finales 
de la década de 1980 se registraron los primeros reclamos, con el caso del 
pedido formal de restitución de los restos del Cacique Inacayal (figura 
7.2). Luego de una serie de gestiones, los mismos fueron repatriados el 
19 de abril de 1994. Otro caso es el de Panguitruz Güor, petición que 
se concretó el 22 de junio de 2001 (Ametrano 2015). 

En el año 2006, la institución anunció su política integral de 
tratamiento de restos humanos,8 plasmando una serie de acciones 

a sus vidas, creencias, instituciones y bienestar espiritual y a las tierras que ocupan o 
utilizan de alguna manera, y de controlar, en la medida de lo posible, su propio desa-
rrollo económico, social y cultural […]” y art. 8, inc. 2: “Dichos pueblos deberán tener 
el derecho de conservar sus costumbres e instituciones propias, siempre que éstas no 
sean incompatibles con los derechos fundamentales definidos por el sistema jurídico 
nacional ni con los derechos humanos internacionalmente reconocidos. Siempre que 
sea necesario, deberán establecerse procedimientos para solucionar los conflictos que 
puedan surgir en la aplicación de este principio” (OIT, Convenio 169).

7 Los contenidos más importantes indican: “Los restos mortales de aborígenes, cual-
quiera fuera su característica étnica, que formen parte de museos y/o colecciones 
públicas o privadas, deberán ser puestos a disposición de los pueblos indígenas y/o 
comunidades de pertenencia que lo reclamen” (art. 1); y en art. 3: “Para realizarse 
todo emprendimiento científico que tenga por objeto a las comunidades aboríge-
nes, incluyendo su patrimonio histórico y cultural, deberá contar con el expreso 
consentimiento de las comunidades interesadas” (Ley 25.517 de Restitución de 
Restos Aborígenes).

8 En septiembre de 2006, el Consejo Académico de la Facultad de Ciencias Na-
turales y Museo aprobó la resolución, que incluyó tres disposiciones: a) Retirar 
los restos humanos en exhibición garantizando sus condiciones de preservación 
y documentación, b) Desarrollar una estrategia de vinculación con el público a 
través de la elaboración de mensajes claros y educativos de modo que las acciones 
no se agoten en la ausencia de las piezas en la sala, sino que reflejen una política 
institucional y sean, a su vez, generadores de reflexión sobre el tema y c) Atender 
a los reclamos de restitución de restos (Ley 25.517) de manera de favorecer una 
política de cogestión con las comunidades y las instituciones que los representan, 
en el marco de un programa riguroso.



150 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

tendientes a configurar nuevas políticas de gestión. La renovación de 
sus propuestas expositivas, el retiro de exhibición de los restos hu-
manos y cuerpos momificados de origen americano y su restitución 
a las comunidades reclamantes, la apertura de espacios restringidos 
para la ejecución de prácticas rituales y las iniciativas en torno a los 
estudios de público para comprender mejor la experiencia de la visita 
son algunos ejemplos de programas de acción que, aunque a veces de 
carácter coyuntural, van nutriendo el diseño de nuevas políticas para 
la exhibición y gestión del patrimonio.

Una de las principales consecuencias de esta nueva política institucio-
nal fue la reorganización de la sala de antropología biológica. Inaugurada 
en marzo de 2009 bajo el nombre “Ser y pertenecer: un recorrido por 
la evolución humana”, la misma propone un recorrido por la evolución 

Figura 7.2. Restitución complementaria del cacique Inacayal, de su mujer y Margarita Foyel 
a los representantes de las comunidades mapuches-tehuelches del Chubut (2014).

Fuente: Secretaría de Cultura del Chubut.



151RESTITUCIONES E IDENTIDADES

humana en su diversidad filogenética y ontogenética. El nuevo discurso 
subyacente a la misma involucra un diálogo activo, abierto y pedagógico 
con el público. Focalizando en la interacción con este último, la sala se 
vale del uso de réplicas de partes esqueletarias, de restos humanos no 
americanos, videos y diagramas para dar cuenta de la importancia del 
estudio de los restos humanos en el ámbito del saber antropológico. El 
uso de estos elementos también permite hacer explicita la política de 
no-exhibición y el reclamo de las comunidades descendientes de pueblos 
originarios (Sardi et al. 2015).

Esta dinámica acopla a los valores institucionales heredados e históri-
cos, nuevas prácticas y representaciones que toman vigencia en contextos 
específicos y para diversxs actores y grupos sociales que ejercen en torno 
al patrimonio una apropiación diferencial, donde se entrecruzan factores 
históricos, políticos e identitarios.

Hasta el presente se han realizado diez eventos de diálogo sobre 
restituciones involucrando pueblos indígenas de distintas regiones de 
Argentina y de Paraguay. Cada evento puso en evidencia las tensiones 
históricas reflejadas en los discursos que contraponen el relato cien-
tífico a los saberes tradicionales (Sardi & Ballestero 2017). Por parte 
de las comunidades indígenas afloran expresiones que fortalecen la 
vigencia de sentimientos de pertenencia, logrando así una conexión 
de esxs “hermanxs” que se restituyen en un contexto ritual acompa-
ñado de música, indumentaria representativa y simbolismo. En estas 
experiencias situadas subyace el reconocimiento del sujeto de derecho 
de las poblaciones originarias, fundamento del fortalecimiento de las 
políticas participativas. 

A modo de conclusión

Las experiencias de restitución nos dan la posibilidad de revisar el rol 
de los museos en nuestra sociedad, de problematizar las situaciones de 
encuentro, y la reflexión teórico-práctica de los procesos de construcción 
de programas conjuntos sobre la base del diálogo. En tal sentido, el aporte 
de la antropología puede adoptar varios caminos: el metodológico, dado 
que estos programas están atravesados por las metodologías etnográ-
ficas y participativas, elemento fundante de la práctica antropológica; 
el camino teórico-epistemológico, a través de la problematización del 



152 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

concepto de identidad y las reflexiones más actualizadas de las perspec-
tivas anti-esencialistas; y el aporte político vinculado a los procesos de 
deconstrucción que acompañan la descolonización y reconocimiento de 
la diversidad-interculturalidad.

Bibliografía

Ametrano, S.
2015 Los procesos de restitución en el Museo de La Plata. Revista 

Argentina de Antropología Biológica 17: 1-13.
Anderson, K. & Domosh, M.
2002 North American spaces/postcolonial stories. Cultural 

Geographies, 9 (2): 125-129.
Appadurai, A.
2000 Savoir, circulation et biographie collective. L’Homme 156: 

29-38.
Blanckaert, C.
1988 On the Origins of French Ethnology: William Edwards and 

the Doctrine of Race. En: Stocking, G. (ed.): Bones, Bodies, 
Behavior, pp. 18-56. Wisconsin. 

OIT, Organización Internacional del Trabajo
1989 Convenio No. 169 sobre pueblos indígenas y tribales. 

Organización Internacional del Trabajo.
Farro, M.
2009 La formación del Museo de La Plata. Coleccionistas, 

comerciantes, estudiosos y naturalistas viajeros a fines del 
siglo XIX. Prohistoria Ediciones, Rosario.

Hall, S.
1992 Formations of Modernity. Polity Press, London.
Juergensmeyer, M. (ed.)
2014 Thinking Globally: A Global Studies Reader. University of 

California Press, Berkeley.
Lipsitz, G.
2010 Ethnic Studies at the Crossroads. Kalfou 2010: 11-15.
Moreno, F.
1882 Recuerdos de viaje en Patagonia. Conferencia leída en el 

Ateneo del Uruguay. Anales del Ateneo del Uruguay 2: 
24-67.



153RESTITUCIONES E IDENTIDADES

Navarro Rojas, O.
2011 Ética, museos e inclusión: un enfoque crítico. Museo y 

Territorio 4: 49-59.
Pérez Ruiz, M. L.
1998 Construcción e investigación del patrimonio cultural: Retos 

en los museos contemporáneos. Alteridades 8 (16): 95-113.
Reca, M. M.
2016 Antropología y Museos. Un “diálogo” contemporáneo con 

el patrimonio. 1a ed. Editorial Biblos, Buenos Aires.
Restrepo, E.
2016 Stuart Hall and the postcolonial question. Versión. Estudios 

de comunicación y Política 37: 23-34.
Sardi, M., Reca, M. M. & Pucciarelli, H. M.
2015 Debates y decisiones políticas en torno a la exhibición de 

restos humanos en el Museo de La Plata. Revista Argentina 
de Antropología Biológica 17 (2): 1-8.

Sardi, M. & Ballestero, D.
2017 El pueblo Aché en la práctica y el discurso de la Antropología. 

Revista del Centro de Estudios Antropológicos. Suplemento 
Antropológico LII (2): 7-117.

Serjé, M. R.
2005 El revés de la nación: Territorios salvajes, fronteras y tierra 

de nadie. Uniandes-Ceso, Bogotá.
Sheets-Pyenson, S.
1988 Cathedrals of Science: The Development of Colonial 

Natural History Museums during the Late Nineteenth 
Century. McGill-Queen’s University Press, Kingston/
Montreal.

Stocking, G. (ed.)
1988 Bones, Bodies, Behavior. The University of Wisconsin Press, 

Wisconsin.
Torres, L. M.
1927 Guía para visitar el Museo de La Plata. Universidad 

Nacional de La Plata, La Plata.
Van Praët, M.
1996 Cultures scientifiques et musées d’histoire naturelle en 

France. Hermès 20: 143-149.





[155]

El poder de clasificar: revisión
de una colección Tiwanaku

en Gotemburgo, Suecia
Adriana Muñoz*

Introducción

Este trabajo tiene como fin presentar, resumir y reflexionar sobre un 
proyecto realizado hace varios años atrás en Gotemburgo, en los de-
pósitos y archivos de los Museos Nacionales de la Cultura del Mundo.

Parte de lo que voy a presentar aquí ha sido publicado en diferentes 
ocasiones (Loza & Álvarez Quispe 2009; Muñoz 2008b; Muñoz 2009; 
Muñoz 2012a; Muñoz 2012b; Muñoz 2016). Estas publicaciones se ex-
tienden en un lapso de tiempo de ocho años, donde fui presentando y 
discutiendo una colección que es parte del acervo del Världskulturmuseet 
(Museo Nacional de la Cultura del Mundo) en Gotemburgo, llamada 
Niño Korin (1970: 19). La primera vez que se presentó esta colección al 
público fue unos años luego de que llegase a Gotemburgo (Wassén 1972).

¿Por qué esta colección vuelve a ponerse en foco luego de más de 
30 años? La respuesta es tal vez simple, por el cambio geopolítico que 
sucedió en especial en Bolivia, pero también en el mundo. El 22 de enero 
del 2006 Evo Morales asumió la presidencia en Bolivia y un lugar que 
fue elegido para su investidura presidencial fue Tiwanaku. Esto ha sig-
nificado para Bolivia un cambio de paradigma político importante, fue 
la primera vez que una persona de origen indígena asumía la presidencia 

*  Adriana Muñoz es curadora para América Latina en los Statens museer för 
världskultur (SMVK, Museos Nacionales de la Cultura del Mundo) en Gotemburgo, 
Suecia. E-mail: adriana.munoz@varldskulturmuseerna.se.



156 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

de un país donde más del 60 por ciento de la población pertenecen a 
poblaciones no blancas. Elegir Tiwanaku, y referir al pasado indígena, 
tiene y tuvo una fuerte carga simbólica-ideológica para empoderar a los 
grupos originarios. 

Fue también, tal vez, por primera vez que Colonialismo, discutido du-
rante decenios (Escobar 1998; Fanon 1977; Fanon 1986; Rivera Cusicanqui 
1987) como algo que ha repercutido en América a nivel político, social, 
económico y cultural, pudo comenzar a reveerse en la práctica también, 
implementando políticas para tratar de paliar el trauma de colonialismo 
interno y exclusión de una gran parte de la sociedad. En ese marco político-
teórico de descolonización ideológica, objetos culturales depositados en 
Europa cumplen una función especial, ya que son testigos de procesos 
intrincados y embarazosos, de relaciones de poder desiguales, pero no sólo 
entre americanxs y europexs, sino en muchos casos particularmente como 
testigos de diferencias internas en la formación de los Estados nacionales 
(en nuestro caso, en la formación del Estado boliviano).

La colección

La colección llamada Niño Korin (1970.19 en los números originales 
del museo) llegó a Gotemburgo gracias a la amistad y cooperación entre 
Henry Wassén y Edgar Oblitas Fernández en La Paz. Las circunstancias 
alrededor de la adquisición de esta colección tienen en casos el sello de 
ilegalidad. Henry Wassén estuvo en La Paz en 1970 y vio en el Museo 
de Arqueología de la Paz una colección donde varios objetos estaban 
asociados con parafernalia de drogas. A través de la correspondencia entre 
Wassén y Oblitas Fernández, hoy depositada en el Archivo de SMVK 
en Gotemburgo, podemos ver la trama alrededor de esta adquisición; 
Wassén pidió a Oblitas Fernández si podía conseguir una colección igual 
para Gotemburgo (Muñoz 2008b). Oblitas manda a un capataz a una 
finca cerca de Charazani para huaquear un sitio, y aparentemente de 
este sitio sale el material hoy depositado en Gotemburgo. Los objetos 
corresponden con la tumba de un médico, un hombre sabio, incluyendo 
su cráneo. Es el cráneo de una persona de alrededor de 30 años, también 
hay entre los objetos varias tabletas para aspirar rapé, textiles, un her-
bolario, morteros, herramientas, etc. (Wassén 1972). El mismo Wassén 
mandó pruebas entonces para C14, dando a este contexto un fechado 
que corresponde con Tiwanaku (Wassén 1972). 



157EL PODER DEL CLASIFICAR

En el momento de adquisición de esta colección, la situación política 
era muy complicada en Bolivia. Recordemos, que unos pocos años antes 
focos revolucionarios y el militar tuvieron conflictos armados afectando 
a la población, lo que desembocó en una dictadura militar que recién 
terminó en 1982. También hay que recordar, que por entonces Bolivia 
tenía algunas leyes de protección de patrimonio cultural, y por ello 
Wassén y Oblitas preparan el traslado de la colección vía la embajada 
sueca en Perú (Muñoz 2009; Muñoz 2016).

Pedido de repatriación y cambio epistemológico

En el año 2006, el representante boliviano ante el gobierno de Suecia 
hizo llegar vía el Ministerio de Relaciones Exteriores sueco una demanda, 
pidiendo que se devuelva a Bolivia la colección 1970.19. El gobierno de 
Evo Morales comenzó un proceso de reapropiación cultural exigiendo la 
devolución de las colecciones que existen en Gotemburgo. El gobierno 
sueco, en parte ignoró y se mostró indiferente frente a este pedido. En 
ese momento Suecia estaba gobernado por el partido liberal (centro-
derecha) Moderater, el cual tuvo durante todo su período una posición 
“hostil” contra el gobierno socialista de Evo Morales.

En ese momento, frente a la posibilidad de repatriar la colección, en 
el museo con apoyo económico de kulturrådet, se organizó un proyecto 
alrededor de la colección, invitando entre otrxs a Carmen Beatriz Loza, 
historiadora boliviana, Walter Álvarez Quispe, médico y kallawaya, y 
Walter Mignolo de la Universidad de Duke como monitor de un proceso 
de aprender a cambiar un punto de vista epistemológico dentro de la 
interpretación de los objetos (figura 8.1). 

En un comienzo se discutió sin invitar a arqueólogxs y hacer una 
publicación sobre Niño Korin, pero luego de discusiones, decidimos que 
eso podría hacerse mucho mejor en Bolivia si la colección se devolvía, y 
en cambio, aquí en Suecia, discutir si es posible una práctica descolonial. 
Por ello, decidimos invitar a un kallawaya, y discutir como la cultura ka-
llawaya se convirtió en patrimonio intangible de la humanidad. También 
se invitó a un teórico dentro de teoría descolonial que nos sirviera de 
árbitro a nuestras prácticas. La idea básica era estudiar la posibilidad de 
otra forma de práctica museal. No sólo nuevo conocimiento, sino como 
Jette Sandahl ha propuesto en varias ocasiones, perder el control como 
representante de una institución colonial y generar la posibilidad de una 
igualdad de condiciones (Sandahl 2002; Sandahl 2005; Sandahl 2007).



158 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Durante casi 40 años, el título de la publicación de Henry Wassén, 
así como parte de su interés personal en el uso de drogas psicotrópicas, 
además del concepto teórico de que los objetos se encontraban en un 
Museo de Etnografía, habían definido la interpretación de esta colección: 
se trataba de objetos de un brujo (medicine-man) que usaba drogas psico-
trópicas (Wassén 1965; Wassén 1972). A pesar de que Wassén había sido 
meticuloso en su trabajo con lxs kallawayas, igual el tema del medicine 
man y palabras como parafernalia, drogas y rapé como etiquetas daban 
un contexto “mágico religioso” exotisante. 

El trabajo de Walter Álvarez Quispe y Carmen Beatriz Loza, en 
cambio, repensó estas categorías, y en vez de un medicine-man se usó el 
termino Kallawaya (Loza 2004; Loza 2007), lo que implica un médico, 
una persona con grandes conocimientos de plantas, medicinas, y tra-
tamientos milenarios. En vez de drogas, las plantas en la colección se 
“transformaron” en un vademecum, y por medio del estudio de los objetos 
asociados se pudo sugerir que se trataba del material de un médico obs-
tetra (Loza & Álvarez Quispe 2009). Fue un cambio importante a nivel 
de interpretación y clasificación (Mignolo 2009), a pesar de parecer un 
cambio insignificante, a nivel semántico e idiomático significa mucho: 
de brujo a médico, de drogas a vademecun, etc. En un trabajo anterior 
discutí cómo las categorías usadas en la clasificación de objetos, por lo 
general no son neutrales, sino en el caso de objetos clasificados como 

Figura 8.1. Walter Álvarez Quispe y Beatriz Loza, reclasificando el material en el Museo
de la Cultura del Mundo, Gotemburgo. Foto: Adriana Muñoz.



159EL PODER DEL CLASIFICAR

arqueológicos o etnográficos un fuerte contenido de racismo, exotismo 
y alteridad queda incorporado a nivel semántico (Muñoz 2009; Muñoz 
2012b). 

Siguiendo la historia de las colecciones americanas en Suecia, pude 
observar que los mismos objetos han recibido clasificaciones arbitrarias 
siguiendo por lo general modelos políticos imperantes. No es un caso 
exclusivo de Suecia, sino del mundo de los museos, particularmente de los 
museos categorizados como etnográficos. Por ejemplo, en las colecciones 
en Suecia, los objetos son arqueológicos o etnográficos; respecto a las 
Américas, arqueología representa objetos pertenecientes a un período 
anterior a la llegada de Cristóbal Colón, y etnografía posterior. La llegada 
de los españoles marca un antes y después en el sistema clasificatorio. El 
concepto “historia” le pertenece al grupo hegemónico (blancos, criollos) 
que se convirtió en “nación/Estado/país”, ellos son los merecedores de 
la categoría historia. Después de años de uso, el archivo genera la idea 
de “neutralidad”, cuando en realidad, es una construcción hecha por un 
grupo que se convirtió en el grupo con el poder de clasificar y ordenar 
el resto de la sociedad (Muñoz 2008a). Viendo los archivos de estos mu-
seos, es común encontrar conceptos racistas, excluyentes y machistas, los 
cuales son poco discutidos y simplemente aceptados o como neutrales o 
como típicos de su época (Featherstone 2006). 

La exhibición

Durante el estudio de la colección junto con Carmen Beatriz Loza y 
Walter Álvarez Quispe, entre los objetos de la colección uno de los que 
más les llamó la atención a lxs investigadorxs fue un pequeño objeto 
de textil clasificado como “bolsita para guardar coca” en el catálogo 
del museo. Este pequeño textil, con un patrón de colores cuadriculado 
(figura 8.2), fue repensado y reinterpretado como una wiphala (Loza 
& Álvarez Quispe 2009). Este cambio de rótulo significó un proceso 
interesante para el grupo trabajando con la colección. Algo que ha-
bíamos pensado como un pequeño objeto carente de valor simbólico, 
ahora era un objeto importante dentro de no sólo una ideología desa-
parecida, sino de fuerte contenido político actual. Desde el año 2009, 
la wiphala fue incorporada en la Constitución del Estado Plurinacional 
de Bolivia como símbolo nacional del país (Estado Plurinacional de 
Bolivia 2009: 12).



160 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

En este contexto y luego de discusiones político-ideológicas (las 
cuáles son siempre fuertes y presentes al momento de preparar exhibicio-
nes), el Museo de la Cultura del Mundo decidió realizar una exhibición 
que se llamó “Wiphala: identidad y conflicto” y se abrió al público en 
marzo del 2012. En el texto de presentación de la exhibición se puede 
leer: “Esta es la historia de una bandera de mil años de antigüedad, una 
wiphala, el real significado de esta no lo sabíamos hasta hace unos años. 
Es también una exhibición sobre cómo símbolos pueden unir y reforzar 
nuestra identidad, pero también llevar a conflictos y exclusión.”1

Durante el proyecto alrededor de la colección unos años antes, el 
museo había profundizado sus contactos con la comunidad boliviana en 
Gotemburgo. Durante los días que Walter Álvarez Quispe había estado 
en Suecia, un grupo importante de personas se habían acercado a él para 
consultarlo sobre problemas físicos emocionales que los aquejaban. Esa 
semana también terminó con una ceremonia kallawaya en un barrio de 
la ciudad llamado Hammarkullen. En esta ceremonia, Walter Álvarez 
Quispe hizo ofrendas a la tierra y sus habitantes aquí en Suecia (figura 
8.3). Todo este proyecto se presentó en un film realizado por Sergio 
Joselovsky.2

Al planear la exhibición, muchas personas fueron contactadas para 
hablar sobre la wiphala, pero no sólo bolivianxs viviendo en Suecia, sino 
también otras personas que sentían una relación con este símbolo. Luego 
de varias conversaciones se eligieron cinco personas para entrevistar y 
sus voces fueron parte de la exhibición. Entre lxs elegidxs había una 
persona que sentía alegría, respeto por este símbolo, tenía conocimientos 
históricos y políticos; otra persona de la misma edad que no sentía nada 
por este símbolo, le parecía un artífico político de parte del gobierno 
boliviano. Ambos entrevistados eran hombres alrededor de 50 años, 
nacidos en Bolivia y ciudadanos suecos desde varias décadas. Uno era 
de la zona andina y el otro de la zona de Santa Cruz. Luego también se 
entrevistó una joven, hija de bolivianxs, nacida y crecida en Gotemburgo, 
quien baila tinku en asociaciones bolivianas. Ella sentía emoción frente a 
la wiphala y conexión con el pasado de sus padres y abuelxs. Una cuarta 

1 Original en inglés: “This is the story of a thousand-year-old flag, a Wiphala, the 
real meaning of which we did not know until a few years ago. It is also an exhibition 
about how symbols can both unite and strengthen our identity but also lead to 
conflict and exclusion”.

2 El film “The collection Niño Korin – a 1000 year old Kallawaya” es accesible a 
través de https://vimeo.com/10319288 (útimo acceso: 09.12.2019).



161EL PODER DEL CLASIFICAR

Figura 8.2. Wiphala, objeto que fue reclasificado por Walter Álvarez Quispe
de bolsita para contener coca a wiphala.

Figura 8.3. Fiesta en Hammarkullen, donde la comunidad local se encuentra
con Walter Álvarez Quispe y Beatriz Loza.



162 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

persona fue una señora sueca que había vivido en La Paz y trabajado 
como bibliotecaria en Bolivia. Ella había vuelto a Suecia hace varios 
años donde aún trabajaba como bibliotecaria. Ella llevaba siempre una 
wiphala en su solapa. El último entrevistado fue el embajador boliviano 
en Suecia para dar una versión oficial. 

En la exhibición, aparte de presentar la relación de personas a un 
símbolo como la wiphala, también se presentaba los objetos como parte 
del instrumento de un médico obstetra y el conocimiento kallawaya como 
saber científico no producido dentro del marco occidental cristiano.

El difícil proceso de desaprender

He intentado en este trabajo mostrar cómo fue el proceso de aprendi-
zaje alrededor de esta colección que comenzó en el año 2006 frente a 
la posibilidad que estos objetos fueran repatriados a Bolivia. He tratado 
de mostrar cómo al estar atadxs a la información que encontramos en el 
archivo, estamos atadxs también a una forma de conocimiento que nos 
acota y limita al conocimiento producido en un occidente modernista y 
de tradición racista-colonial. Ahora, al incorporar otros conocimientos 
y tratar de cambiar y repensar etiquetas, a veces el trabajo no ha sido 
fácil. En parte, por una cuestión de tradición académica, de metodología 
científica y práctica museal, estamos atrapadxs en nuestra práctica muchas 
veces enraizada en cánones estipulados a principios del siglo XX, aceptados 
como neutrales y científicos, sin que hayan sido cuestionados. Los tiempos 
han cambiado, muchos grupos que históricamente han estado excluidos 
del poder de decidir en museos, hoy en día están exigiendo sus derechos.

Cuando en una institución estatal se intenta aplicar metodologías 
descoloniales, se encuentra con una increíble cantidad de problemas; el 
Estado por principio, las democracias neoliberales como las que se viven 
hoy en Europa, no contemplan la verdadera posibilidad de un proceso 
descolonial. En cambio, hay políticas con carácter neoliberal que hablan 
de integración, tolerancia, diálogo. Ahora, la posibilidad de un cambio de 
balance en el poder no es generalmente aceptado. Esto lleva a problemas 
claros en el caso de cambios profundos, por ejemplo en el archivo.

El archivo se ve como algo “sagrado” y “neutral”, cuando en rea-
lidad no lo es. La imposibilidad de cambios profundos y la decisión de 
mantener nomenclaturas históricas racistas y excluyentes es un problema 
para un cambio epistémico profundo. Para poder hacer cambios, debe 



163EL PODER DEL CLASIFICAR

abrirse el diálogo de una forma real y sin miedo a conflictos profundos. 
El cambio exige conflictos, aceptar otras voces disidentes, y la posibilidad 
de reconocer que el conocimiento es múltiple, dinámico, contradictorio, 
y que verdades cambian con el tiempo. 

El error de las paredes blancas

En la exhibición se trabajó en forma consciente para desarmar estereo-
tipos racistas incluidos en la información y en las ideas populares sobre 
cultura indígena, sobre medicina “étnica”. Intentamos por varios medios 
dar a entender que esos adjetivos usados a menudo antes de sustantivos 
como “arte”, “medicina”, “música”, etc., suelen ser una herencia racista 
y excluyente. No existe una “medicina indígena, alternativa, etc.”, es 
medicina desde otros puntos de partida y saberes. No existe el “etno 
arte”, o “etno música”, es música, no necesita el adjetivo “etno” para 
separarla de la música que en este caso sería la producida en lo que 
geopolíticamente definimos como “occidente”. 

A pesar de que reflexionamos varias veces sobre el diseño de la exhi-
bición, cometimos un error basado en nuestros prejuicios. La idea era dar, 
en el diseño, la experiencia de entender estos objetos como medicina, que 
éstos eran los instrumentos de un obstetra en el altiplano boliviano. Para 
ello, un recurso usado fue pintar las paredes de la exhibición en blanco, 
como en un hospital sueco (figura 8.4). En ese momento pensamos que 
era lo correcto, pero tiempo después comenzamos a reflexionar que había 
sido un error. El hecho de que el color blanco significaría limpieza, hos-
pital, medicina, tiene que ver con ideas eugénicas del occidente, donde el 
blanco representa lo bueno, lo limpio, lo claro (Saito 2015). Blanqueamos 
la historia de Niño Korin, para adaptarla al discurso blanco hegemónico.

¿Qué pasó con la colección Niño Korin luego del proyecto
y de la exhibición?

Durante años, la colección, luego de ser exhibida, volvió a los depósitos, 
hasta que este año, 2019, la embajada boliviana en Estocolmo, se acercó 
nuevamente a las autoridades de los Museos Nacionales de la Cultura 
del Mundo, y en una conversación se llegó a un acuerdo que llegará en 
algún momento el reclamo formal para repatriar.



164 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

¿Rematriación? ¿Algo para pensar como un caso
de cambio epistemológico? 

Dentro de procesos de repatriación (Atalay 2019; van Beurden 2016), 
deberíamos también repensar categorías en los temas de repatriación 
recurrentes hoy en nuestro mundo. La idea de “patria” es un concepto 
originado de la idea que hay un padre al cual respondemos. Conceptos 
usados como neutrales como “patrimonio”, “repatriar”, etc., están desve-
lando cómo nuestro idioma organiza y da por sentado ideas patriarcales 
y paternalistas que nos cuestan repensar.

El hecho que objetos de diferentes continentes están en museos 
europeos es producto de un largo proceso de colonialismo, tanto exter-
no como interno, así como también de prácticas económicas liberales 
y capitalistas en el mundo en que vivimos hoy. Entonces, ¿es la forma 
de pedir estos objetos nuevamente usando los mismos métodos? ¿Mas-
culinos, coloniales, y neoliberales? ¿O habría también que repensar 
y buscar apoyo para que otras formas de negociación sean incluidas? 
¿Cómo abordar la desigualdad histórica, el uso de categorías racistas y 
excluyentes? ¿Cómo cambiar estas reglas del juego?

Figura 8.4. Exhibición “Wiphala: Identidad y Conflicto” en el Museo de la Cultura
del Mundo, Gotemburgo.



165EL PODER DEL CLASIFICAR

Tomando el caso andino específicamente, la tierra, la pachamama, 
es una entidad femenina, y en caso de devolver a Bolivia sus objetos, tal 
vez deberíamos significarlo como rematriación y no repatriación. 

En la constitución boliviana y la Ley No. 530 del 23 de mayo de 
2014 del Patrimonio Cultural Boliviano, contempla en el artículo 3, 
entre otras cosas, la interculturalidad, la sostenibilidad y descolonización 
del conocimiento:

Descolonización. Las políticas públicas del Patrimonio Cultural Boliviano, 
deben estar diseñadas en base a los valores, principios, conocimientos y 
prácticas de las bolivianas y los bolivianos, las naciones y pueblos indígena 
originario campesinos y las comunidades interculturales y afrobolivianas, 
que en su conjunto constituyen el pueblo boliviano. Toda acción deberá 
estar orientada a preservar, desarrollar, proteger y difundir la diversidad 
cultural con diálogo intercultural y plurilingüe, concordante con las 
diferentes identidades y nacionalidades del país. (Ley 530, art. 3)

En el artículo 45 queda claro que es el Ministerio de Asuntos Exte-
riores mediante sus embajadas que es responsable del proceso de repa-
triación (Ley 530, art. 45). No queda claro si descolonización impregna 
todo el proceso o no.

La pregunta es, si en ese marco legal, una discusión inclusiva de temas 
de repatriación (rematriación) sería incluida, dando posibilidad a kallawayas 
y otras partes interesadas en su partícipe de decisiones alrededor de esta 
colección. ¿Se pueden cambiar las reglas de juego? ¿Deben esos objetos 
seguir siendo objetos de museos? ¿Deben jugar un papel importante como 
símbolos políticos? ¿O simplemente cambiar un depósito por otro? Son 
sólo preguntas retóricas para las cuales no tengo ninguna respuesta.

Conclusiones

Toda la idea con estos pensamientos es tal vez no llegar a ninguna con-
clusión, sino basándome en una experiencia personal como curadora 
de una colección, quiero repensar mi propia actuación. Como ha sido 
señalado por varios teóricos dentro del pensamiento descolonial (Mig-
nolo 2009; Mignolo 1992; Mignolo 2003; Tuhiwai Smith 1999; Walsh 
2007), el proceso descolonial no debe plantearse sólo como una escuela 
teórica, sino debe convertirse en praxis. Un primer paso es desaprender,  
haciendo hincapié que desaprender no es olvidar, sino desenredar, 



166 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

entender  cómo hemos sido educadxs, qué conocimientos aceptamos 
y cuáles descalificamos, qué prejuicios hemos asumido como verdades 
neutrales. Esta etapa suele ser dolorosa, asumir que gran parte de nuestra 
educación académica da por sentado y justifica gran parte del sistema 
moderno, colonial, racista, liberal en el cual vivimos, sin cuestionar 
sus raíces o su accionar. Las paredes blancas de la exhibición fueron la 
prueba de que aunque trabajamos a diario en desaprender, ese camino 
recién ha comenzado y es imposible hacerlo solxs. Quienes trabajamos 
en museos que se han apoderado de la historia de otrxs y sus objetos, 
debemos caminar ese camino junto con esxs otrxs. Si no los hacemos, las 
consecuencias seguirán siendo el blanqueo de la historia, y aceptar que 
el blanco sigue siendo el color predominante y hegemónico. 

Bibliografía

Atalay, S.
2019 Braiding Strands of Wellness: How Repatriation Contributes 

to Healing through Embodied Practice and Storywork. The 
Public Historian 41 (1): 78-89.

Escobar, A.
1998 La invención del Tercer Mundo: construcción y deconstrucción 

del desarrollo. Editorial Norma.
Estado Plurinacional de Bolivia
2009 Constitución política del Estado. Gaceta Oficial del Estado 

Plurinacional de Bolivia 7.
2014 Ley No. 530 de Patrimonio Cultural Boliviano. 23 de mayo 

de 2014.
Fanon, F.
1977 Los condenados de la tierra. Fondo de Cultura Económica. 

México.
1986 Black skin, white masks. Pluto. London.
Featherstone, M.
2006 Archive. Theory Culture Society 23 (2-3): 591-596.
Loza, C. B. & Álvarez Quispe, W.
2009 Report on the Niño Korin Collection at the Museum 

of World Culture. Describing, Naming and Classifying 
Medical Objects from the Tiwanaku Period. Informe to 
Kulturrådet, Museum of World Culture.



167EL PODER DEL CLASIFICAR

Loza, C. B.
2004 Kallawaya: reconocimiento mundial a una ciencia de los 

Andes. Viceministerio de Cultura, FCBCB, UNESCO, La Paz.
2007 Develando Órdenes y Desatando Sentidos. Un atado de 

remedios de la cultura Tiwanaku. Laika, La Paz.
Mignolo, W. D.
1992 On the Colonization of Amerindian Languages and 

Memories: Renaissance Theories of Writing and the 
Discontinuity of the Classical Tradition. Comparative 
Studies in Society and History 34 (2): 301-330.

2003 Historias locales/diseños globales: colonialidad, 
conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo. 
Ediciones Akal. Madrid.

2009 Geopolitics of Knowing and Collecting: Accumulation of 
Meaning and Colonial Differences. Informe to Kulturrådet, 
Museum of World Culture.

Muñoz, A.
2008a De curiosidades a cultura del mundo. La historia de las 

colecciones Sudamericanas en el Museo de la Cultura del 
Mundo, Gotemburgo (Suecia). Baessler-Archiv 56.

2008b When the Other become a Neighbour. En: Voogt, P. 
R. (ed.): Can we make a Difference? Museums, Society 
and Development in North and South, pp. 54-62. 
Tropenmuseum, Amsterdam.

2009 The Power of Labelling. Inform to Kulturrådet (Swedish 
Arts Council). Museum of World Culture.

2012a Bolivians in Gothenburg: The Archaeological and 
Ethnographic Collections at the Museum of World Culture. 
En: Isendahl, C. (ed.): The Past Ahead. Language, Culture, 
and Identity in the Neotropics, pp. 93-110. Acta Universitatis 
Upsaliensis. Studies in Global Archaeology, Uppsala.

2012b From Curiosa to World Culture. A History of the South 
American Collections at the Museum of World Culture. 
Tesis doctoral. GOTARC. Serie B, no. 58 Gothenburg 
Archaeological Theses.

2016 Wiphala: Identity and Conflict. En: Mörsch, C., Sachs, A. 
& Sieber, T. (eds.): Contemporary Curating and Museum 
Education, pp. 219-230. Transcript, Bielefeld.



168 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Rivera Cusicanqui, S.
1987 Oppressed but not Defeated: Peasant Struggles among 

the Aymara and Qhechwa in Bolivia, 1900–1980. Report 
(UNRISD).

Saito, L.
2015 From Whiteness to Colorblindness in Public Policies: Racial 

Formation and Urban Development. Sociology of Race and 
Ethnicity 1 (1): 37-51.

Sandahl, J.
2002 Fluid Boundaries and False Dichotomies: Scholarship, 

Partnership and Representation in Museums. En: INTERCOM 
Conference Leadership in Museums: Are our Core Values 
Shifting. Dublin, Ireland.

2005 Negotiating Identities. NeMe. Disponible en: http://
neme.org/main/271/negotiating-identities (último acceso: 
09.12.2019).

2007 The Included Other - the Oxymoron of Contemporary 
Ethnographic Collections? Forum for Anthropology and 
Culture 4 (6): 208–217.

Tuhiwai Smith, L.
1999 Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous 

Peoples. Zed. London.
van Beurden, J. M.
2016 Treasures in Trusted Hand Negotiating the future of 

colonial cultural objects. Sidestone Press, Leiden.
Walsh, C.
2007 Interculturalidad y Colonialidad del Poder: Un pensamiento 

y posicionamiento “otro” desde la diferencia colonial. En: 
Castro-Gómez, S. & Grosfoguel, R. (eds.): El giro decolonial. 
Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del 
capitalismo global, pp. 47-62. Siglo del Hombre Editores, 
Bogotá.

Wassén, S. H.
1965 The Use of some Specific Kinds of South American Indian 

Snuff and Related Paraphernalia. Etnologiska studier 28. 
Etnografiska museet i Göteborg, Göteborg.

1972  A Medicine-man’s Implements and Plants in a Tiahuanacoid 
Tomb in Highland Bolivia. Etnologiska studier 32. 
Etnografiska museet i Göteborg, Göteborg.



[169]

Participación en un museo etnológico 
universitario: un informe práctico
sobre las oportunidades y desafíos

de su descolonización*

Beatrix Hoffmann**

Con el objetivo de descolonizar los museos abriendo el acceso demo-
crático especialmente a grupos de población que de otra manera sólo 
tendrían un contacto esporádico o ningún contacto con el museo como 
institución cultural, se ha desarrollado un gran número de propuestas 
participativas. La gran variedad de métodos en los que se basan estas 
propuestas y actividades remite al amplio espectro de ideas sobre lo que 
significa exactamente la participación en los museos (Piontek 2017: 45 
ss). En su trabajo orientado a la práctica The Participatory Museum, Nina 
Simon (2010) plantea un enfoque que apunta sobre todo a la activación 
de lxs visitantes del museo y a hacerlxs parte del evento cultural, mien-
tras que Piontek (2017: 89 ss) entiende por participación en el ámbito 
de los museos un proceso de intercambio que busca reciprocidad y 
equivalencia, así como una situación en la que todxs lxs participantes 
salgan ganando. Esto requiere, por un lado, una transformación estruc-
tural del museo como institución, incluida la financiación de proyectos 
participativos, y por otro lado, también requiere el empoderamiento 
de actores externos al museo para que participen como interlocutorxs 
en condiciones de igualdad. Por esta razón, la psicóloga urbana de 
Viena Cornelia Ehmayer  (2005; Gerlich 2006: 26; Piontek 2017: 169) 

*  Beatrix Hoffmann es investigadora en el proyecto “Freiburg und der deutsche 
Kolonialismus” (Friburgo y el colonialismo alemán) de los Städtische Museen 
Freiburg (Museos Municipales de Friburgo). E-mail: Beatrix.Ihde@stadt.freiburg.
de, Hoffmann.Bea@gmx.de.

**  Este artículo fue traducido al español por Verónica Montero Fayad.



170 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

y Rudolf-Christian Hanschitz  y sus colegas conciben la participación 
como un proceso de empoderamiento de lxs no-expertxs por un lado, y 
de desempoderamiento de lxs expertxs, por otro (Hanschitz et al. 2009: 
92). Estas concepciones posibilitan el desmantelamiento de relaciones 
asimétricas y la apertura de espacios libres para la acción autodeter-
minada dentro de un proyecto cultural y/o de investigación. Ehmayer 
describe cinco fases del proceso participativo, que van desde  1) la acti-
vación, pasando por 2) ejercer influencia, 3) codecidir, 4) coproducir, 
hasta 5) la producción propia (Gerlich 2006: 26; Piontek 2017: 169). 
Independientemente del concepto concreto, la creación de una relación 
de confianza mutua entre lxs iniciadorxs del proyecto y lxs participantes 
es un requisito indispensable para el éxito de los proyectos participativos 
(Berggold & Thomas 2012: 4 ss; Simon 2012: 97, 100).

La gran mayoría de las propuestas y proyectos participativos en los 
museos locales y regionales se llevan a cabo en el campo de las exposi-
ciones, mientras que otras labores como el coleccionar y la investigación 
de las colecciones están subordinadas a esto. En este último ámbito, sin 
embargo, se ha establecido un énfasis en proyectos participativos en 
los museos etnológicos, que exploran de forma cada vez más frecuente 
sus colecciones junto con miembros de las comunidades de origen. La 
investigación participativa de las colecciones vincula el conocimien-
to relacionado con los objetos de diferentes contextos y abre nuevas 
perspectivas sobre los artefactos, especialmente perspectivas indígenas. 
También ofrece un espacio para la apropiación indígena de los objetos, 
contribuyendo así a la descolonización de los museos etnográficos. Este 
artículo presenta y discute cómo resultó esto, en un museo universitario 
tomando el ejemplo del proyecto “Entrelazamientos persona-objeto 
en sociedades indígenas” (“Mensch-Ding-Verflechtungen in indigenen 
Gesellschaften”). 

El proyecto

El proyecto de investigación “Entrelazamiento persona-objeto en socie-
dades indígenas” se llevó a cabo entre el año 2015 y el 2018 en el Depar-
tamento de Antropología de las Américas y en el Museo BASA (Colección 
de las Américas de Bonn) perteneciente a este departamento. Fue un pro-
yecto conjunto que integró a otras dos instituciones, el Linden-Museum 
Stuttgart  (Museo Linden de Stuttgart) y la Goethe-Universität Frankfurt 



171PARTICIPACIÓN EN UN MUSEO ETNOLÓGICO UNIVERSITARIO

am Main (Universidad Goethe de Fráncfort del Meno), y cuatro discipli-
nas: la etnología, la museología, la lingüística y los estudios audiovisuales. 

El proyecto se desarrolló a partir de una colección etnográfica de 
lxs apalais y wayanas, procedente del norte de Brasil, y que actualmente 
se encuentra custodiada en el Museo BASA. El inspector de materiales 
de Bonn Manfred Rauschert (1928-2006) conformó esta colección a 
mediados de la década de 1950 y la complementó en 1977 con otros ob-
jetos (Noack 2017: 141 ss; Hoffmann 2019: 9 ss). Hoy en día lxs apalais y 
wayanas viven dispersxs en la vasta zona fronteriza entre Brasil, Guyana 
Francesa y Surinam: lxs wayanas están asentadxs en el territorio de estos 
tres estados, lxs apalais sólo en Brasil (Barbosa & Morgado 2003/2018). 
Desde hace varias generaciones, lxs apalais se han fusionado con lxs 
wayanas. Aunque las respectivas lenguas siguen coexistiendo (Camargo 
2017: 225 ss), la cultura material de ambos grupos se asemeja de manera 
tal, que muestra rasgos cada vez más idénticos.1

El objetivo del proyecto era estudiar esta colección etnográfica y, 
al mismo tiempo, examinar los fondos de otras fuentes etnográficas 
que Rauschert reunió y produjo durante su vida entre lxs wayanas y 
apalais (Rauschert 1960/61; 1972; 1977; 1982; 2001; 2002). A partir de 
este material etnográfico se analizaron los procesos de cambio cultural 
y de transferencia de conocimiento interétnico y, simultáneamente, 
este material debía hacerse accesible a sus creadorxs o autorxs y a sus 
descendientes (Hoffmann & Noack 2016). Dado que no se disponía 
de una repatriación física de los objetos, se desarrolló la idea de una 
repatriación digital en forma de un banco de datos. En este banco de 
datos2 serían registrados los objetos etnográficos, para conectarlos con 
otros documentos como películas, fotos y grabaciones sonoras. Esta 
idea fue presentada y discutida por primera vez con otrxs investigadorxs 
en un simposio en 2012 (Hoffmann & Noack 2012). En este simposio 
también participó Mataliwa Kulijaman, un representante de lxs wayanas 
que viven en Guyana Francesa. En el transcurso del evento quedó claro 
que un banco de datos de ninguna manera se crearía solo para las comu-
nidades de origen, sino que había que elegir un enfoque participativo 
y desarrollar el banco de datos con representantes wayanas y/o apalais 

1 Por este motivo, algunxs investigadorxs, entre ellos Daniel Schoepf (1976), consi-
deran a estas comunidades como un grupo ya fusionado y lo denominan Wayana-
Apalai.

2 Véase www.Amerindian-Guyana-Cultures.org.



172 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

(Hoffmann & Noack 2012). En consecuencia, se planificó una fase de 
investigación de la colección y elaboración de la estructura de la base 
de datos de manera conjunta con representantes de las comunidades de 
origen, lo cual constituyó un componente central del proyecto (Hoff-
mann & Noack 2016: 64 ss). En vista de los esfuerzos organizativos y 
financieros que esto suponía, se preparó un taller en el Museo BASA de 
tres a cuatro semanas de duración. Si bien el desarrollo del proyecto no 
preveía explícitamente una perspectiva bottom-up, quedó demostrado 
que un enfoque top-down era imposible de llevar a cabo debido a las 
condiciones estructurales y financieras durante la fase de postulación 
del proyecto. Una vez iniciado el proyecto, Mataliwa Kulijaman fue 
invitado a Bonn junto con otrxs cinco wayanas, quienes aceptaron la 
invitación en principio, pero era impensable para ellxs una estadía de 
tres o cuatro semanas sin conocer Bonn y a lxs otrxs colaboradorxs del 
proyecto. Berggold y Thomas (2012: 4 ss) subrayan que una relación 
de confianza estable basada en el diseño democrático de un proyecto es 
un requisito indispensable para la disposición para participar en este y 
para su exitosa realización.

Como resultado, se modificó el plan de trabajo y se invitó a lxs 
representantes wayanas a un taller de una semana en el Museo BASA. 
Esto serviría para conocerse mutuamente con el resto del equipo, para 
darles espacio a lxs wayanas para que se desarrollaran como colabora-
dorxs en pie de igualdad en esta parte del proyecto, y para examinar 
la colección etnográfica. En el curso del taller, la colección debía ser 
revisada conjuntamente para registrar, por primera vez, documentación 
de los objetos desde la perspectiva indígena. En un segundo taller, el 
examen de la colección debía concluirse a fin de seguir configurando 
de forma conjunta la estructura de un banco de datos e inscribir en ella 
una perspectiva indígena.

Primer taller: conocerse mutuamente y primer encuentro
con la colección 

El primer taller en el Museo BASA se realizó en otoño de 2016 y duró 
una semana. De lxs seis Wayanas invitadxs, finalmente sólo asistieron 
cuatro, pues los otros dos miembros no tenían pasaporte válido y no se les 
permitía cruzar la frontera franco-alemana. Entre lxs cuatro participantes 
se encontraban, además de Mataliwa Kulijaman, dos hombres, Siksili 



173PARTICIPACIÓN EN UN MUSEO ETNOLÓGICO UNIVERSITARIO

Akayuli Palanaiwa y Aymawale Opoya, y una única mujer, Ikale Asankili. 
Lxs mismxs wayanas en Guyana Francesa decidieron la composición de 
este grupo, aunque la participación de Mataliwa Kulijaman ya estaba 
asegurada desde el principio, ya que tenía una función de mediación 
debido a su colaboración en el simposio del 2012.

La invitación a lxs representantes wayanas fue transmitida con 
apoyo de lxs colegas del proyecto “Savoirs autochtones wayana-apalaï” 
(SAWA, Saberes autóctonos wayana-apalai) en París.3 Este proyecto ha 
estado trabajando desde hace largo tiempo con un grupo de wayanas de 
la zona alrededor de Maripasoula, Guyana Francesa, al cual Mataliwa 
Kulijaman pertenece. El proyecto SAWA respalda a lxs wayanas desde hace 
varios años en la investigación y documentación de su historia cultural 
y lxs acompaña en sus investigaciones sobre sus colecciones en museos, 
como el Musée du quai Branly de París. Por este motivo, el taller en el 
Museo BASA fue precedido de consultas previas en el museo en París, 
donde lxs wayanas evaluaron los objetos etnográficos de sus ancestrxs. 
Durante esta visita cada unx de lxs participantes asumió determinadas 
tareas y funciones, que también realizaron durante el taller en el Museo 
BASA. Mataliwa Kulijaman documentó toda la estancia en Bonn con una 
cámara de video con el apoyo de un especialista en cine. Siksili Akayuli 
Palanaiwa tuvo el papel de maestro, ya que al ser el miembro con más 
edad del grupo conocía de manera excepcional la cultura material de sus 
antepasadxs. Él sabe cómo y con qué materiales está hecho un objeto, 
cómo se utiliza y qué significado tiene. Ikale Asankili participó en el taller 
como representante de la generación más joven, que quiere familiarizarse 
con el conocimiento de lxs ancianxs para que en el futuro éste siga vivo. 
A igual que Aymawale Opoya, era responsable de la documentación es-
crita del análisis de los objetos. Aymawale Opoya ejerció como experto 
en arte del grupo, siendo él mismo un artista.

El taller fue diseñado para ofrecer a lxs participantes la mayor liber-
tad creativa posible. El objetivo era fortalecer la confianza de lxs wayanas 
en sí mismxs en el transcurso del evento, de modo que se percibieran 
como interlocutorxs iguales del proyecto y actuaran como tales. El pro-
grama del taller, que lxs wayanas habían solicitado anticipadamente, se 
mantuvo en gran parte flexible: hubo momentos para visitar el Museo 
BASA y conocer la colección, que se alternaron con otros en los que 
se exploraron los alrededores del museo universitario. Estos tiempos 

3 Véase https://lesc-cnrs.fr/fr/sawa (último acceso: 12.12.2019).



174 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

debían  contribuir con el proceso de construcción de confianza. El diseño 
concreto del contenido de los bloques del taller tanto en el museo como 
fuera de este, fue definido junto con lxs wayanas sobre la marcha. Esta 
planificación abierta también implicaba que ningún objeto fuera escogido 
de antemano para el examen de la colección. La elección de los objetos 
la tomaron lxs mismxs wayanas sobre la base de las fichas de inventario, 
siguiendo las modalidades de trabajo en el Musée du quai Branly. Allí, 
los objetos debían ser pedidos con dos días de antelación para poder ser 
recogidos en el depósito y puestos a disposición en el cuarto de trabajo. 
Por el contrario, el trabajo en el Museo BASA se estructuró de modo muy 
diferente, pues lxs wayanas podían buscar ellxs mismxs los artefactos en 
el depósito, cada vez que querían verlos (figura 9.1). Este se encuentra 
en el sótano del museo universitario y, por lo tanto, su acceso es inme-
diato. Otra parte de los objetos se conserva en las vitrinas de la sala de 
exposición, de modo que durante el taller hubo literalmente contacto 
visual con ellos. El acceso fácil y autodeterminado a los objetos fue 
para lxs wayanas una experiencia emocional muy profunda y totalmente 
nueva. Esta fue una de las condiciones determinantes por las cuales lxs 
participantes en el taller, después de corto tiempo, se percibieron a sí 
mismxs como interlocutorxs en pie de igualdad. Desde esta posición, 
lxs wayanas actuaron de forma autodeterminada y desarrollaron ideas 
creativas para continuar con el diseño del taller, incorporándolas en la 
planificación del proyecto general. El manejo autodeterminado de los 
objetos también proporcionó una atmósfera relajada y desenvuelta, en la 
que lxs wayanas se apropiaron de la colección y de las condiciones locales 
en el orden y al ritmo que quisieron. El personal del proyecto brindó 
apoyo explicando la estructura del depósito y ayudando en la búsqueda 
de las piezas; por lo demás asumieron una posición de aprendices frente 
a lxs wayanas. A través de esta situación de aprendizaje en tándem, se 
reconoció el conocimiento experto específico indígena de lxs wayanas 
y se estableció un intercambio equitativo de conocimiento entre ellxs y 
el personal del proyecto. También se produjo un intenso intercambio 
de conocimiento entre lxs propixs Wayana, de tal manera que el Mu-
seo BASA adquirió temporalmente las características de una institución 
participativa en la que lxs presentes “crearon contenidos juntxs, com-
partieron y se conectaron” (Simon 2012: 96). Con esta noción de museo 
participativo, Simon coincide parcialmente con el concepto del museo 
como zona de contacto de Clifford (1997: 188 ss), quien explícitamente lo 
desarrolló con respecto al papel comunicativo de los museos y colecciones  



175PARTICIPACIÓN EN UN MUSEO ETNOLÓGICO UNIVERSITARIO

etnológicos.  Siksili Akayuli 
Palanaiwa desempeñó un papel 
central en esta transformación. 
Él compartió su conocimiento 
sobre los objetos, sus significa-
dos y sus funciones no sólo con 
el personal del proyecto, sino 
también con lxs demás partici-
pantes wayanas. Estxs, a su vez, 
lo llevaron a sus pueblos en Gu-
yana Francesa y lo compartieron 
allí con sus habitantes por medio 
de sus narraciones. Con ello, el 
Museo BASA se convirtió, por 
un lado, en una plataforma para 
la circulación transnacional de 
conocimiento que va más allá del 
marco académico y que también 
incluye a las comunidades indí-
genas. Por otro lado, lxs wayanas 
se apropiaron del museo como 
parte de su memoria cultural y 
como archivo de su cultura ma-
terial. El trabajo con la colección 
Rauschert se convirtió para lxs 
wayanas en un intenso y emotivo intercambio sobre la historia y el sig-
nificado de objetos particulares y, por lo tanto, sobre su propia historia. 
Aquí, la memoria colectiva de lxs wayanas sobre el coleccionista Manfred 
Rauschert, quien convivió muchos años con lxs wayanas brasileñxs y con 
lxs apalais (Rauschert 1982), jugó un papel importante. Durante todo el 
taller, Rauschert estuvo presente en los objetos y en las películas que lxs 
wayanas observaron - el Museo BASA se volvió así un lugar de memoria 
cargado de emociones. El taller culminó con el encuentro con el hijo del 
coleccionista, Merlin Rauschert, a quien lxs wayanas invitaron al Museo 
BASA para compartir con él los recuerdos de su padre.

Berggold & Thomas (2012: 5) observaron, usando el ejemplo de pro-
yectos de investigación participativa, que sólo una negociación continua 
de caos y orden crea espacios simbólicos en los que lxs participantes se 
vuelven creativamente activxs. Hacia el final del taller, Aymawale Opoya 

Figura 9.1. Siksili Akayuli Palanaiwa, Ikale 
Asankili y Mataliwa Kulijaman en el depósito
del Museo BASA. Foto: B. Hoffmann (2016). 



176 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

generó una situación de negociación de este tipo al presentarse como 
anfitrión a través de un cambio de papeles. Transformó el Museo BASA en 
un taller artístico y permitió que lxs presentes pintaran una maluwana. La 
maluwana es un disco de madera decorado con motivos míticos, que lxs 
wayanas colocan debajo del techo puntiagudo de las casas comunitarias 
(tucushipan) (Duin 2006: 119 ss; Velthem & Velthem Linke 2010: 45 ss). 
Durante la duración del taller, esta actuación artística convirtió al museo 
en un verdadero lugar de “experiencia multidimensional alrededor de 
contenidos” (Simon 2012: 96). El acto de pintar una maluwana no es un 
acontecimiento cotidiano y suele llevarse a cabo en el taller del artista 
a puerta cerrada. De esta manera, esta intervención fue un suceso espe-
cial no solo para el personal del proyecto, sino también para lxs propixs 
wayanas. Como Aymawale Opoya había instalado su lugar de trabajo 
en el ventanal de la fachada del Museo BASA, abrió también la acción 
artística para lxs pasantes (figura 9.2). En el espíritu del concepto del 
Museo BASA, Aymawale Opoya estableció una conexión entre el espacio 
museo-académico del museo universitario y su entorno urbano (véase 
Natho & Schmitz 2015: 161; Noack 2015: 61), y al mismo tiempo amplió 
el propósito democrático del taller abriéndolo a lxs transeúntes. 

Figura 9.2. Aymawale Opoya pintando la maluwana; vista desde la calle hacia el Museo 
BASA. Foto: B. Hoffmann (2016).



177PARTICIPACIÓN EN UN MUSEO ETNOLÓGICO UNIVERSITARIO

El cambio de papeles de Aymawale Opoya dejó claro que él se 
percibió a sí mismo como un participante en igualdad de condiciones 
en el taller. Al final de la semana, lxs otrxs tres participantes también 
influyeron en la planificación del contenido del segundo taller, que en-
tretanto se había acordado con ellxs. Sin embargo, lxs wayanas estaban 
menos interesadxs en el desarrollo de una estructura para el banco de 
datos prevista para el segundo taller, que en participar en la exposición 
final del proyecto. La exposición tenía por objetivo abordar los rituales 
de paso a la adultez, en el sentido de un rite de passage (van Gennep 1990 
[1909]), y también presentar el ritual maraké, celebrado tanto por lxs 
wayanas como por sus vecinxs apalais.

El maraké es un ritual cíclico que dura varios meses y culmina con una 
prueba de resistencia al dolor (ëputop).4 En esta prueba, avispas y hormigas 
son presionadas contra los brazos, las piernas y el torso desnudo de lxs 
participantes del ritual. Cualquiera que se someta al ritual no debe mostrar 
signos de dolor, a pesar de las mordeduras y picaduras de los insectos extre-
madamente dolorosas (Hurault 1968: 99 ss). Se espera de los hombres y las 
mujeres jóvenes que se hayan sometido a este ritual por primera vez antes 
del matrimonio, a más tardar, con el fin de llevar después una vida como 
“verdaderos wayana”.5 Por lo tanto, desde el punto de vista etnológico, 
este ritual tiene sobre todo una función integradora. Durante la fase de 
preparación, lxs aspirantes son acompañadxs por sus padrinos y madrinas y 
aprenden sobre las tradiciones materiales e inmateriales de su patrimonio 
cultural. Esto incluye bailes, cantos y mitos, así como técnicas artesanales 
para la producción de parafernalia como la estera de insectos (cunana) y 
el elaborado tocado (olok) para los participantes masculinos (Isel 2005). El 
concepto ya desarrollado al inicio del proyecto preveía la realización de 
una exposición con dos grupos del entorno del Museo BASA: estudiantes 
universitarixs y alumnxs de colegio. Éstxs últimxs debían preparar una 
charla sobre la confirmación como un ritual de paso a la adultez celebra-
do en algunos sectores cristianos de nuestra sociedad. Lxs estudiantes de 
Antropología de las Américas de la Universidad de Bonn, por su parte, 
debían tratar el rito del maraké y presentarlo en la exhibición. Conside-
rando las dificultades logísticas que se preveían, la planeación original de 
incorporar interlocutorxs indígenas no se contempló. Como en el caso de 
toda la planificación del proyecto, hubiera sido indicado consultar con ellxs.

4 Comunicación personal con Aymawale Opoya, marzo de 2018.
5 Comunicación personal con Aymawale Opoya, marzo de 2018.



178 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Segundo taller: preparación de la exhibición

El segundo taller se llevó a cabo a principios de 2018 y estaba previsto 
que durara dos semanas. Los mismos tres hombres wayanas volvieron a 
participar, esta vez acompañados por Malausi Tikilima. Ella también es 
una mujer joven que quiere familiarizarse con la historia cultural de su 
pueblo. Durante estas dos semanas, Malausi Tikilima conoció numerosos 
objetos de los que antes solo tenía referencia a través de narraciones.

El taller comenzó a petición de lxs wayanas en el Linden-Museum 
Stuttgart, cuya excepcional colección apalai y wayana empalma tempo-
ralmente con la de Manfred Rauschert. Esta colección fue reunida por 
Peter Duschl en el último cuarto del siglo XX (Kurella 2017: 131 ss) y es 
probablemente el acervo apalai y wayana más reciente que se encuentra en 
un museo alemán.6 Los objetos de esta colección también fueron analiza-
dos y documentados por lxs wayanas junto con el personal del proyecto. 
A esta colección pertenecen piezas de gran calidad, que impresionaron 
mucho a lxs wayanas. Aunque la relación de confianza entre el personal 
del proyecto y lxs wayanas se restableció rápidamente después de un año 
y medio, el ambiente de trabajo en Stuttgart fue mucho más tenso que 
en el primer taller. Esto se debió posiblemente al espacio relativamente 
cerrado y a la organización de la rutina de trabajo, en la que lxs wayanas 
apenas podían influir. Debido a las condiciones administrativas del Lin-
den-Museum Stuttgart, los objetos ya habían sido puestos a disposición 
con antelación y la selección de las piezas fue hecha por la restauradora. 
Solo al final de esta semana lxs wayanas pudieron expresar sus propios 
deseos sobre objetos específicos. Sin embargo, no tenían acceso directo 
a los depósitos de las colecciones. Otro motivo por el que el ambiente 
de trabajo fuera tenso puede haber sido la falta de una relación personal 
con la colección. Peter Duschl no era conocido por ninguno de lxs par-
ticipantes del taller.

Tras una semana de trabajo con la colección del Linden-Museum 
Stuttgart, el taller se trasladó al Museo BASA de Bonn, para preparar la 
exhibición final dedicada al maraké. Con el cambio de lugar lxs wayanas 

6 Otras colecciones etnográficas de lxs apalais y lxs wayanas se encuentran en casi 
todos los grandes museos etnológicos de Alemania: en el Museo Etnológico de 
Berlín, en el Museum am Rothenbaum. Culturas y Artes del Mundo en Hamburgo, 
Museo Cinco Continentes en Múnich, Übersee-Museum en Bremen y el Museo 
de Etnología de Dresde.



179PARTICIPACIÓN EN UN MUSEO ETNOLÓGICO UNIVERSITARIO

volvieron rápidamente a la forma de trabajo independiente y relajada 
que ya habían desarrollado en el primer taller en el museo universitario. 
Desde el principio, lxs wayanas asumieron con seguridad el papel de 
diseñadorxs de la exhibición y permitieron que el personal del proyecto 
participara en sus reflexiones y sus decisiones, en calidad de aprendices. 
En el concepto de exhibición ya desarrollado, lxs wayanas descubrieron 
espacios libres creativos, que aprovecharon activamente. Debido a que 
lxs wayanas pudieron recurrir a sus conocimientos y experiencias adqui-
ridos durante el primer taller, apenas necesitaron apoyo del personal del 
proyecto a la hora de tratar con la colección y los objetos. Sabían dónde 
se encontraban el depósito y las piezas de la colección Rauschert y qué 
vitrinas en la sala de exposición del Museo BASA contenían otros objetos 
de sus antepasadxs. Al utilizar el depósito de forma independiente, lxs 
wayanas demostraron su posición de interlocutorxs en pie de igualdad 
en el taller.

Al comienzo de esta parte del evento, lxs wayanas explicaron el ritual 
del maraké. Para ello hicieron dibujos para explicar cómo se adornan lxs 
participantes en el rito, los tëpijem, y con qué objetos están equipadxs 
(figura 9.3). Por medio de las fichas de inventario, lxs wayanas selec-
cionaron los objetos relacionados con los tëpijem. También escogieron 
los instrumentos necesarios para la preparación y ejecución del ritual 
con el fin de disponerlos en dos vitrinas. Entre los artefactos necesarios 
para el maraké se encuentran sobre todo aquellos para la preparación 
de la mandioca, pero también armas e instrumentos musicales. Como 
lxs wayanas querían que los tëpijem parecieran lo más realista posible, 
solicitaron la adquisición de dos maniquís (figura 9.4).

En el transcurso del taller, Mataliwa Kulijaman y Siksili Akayuli 
Palanaiwa, junto con Malausi Tikilima, seleccionaron los objetos y, al 
mismo tiempo, la introdujeron en el depósito, adoptando así el papel 
de expertxs del Museo BASA frente a Malausi Tikilima y actuando como 
colaboradores integrados del proyecto. Los objetos seleccionados se 
dispusieron por algunos días sobre las mesas de la sala de exposición para 
intercambiar ideas sobre ellos (figura 9.5). Mientras los artefactos eran 
seleccionados, Aymawale Opoya trabajó en la descripción del maraké. El 
coleccionista Rauschert ya había notado que era difícil para lxs wayanas, 
así como para sus vecinxs apalais, relatar en un monólogo el transcurso 
de un evento en un orden cronológico - de acuerdo al pensamiento 
occidental (véase Rauschert 1966: 135; Hoffmann 2019). Lxs wayanas 
suelen desplegar su rica tradición oral en un diálogo asociativo entre 



180 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Figura 9.3. Equipamiento de los tëpijem. Dibujo: Mataliwa Kulijaman (2018).
Foto: B. Hoffmann (2018).

Figura 9.4. Malausi Tikilima y Aymawale Opoya preparando los maniquís tëpijem.
Foto: B. Hoffmann (2018).



181PARTICIPACIÓN EN UN MUSEO ETNOLÓGICO UNIVERSITARIO

oyentes que preguntan y narradores que responden (véase Rauschert 
1967: 167 ss; Hoffmann 2019). Este aspecto fue retomado en el taller 
y desarrollado empleando métodos científicos. Producto de ello fue un 
ciclo narrativo que duró varios días y que fue complementado sucesiva-
mente. El informe de Aymawale Opoya fue transcrito después de cada 
sesión y el resultado fue presentado en la siguiente. Esta presentación 
tenía la función de oyente interrogadorx y aseguraba la continuación 
y complementación de la narración con intervenciones detalladas, que 
Aymawale Opoya hacía en los lugares que consideraba necesarios.

Al cierre del taller, los dos maniquís y las vitrinas fueron preparadas 
por lxs cuatro wayanas. Como la colección del Museo BASA no poseía 
todos los objetos necesarios, lxs cuatro organizadorxs de la exhibición 
idearon soluciones creativas para complementar lo que faltaba. Algunas 
piezas de colecciones de otras etnias se tomaron prestadas y otras fueron 
compradas. Éstas incluían espejos para el adorno del torso y cordones 
de algodón para reemplazar los cordones de cuentas que faltaban (figura 
9.4). Durante el maraké, los tëpijem llevan enrolladas numerosas y largas 
cuerdas de cuenta rojas, azules y blancas en el pecho, las muñecas y en 

Figura 9.5. Siksili Akayuli Palanaiwa, Aymawale Opoya y Malausi Tikilima examinando
los objetos seleccionados para las vitrinas en la exposición. Foto: B. Hoffmann (2018). 



182 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

los tobillos. Una vez terminado el arreglo de las vitrinas y los maniquís-
tëpijem, éstos fueron expuestos en el Museo BASA por algunas semanas. 
Se acordó que el resultado del taller se desmantelaría después del co-
mienzo del semestre universitario hasta la inauguración de la exhibición 
en diciembre de 2018. 

Lxs wayanas habrían participado gustosamente en la inauguración de 
la exhibición para ver el efecto de su contribución en el contexto general 
de la misma. Pero los recursos financieros no fueron suficientes para una 
tercera invitación a Bonn. En cuanto al reconocimiento del compromiso 
de lxs wayanas con la exhibición esto no fue satisfactorio. Según Simon, 
no sólo la presentación de los resultados de los proyectos participativos 
es una de las responsabilidades institucionales (2012: 103), sino también 
el reconocimiento de los resultados en presencia de lxs actores.

Balance final

Uno de los objetivos del proyecto “Entrelazamientos persona-objeto 
en sociedades indígenas” era poner a prueba métodos participativos de 
trabajo en museos con comunidades de origen en el contexto de un museo 
universitario, el Museo BASA. Igualmente, se quería sondear el potencial 
de la descolonización de una colección etnológica. No obstante, no se 
dieron las condiciones para entablar un trabajo participativo conjunto 
con un enfoque bottom-up que integrara a las sociedades de origen como 
no-expertxs en museos desde el principio del proyecto. Siendo financiado 
con fondos de terceros, este proyecto fue planificado, en su diseño final, 
dentro de un plazo muy ajustado y sin recursos adicionales que hubieran 
permitido el intercambio con miembros de las comunidades de origen. 
En el curso del proyecto se hizo evidente que esta cooperación top-down 
con lxs miembros de las sociedades de origen no podía realizarse en la 
forma prevista (véase Simon 2012: 106).

No obstante, la colaboración con lxs representantes Wayana probó 
ser exitosa y estar a la altura de un trabajo participativo en un museo. 
El primer taller fortaleció la autodeterminación de lxs wayanas hasta 
el punto de que intervinieron en su configuración y, sobre todo, tu-
vieron una influencia decisiva en el contenido del segundo taller. El 
resultado fue un cambio en los objetivos originales de proyecto, en los 
que se privilegió el trabajo en la exhibición final, renunciando a seguir 
con el desarrollo de la base de datos. Aun cuando uno de los objetivos 



183PARTICIPACIÓN EN UN MUSEO ETNOLÓGICO UNIVERSITARIO

previamente formulados no se cumplió, en términos de cooperación 
participativa el proyecto puede calificarse expresamente como un éxito. 
Pues según Hanschitz (et al. 2009: 84), los proyectos participativos sólo 
se consideran exitosos si se provocan y realizan transformaciones por la 
iniciativa de lxs participantes o del grupo destinatario. 

El hecho de que en el curso de los dos talleres fuera posible establecer 
una relación democrática en pie de igualdad entre lxs wayanas y el perso-
nal del proyecto se debe en gran medida a las condiciones especiales del 
Museo BASA como uno museo universitario experimental con carácter 
de laboratorio (Natho & Schmitz 2015: 166). Hoy en día, es uno de los 
seis7 museos con colecciones etnológicas pertenecientes a universidades 
alemanas, algunos de los cuales, entre ellos el Museo BASA, aparecen 
como museos universitarios independientes. Como museo universitario, 
el Museo BASA está sujeto a normas estructurales y administrativas bas-
tante débiles en comparación con los museos no universitarios. Si bien 
este aspecto es criticado (Weber 2010: 6), ofrece oportunidades para el 
uso experimental sin dañar necesariamente las colecciones.

Las débiles regulaciones administrativas de las colecciones acadé-
micas y los museos universitarios se deben ostensiblemente a una falta 
de recursos a menudo dramática (Weber 2010: 7; te Heesen 2008: 485). 
Al mismo tiempo, su función como colecciones de estudio y enseñanza 
entra en juego, lo que implica una ponderación diferente de las tareas 
primordiales de los museos (véase te Heesen 2008: 490). Pese a que el 
Museo BASA está igualmente comprometido que un museo no univer-
sitario a cumplir con las cinco funciones elementales de un museo –co-
leccionar, conservar, investigar, presentar y transmitir–, en el concepto 
de uso se hace especial hincapié en la investigación y la transmisión a 
través de y con los objetos (véase Natho & Schmitz 2015: 162). Esto 
permite un fácil acceso a los objetos para lxs expertxs/profesorxs y lxs 
aún-no-expertxs/alumnxs, una situación que benefició también a lxs 
wayanas como expertxs indígenas y, con ello, el proyecto “Entrelaza-
mientos persona-objeto en sociedades indígenas”. En retrospectiva, el 
acceso libre y autodeterminado a los objetos resultó ser el requisito más 
importante para que se pudiera realizar el trabajo con la colección y la 

7 Estas colecciones se encuentran en las universidades de Fráncfort del Meno (Ins-
tituto Frobenius), Gotinga, Marburgo, Bonn, Maguncia y Tubinga (véase http://
www.universitaetssammlungen.de/search/fulltext/ethnologie, último acceso: 
12.12.2019). Las colecciones etnográficas en escuelas superiores como la de Sankt 
Augustin, cerca de Bonn, no son tomadas en consideración. 



184 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

preparación de la exposición mediante la participación igualitaria de lxs 
wayanas. Esta participación liberó energías creativas en lxs colaboradores 
wayanas y lxs fortaleció no sólo para articular sus deseos, sino también 
para comprometerse con su realización. Esto se manifestó tanto en la 
transformación del Museo BASA en un taller de arte como en la decisión 
de lxs wayanas de contribuir en la exposición final.

Durante los dos talleres, lxs wayanas se apropiaron del Museo BASA 
como lugar de producción y de intercambio de conocimiento, de memo-
ria colectiva y de performance artística. Además, el museo les sirvió de 
plataforma para formular sus propias ideas y preguntas, así como para 
expresar las emociones evocadas al tratar con objetos extraños pero, 
al mismo tiempo, familiares. De este modo, durante los dos talleres, 
el Museo BASA asumió el carácter de un espacio/museo indigenizado, 
transformado por la iniciativa de lxs actores indígenas (véase Roca 2015). 
La indigenización del Museo BASA no se limitó empero únicamente al 
taller, sino que también tuvo un impacto en la exposición de cierre del 
proyecto general, que se inauguró muchos meses después, dando cuenta 
de las oportunidades y posibles estrategias para descolonizar los museos 
y colecciones etnográficos.

Bibliografía

Barbosa, G. C. & Morgado, P.
2003/2018 Wayana. Povos Indigenas Brasil. Disponible en: http://pib.

socioambiental.org/pt/povo/wayana/print (último acceso: 
12.12.2019).

Berggold, J. & Stefan T.
2012 Participatory Research Methods: A Methodological 

Approach in Motion. Forum Qualitative Sozialforschung / 
Forum: Qualitative Social Research 13 (1). Disponible en: 
http://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/
view/1801/3332 (último acceso: 12.12.2019).

Camargo, E.
2017 The sociocultural and linguistic intersection between Wayana 

and Apalai: two cultures and languages surviving beyond 
time. En: Hoffmann, B. & Noack, K. (eds.): Apalai – Tiriyó 
– Wayana ... objects_collections_databases, pp. 223-236. 
Bonner Amerikanistische Studien 52. Shaker, Aachen. 



185PARTICIPACIÓN EN UN MUSEO ETNOLÓGICO UNIVERSITARIO

Clifford, J.
1997 Routes: Travel and Translation in the Late Twentieth Century. 

Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, 
London.

Duin, R.
2006 Maluwana, Pinnacle of Wayana Art in the Guyanas. 

Baessler-Archiv 54: 119-144.
Ehmayer, C.
2005 Partizipation. Unveröffentlichtes Manuskript. Wien, Büro 

für Stadtpsychologie & Sozialforschung. 
Gennep, A. v.
1990 [1909] Übergangsriten (Les rites de passage). Campus Verlag, 

Frankfurt/Main, New York / Édition de la Maison des 
Sciences de l’Homme, Paris.

Gerlich, T.
2006 Psychologische Beiträge zur Stadtentwicklung am Beispiel 

des Projektes „Miteinander im Lichtentalerpark“. Tesis de 
grado. Universität Wien. Disponible en: https://core.ac.uk/
download/pdf/11592671.pdf (último acceso: 12.12.2019).

Hanschitz, R.-C., Schmidt, E. & Schwarz, G.
2009 Transdisziplinarität in Forschung und Praxis. Chancen 

und Risiken partizipativer Prozesse. Verlag für 
Sozialwissenschaften, Wiesbaden.

Heessen, A. te.
2008 In medias res: Zur Bedeutung von Universitätssammlungen. 

N. T. M. Zeitschrift für Geschichte der Wissenschaften, 
Technik und Medizin 16: 485-490.

Hoffmann, B.
2019 Manfred Rauschert als Sammler mündlicher Überlieferungen 

und sein Projekt „Kulturerhalt bei den Aparai-Wajana”. En: 
Hoffmann, B. et al. (eds.): Pake ahtao Apalai to ehtopohpyry 
poko Rauschert nymerohpyry sero - Histórias dos Apalais 
na coleção Rauschert - Erzählungen der Apalai aus der 
Sammlung Rauschert. Aachen: Shaker-Verlag. Bonner 
Amerikanistische Studien 55, pp. 9-64. Shaker, Aachen.

Hoffmann, B. & Noack, K.
2012 Digitale Archive materiel ler Kultur und deren 

Forschungspotential am Beispiel von Aparai-Wayana-
Sammlungen. Disponible en: https://www.hsozkult.de/



186 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

conferencereport/id/tagungsberichte-4316 (último acceso: 
12.12.2019).

2016 Participation in anthropological museum research: the 
Apalai-Wayana and Tiriyó example. En: Museumskunde 
81 (1): 64-69.

Hurault, J.
1968 Les Indiens Wayana de la Guyane française: structure sociale 

et coutume familiale. Orstom, Paris.
Isel, J.-P.
2005 Ëputop, un maraké wayana. Toucan Production, France, 55 

min.
Kurella, D.
2017 The Apalai and Wayana Collection “Peter S. Duschl” in the 

Linden-Museum Stuttgart. En: Hoffmann, B. & Noack, 
K. (eds.): Apalai – Tiriyó – Wayana ... objects_collections_
databases, pp. 131-140. Bonner Amerikanistische Studien 
52. Shaker, Aachen.

Natho, H. & Schmitz, J.
2015 Die Bonner Altamerika-Sammlung – Von der Studiensammlung 

zum experimentellen Universitäts-Museum. En: Kraus, M. & 
Noack, K. (eds.): Quo vadis, Völkerkundemuseum? Aktuelle 
Debatten zu ethnologischen Sammlungen in Museen und 
Universtitäten, pp. 155-167. Transcript, Bielefeld.

Noack, K.
2015 Museum und Universität: Institutionen der Ethnologie 

und Authentizität der Objekte. Rückblicke, gegenwärtige 
Tendenzen und zukünftige Möglichkeiten. En: Kraus, M. 
& Noack, K. (eds.): Quo vadis, Völkerkundemuseum?. 
Aktuelle Debatten zu ethnologischen Sammlungen in 
Museen und Universtitäten, pp. 41-67. Transcript, Bielefeld.

2017 Ethnological entrepreneurs in Brazil: Spotlight on the 
peripheral areas of a West/East German history of the field 
and of collecting. En: Hoffmann, B. & Noack, K. (eds.): Apalai 
– Tiriyó – Wayana ... objects_collections_databases, pp. 141-
168. Bonner Amerikanistische Studien 52. Shaker, Aachen.

Piontek, A.
2017 Museum und Partizipation. Theorie und Praxis kooperativer 

Ausstellungsprojekte und Beteiligungsangebote. Transcript, 
Bielefeld.



187PARTICIPACIÓN EN UN MUSEO ETNOLÓGICO UNIVERSITARIO

Rauschert, M.
1960/61 Film und Tonband im Regenwald. No publicado.
1966 Bericht über meine völkerkundlichen Forschungen 1962-

1965. Zeitschrift für Ethnologie 91: 131-140.
1967 Materialien zur geistigen Kultur der ostkaribischen 

Indianerstämme. Anthropos 62: 165-206.
1972 Bericht über die Archivierung und Bearbeitung von 

Tonaufnahmen aus Brasilien in Wien 1971-1972. Ms. 
Phonogrammarchiv Wien. No publicado.

1977 Unser Forschungsaufenthalt bei den Aparai-Wajana-
Indianern 1972-1976. Ms. Bonn. No publicado.

1982 Erlebte Völkerkunde. Berichte, Beobachtungen und 
Begegnungen mit Naturvölkern Südamerikas. Keil, Bonn.

2000 Um die Musik der Aparai-Wajana-Indianer. Ms. Bonn/
Macapá. No publicado.

2002 Ich lernte und forschte bei den Kariben. Ms. Bonn/Macapá. 
No publicado.

Roca, A.
2015 Acerca dos processos de Indigenização dos museus: Uma 

análise comparativa. MANA 21(1): 123-155. Disponible 
en: http://dx.doi.org/10.1590/0104-93132015v21n1p123 
(último acceso: 12.12.2019).

Schoepf, D.
1976 La Japu faiseur de perles: un mythe des indiens Wayana-

Aparai du Brésil. Bulletin Annuel du Musée d’Ethnographie 
de la Ville de Genève 19: 55-82.

Simon, N.
2010 The participatory museum. Museum 2.0, Santa Cruz.
2012 Das partizipative Museum. En: Gesser, S., Handschin, M., 

Jannelli, A. & Lichtensteiger, S. (eds.): Das partizipative 
Museum. Zwischen Teilhabe und User Generated Content. 
Neue Anforderungen an kulturhistorischen Ausstellungen, 
pp. 95-108. Trancript, Bielefeld.

Velthem, L. H. v. & Velthem Linke, I. L.
2010 Livro da arte gráfica Wayana e Aparai. Museo do Indio, 

FUNAI-Iepé, Rio de Janeiro.
Weber, C.
2010 Zur gegenwärtigen Situation der universitären Sammlungen. 

En: Weber C. & Mauersberger, K. (eds.): Universitätsmuseen 



188 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

und -sammlungen im Hochschulalltag: Aufgaben, 
Konzepte, Perspektiven. Beiträge zum Symposium vom 18.-
20. Februar 2010 an der Humboldt-Universität zu Berlin 
(ums2010), pp. 3-10. Disponible en: http://edoc.hu-berlin.
de/conferences/ums2010 (último acceso: 12.12.2019).



[189]

“Llegar acá en vez de llevar allá”
– Objetos que entrelazan historias

y personas
Carla Jaimes Betancourt*

Cuando vino el ventarrón, el fuego, el barro, que era gente antes, se 
transformó en barro. Es por esta razón que encontramos muñecas hasta 
hoy en la tierra, que tienen brazos, dedos, cara, pichi o teta y barriga. Es 
la gente de antes. No sirve regalar muñecas; hay que tenerlas guardadas en 
la casa. Si uno las saca afuera (de la casa) estas muñecas mandan faratazik, 
el embrujo. Por estas razones nos ha sido imposible conseguir una pieza 
arqueológica entre los chimane de los ríos Maniquí y Chimane. (Riester 
1993: 334)

Comienzo con el relato escrito por Jorge Riester (1993) durante su 
trabajo de campo con lxs tsimanes en el año 1971, porque nos introduce 
brevemente a la temática del presente artículo, sobre la relación de lxs 
tsimanes con los objetos arqueológicos y el rol que cumplen las colec-
ciones arqueológicas en sus comunidades. Este trabajo se basa en una 
experiencia personal, que tuvo lugar en los bosques húmedos al oeste 
de la llanura aluvial del departamento del Beni, Bolivia, dentro de la 
TCO del Territorio Indígena Chimane (TICH), en las comunidades de 
Arenales y Cara Cara, en el año 2016. 

Lxs tsimanes son uno de los mayores grupos de la Amazonía bo-
liviana, con una población aproximada de 9.000 habitantes distribuida 
en 115 pequeñas comunidades, según datos del Gran Consejo Chimane 

*  Carla Jaimes Betancourt es catedrática de Antropología de las Américas del Departa-
mento de Antropología de las Américas de la Universidad de Bonn y codirectora del 
Museo BASA (Colección de las Américas de Bonn). E-mail: cjaimes@uni-bonn.de.



190 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

(Díez Astete 2011: 296). La cultura tsimane es la más relevante en el 
Municipio de San Borja y aquella que sufre más fuertemente los impactos 
de la carretera Yucumo - San Ignacio, debido a que lxs tsimanes vivieron 
relativamente aisladxs hasta la segunda mitad del siglo XX (Riester 1976: 
241). Si bien los primeros contactos se dieron en el tiempo de la colonia 
española, durante el siglo XVII, lxs tsimanes abandonaron muchos de 
sus asentamientos ancestrales para evitar el roce con los europeos y se 
desplazaron a vivir en zonas más aisladas, como las nacientes de los ríos 
Maniqui y Apere, donde actualmente todavía se encuentran algunos de 
sus poblados (Chicchón 1992; Nordenskiöld 1924).

El relativo, y parcialmente intencional, aislamiento de lxs tsimanes 
terminó por la fuerza en la segunda mitad del siglo pasado, cuando em-
pezaron la construcción de caminos, la extracción maderera y la llegada 
de nuevas olas de misioneros y colonos de tierras altas (Reyes-García 
et al. 2014). Desde entonces, cientistas sociales investigan los procesos 
de transformación gradual del mundo en el que vivían lxs tsimanes y su 
medio ambiente (véase Chicchón 1992; Daillant 2003; Ellis 1996; Godoy 
et al. 2005, 2010; Pérez-Llorente et al. 2013, Reyes-García et al. 2007, 
2011, entre muchos otros). 

Durante un viaje por carretera de Rurrenabaque a San Ignacio de 
Moxos, visité la comunidad tsimán llamada Arenales, cerca de la pobla-
ción de San Borja. Debido a las fuertes inundaciones ocurridas el año 
2014, la comunidad de Arenales había sido trasladada, encontrándose a 
menos de 50 metros de la carretera. Me llamaron la atención las casas 
blancas con techo de calamina, las cuales habían sido construidas muy 
rápidamente por el gobierno central, según me contaron los poblado-
res, como mitigación a la catástrofe ocurrida, cuando el río Maniqui se 
desbordó y se llevó todas las casas de la población. 

Conversando con algunxs pobladores de Arenales y sin poder con-
trolar mi curiosidad de arqueóloga, les pregunté si habían visto ollas de 
barro o fragmentos de cerámica a lo largo del río Maniqui. Mi expe-
riencia de casi veinte años en la arqueología mojeña, me había enseñado 
que las poblaciones locales tienen el paisaje georeferenciado y que sin 
importar cuán espesa es la vegetación o cuánto cambiaron los cursos de 
los ríos, lxs habitantes saben dónde se encuentran las marcas del pasado, 
sean éstas bosques de castañales, terras pretas, canales, montículos y/o 
materialidad cultural. Después de un corto paseo en lancha por el río 
Maniqui y cruzando al otro lado de la banda del río, me mostraron el 
corte reciente de un arroyo, que había puesto al descubierto una capa 



191“LLEGAR ACÁ EN VEZ DE LLEVAR ALLÁ”

de tierra oscura, que contenía varios fragmentos grandes de cerámica 
dispersos. Ellos relataron haber encontrado aquí vasijas globulares 
grandes cubiertas por un plato. Lamentablemente, de estos contextos 
posiblemente ceremoniales (entierros) quedan solo varios fragmentos 
dispersos. Marqué el sitio en mi GPS y anoté en mi diario de campo que 
la cerámica tenía características de lo que denominamos en la nomen-
clatura de la arqueología amazónica como “horizonte corrugado” (de 
Saulieu et al. 2016; Lima et al. 2016).

Se había hecho tarde y decidí pasar la noche en San Borja, que era el 
pueblo más cercano. Al día siguiente, al pasar nuevamente por Arenales, 
lxs comunarixs me estaban esperando para avisarme que la comunidad 
de Cara Cara tenía una colección de piezas cerámicas que querían 
mostrarme. Debo admitir que es la primera vez que escuchaba que una 
comunidad en Mojos tenía una colección de piezas arqueológicas y no 
quise mostrar indiferencia. Me aventuré en el viaje a la comunidad de 
Cara Cara. Al llegar, me asombró la cantidad de niñxs que estaban ju-
gando felices. Era una típica escena amazónica, donde los niños corren, 
trepan a los árboles y ríen libremente. Pregunté por el corregidor de la 
comunidad y me presenté (“Soy Carla Jaimes, la arqueóloga. ¿Es cierto 
que tienen ollas de barro?”). Él me dio la bienvenida y se alegró de mi 
visita. Tenemos una colección en mi casa, me dijo, sacaron un banco 
largo y entre él, sus esposas y sus varixs hijxs empezaron a sacar una por 
una las vasijas y a ponerlas en fila para que yo las apreciara (figura 10.1). 
Eran vasijas pequeñas, todas decoradas mediante incisiones o modelados, 
con motivos de serpientes, rostros y espirales (figura 10.2). Ni las formas, 
ni la decoración se parecían a la cerámica de los montículos monumen-
tales del sureste de Mojos (Jaimes Betancourt 2012, 2016b), tampoco a 
aquella cerámica asociada a los camellones y pequeños montículos del 
área central (Jaimes Betancourt 2013, 2017) y mucho menos a los estilos 
cerámicos del noreste de Mojos (Jaimes Betancourt 2016a). Se trataba 
sin lugar a dudas de un otro estilo cerámico, del cual desconocemos su 
posición cronológica. Mientras yo observaba las piezas de cerámica, 
comenzaron las preguntas: ¿Qué tan antigua son, doctorita? ¿Quiénes 
hicieron estas vasijas, doctorita? ¿De dónde venía la gente que antes 
ocuparon nuestro territorio? 

Si bien la arqueología criticó el uso de los estilos cerámicos como 
proxies de las migraciones humanas, algunas de las preguntas que me 
hacían lxs tsimanes me recordaban a las discusiones que lxs arqueólogxs 
tenemos respecto a la relación entre grupos etno/lingüísticos y los estilos 



192 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Figura 10.1. Comunarixs de Cara Cara mostrando el acervo arqueológico coleccionado. 
Foto: Carla Jaimes Betancourt.

Figura 10.2. Algunas de 
las vasijas documentadas 
pertenecientes a la colección 
del Cara Cara. Fotos: Carla 
Jaimes Betancourt.



193“LLEGAR ACÁ EN VEZ DE LLEVAR ALLÁ”

cerámicos (Heckenberger 2002; Hill & Santos Granero 2002; Hornborg 
2005; Hornborg & Hill 2011; Neves 2007, 2011; Silva & Noelli 2017) 
en la Amazonía.

Les pregunté ¿cómo saben que esta cerámica no es tsimane? Por-
que nosotros no la hacemos así, me respondió. Estos dibujos nunca los 
vimos, no sabemos cómo hacer esto, son ollas diferentes. Es cierto, una 
etnografía de 1915 menciona que los enseres domésticos de lxs tsimanes 
son muy sencillos y que consisten en algunas vasijas de barro sin adornos, 
algunos cuencos de madera, cucharas de madera y fuentes hechas del 
corazón de una palmera (Nordenskiöld 1924). Noté que lxs tsimanes se 
expresaban con cierta fascinación por las vasijas. Todas las vasijas estaban 
intactas, salvo una, cuyo cuello había sido pegado con una resina ¿Quién 
reparó la vasija?, pregunté. Mi hijo respondió el corregidor. Quedé 
asombrada de cómo, a pesar de la cantidad de niñxs correteando en los 
alrededores, las vasijas se habían podido mantener intactas. ¿Acaso no 
había escrito Nordenskiöld (1924: 118) que “los chimanes son niños 
grandes que rápidamente se cansan de una cosa”?

Mientras empecé a observar detenidamente cada una de las vasijas 
pregunté ¿dónde encuentran ustedes las vasijas? Muy cerca de aquí, res-
pondió y siguió con este relato que trataré de reproducir: Cuando vamos 
a cazar, a veces volvemos con las manos vacías. Entonces, pasamos por 
este lugar, que es el banco de un río. La lluvia desentierra algunas vasijas 
y nosotros las sacamos con cuidado. No están profundas… Primero está 
una capa negra con puras ollas rotas y por debajo de la capa negra se 
encuentran las vasijas enteras. El corregidor me acababa de describir la 
estratigráfía del sitio arqueológico. 

¿Qué van a hacer con las vasijas?, pregunté. ¿Qué se puede hacer con 
ellas?, respondieron a mi pregunta con otra pregunta. ¿Qué opinan de 
donarlas al Museo Arqueológico Departamental (Museo Etnoarqueoló-
gico Kenneth Lee)?, respondí. En ese momento me escuché repitiendo 
el discurso creado por el Estado, en el cual el Estado se autoproclama 
como dueño de los bienes del pasado, con el deber de preservarlos. La 
alcaldía quiere hacer un museo en San Borja, me contaron, pero noso-
tros queremos saber más de la gente que hicieron las vasijas, añadieron. 

La relación que tienen las comunidades locales de la Amazonía con 
el patrimonio arqueológico en el proceso de reconocimiento y apropia-
ción de los objetos del pasado ha sido en los últimos años discutido para 
legitimar los discursos de las poblaciones originarias sobre el pasado y el 
patrimonio arqueológico (Bezerrra 2012, 2013; Gnecco & Ayala 2010). 



194 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Sin embargo, en esta experiencia, eran lxs tsimanes lxs que esperaban 
estas respuestas. 

Pedí permiso para fotografiar las piezas e improvisamos una mesa 
con un mantel rosado. Mientras fotografiaba, integrantes de la comuni-
dad se acercaban a mostrarme hachas de piedra, torteras, vasijas, tapas de 
vasijas. El corregidor me mostró orgullosamente el colgante de piedra 
en su cuello (figura 10.3). Bezerra (2012) diría, que es una forma única 
de disfrute con el pasado. 

Estar en ese momento rodeada de la gente, quienes me mostraban 
los objetos que tenían guardados en sus casas, me hizo recordar la charla 
magistral de Marcia Bezerra durante el Congreso de Teoría Arqueológica 
de América del Sur, realizado el 2015 en la ciudad de La Paz. Marcia había 
hablado y posteriormente publicado sobre la coexistencia, entendimiento 
y apropiación de las “cosas del pasado”, y cómo esto nos alejaba de la 
noción de “patrimonio” inventada por el Estado (Bezerra 2017). Me 
encontraba ahí, en Cara Cara, rodeada de la población tsimane, y ellxs 
se estaban encargando de desmoronar el discurso del Estado, que tantas 
veces lo había escuchado en diversos círculos académicos y burócratas 
que decían “son ignorantes, no lo valoran”, “no les importa”, “no tienen 
idea que es antiguo”. 

Se acercó una mujer de mediana 
edad, me mostró tímidamente una 
tapa de cerámica negra. Alguien 
murmuró “parecen letras”, ¿qué es 
lo que está escrito?, me preguntaron. 
La tapa era uno de los objetos más 
hermosos que había visto en Mojos 
(figura 10.4a). Era una cerámica 
fina, muy bien cocida, con una su-
perficie pulida y en la cara exterior, 
finas incisiones formaban complejos 
motivos muy bien organizados, que 
evidentemente parecían una escritu-
ra glífica. No les respondí nada… me 
limité a fotografiar la pieza (figura 
10.4b). Le pregunté a la Sra. Chela 
Viatavo, quien me había mostrado 
la tapa de cerámica, cómo y dónde 
la había encontrado. Me contó que 

Figura 10.3. Corregidor mostrando el 
pendiente lítico que había encontrado. 

Foto: Carla Jaimes Betancourt.



195“LLEGAR ACÁ EN VEZ DE LLEVAR ALLÁ”

Figura 10.4 b. Documentación fotográfica de piezas arqueológicas en la comunidad
indígena de Cara Cara (TICH). Foto: Renan Torrico.

Figura 10.4 a. Tapa de vasija decorada mediante finas incisiones.
Foto: Carla Jaimes Betancourt.



196 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

un tractor había hecho una senda cerca de la comunidad y que salieron 
muchos fragmentos de ollas. El corregidor y otra gente me propusieron 
mostrarme al día siguiente los lugares de dónde procedía su colección. 
¿Por qué no ahora mismo?, insistí. Necesitamos por lo menos tres ho-
ras y ya empieza a atardecer. ¡Ya no se camina en el monte, te puedes 
perder!, me previnieron. 

Llegué al día siguiente por la mañana, al ver a doña Chela, recordé 
la descripción de Nordenskiöld (1924: 117): “las mujeres (tsimane) 
tienen una presencia imponente. Su constitución es de huesos gruesos 
y de una ingenuidad y una dignidad que recuerda a las mujeres suecas 
de Dalarne”. 

Junto con otrxs dos comunarixs tsimanes, fuimos a visitar dos sitios 
arqueológicos, ambos relativamente cerca de la comunidad de Cara 
Cara. Caminamos por altos pajonales y yo no podía evitar observar con 
admiración los pies descalzos de doña Chela, flotando sobre la selva, y 
comparar estos valientes pies descalzos con los pies vestidos de zapatos 
de Pedro Hisa y los pies con botas blancas de goma de Elise Catumare. 
De alguna forma era la cronología de tres generaciones, cuya ausencia, 
presencia y tipo de calzado, me permitía elucubrar sus relaciones labo-
rales actuales. Mis tres acompañantes se desplazaban en el monte como 
“Juan por su casa”, mientras yo caminaba torpemente con unas botas 
de trekking.

Llegamos al sitio, donde se había encontrado la tapa de cerámica. 
Evidentemente se aprecia un pequeño corte estratigráfico de una capa de 
tierra negra, muy arenosa, expuesta por la maquinaria pesada. El área de 
dispersión de fragmentos de cerámica cubría un área mayor a una hectárea. 

El sitio arqueológico más grande es actualmente un pastizal y se 
encuentra dentro de una propiedad privada, aunque existen problemas de 
límites de fronteras entre esta propiedad y la TCO Chimane. Mis acom-
pañantes relataron que anteriormente el sitio estaba en su territorio, pero 
debido a que el propietario ha ido moviendo sistemáticamente los postes 
que limitan su propiedad, ha invadido el Territorio Indígena Chimane. 

La gran plataforma (figura 10.5a) parece haber sido en tiempos pre-
hispánicos un sitio habitacional y cementerio. La mayoría de la colección 
de vasijas de la comunidad (figura 10.5b) proviene de un derrumbe que 
ha puesto en evidencia una capa de tierra negra arenosa “terra preta”, 
con alta densidad de fragmentos cerámicos, de casi un metro de grosor, 
y vasijas enteras decoradas, que se encuentran enterradas a dos metros 
de profundidad. 



197“LLEGAR ACÁ EN VEZ DE LLEVAR ALLÁ”

Figura 10.5 b. Vista del derrumbe de la plataforma de Cara Cara 3.
Fotos: Carla Jaimes Betancourt.

A

B

Figuras 10.5 a. Vista de la plataforma donde se encuentran los sitios arqueológicos
de Cara Cara. Fotos: Carla Jaimes Betancourt.



198 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Al igual que el primer sitio, éste se encuentra en la parte más alta. 
Desde el sitio de San Rafael, ubicado en la otra banda del rio Maniqui, 
se tiene una hermosa vista de estos sitios (figura 10.5b).

Cuando llegábamos a los sitios arqueológicos, ellos se separaban y 
rápidamente encontraban nuevos hallazgos de cerámica o piedra dentro 
de la capa de tierra que se erosionaba y deslizaba hacia el río (figuras 
10.6a,b). Al finalizar el día, el corregidor me dijo: Hagamos una oficina 
aquí. ¿Una oficina?, repliqué. Si, una oficina para que vengan personas 
como usted, vean los objetos y nos cuenten más de ellos. Durante cien-
tos de años, los objetos arqueológicos son sacados de las comunidades 
con la justificación de que es patrimonio cultural y que le corresponde 
al Estado cuidarlos, esta institución termina en el mejor de los casos 
colocando los objetos en obscuros depósitos de museos. Así, como los 
depósitos que también existen en Europa, repletos de objetos de todo 
el mundo y que en la obscuridad esperan ver la luz para poder contar 
una historia. Yo creo que la idea de “oficina” que tenía el corregidor de 
Cara Cara, era un espacio creado para ser un centro de referencia de la 
memoria, de documentación y de investigación de lxs tsimanes o para 
lxs tsimanes. Es decir, un museo como una institución indígena (véase 
el ejemplo del Museo Kuahí, Gomes 2016).

Esta experiencia me mostró que los objetos arqueológicos de Cara 
Cara habían entrado a la dinámica del presente, a ser parte de la cotidiani-
dad de la comunidad. A través de los objetos, algunxs comunarixs podían 
acordarse de ciertos episodios de sus vidas, relacionados al día o al lugar 
del hallazgo. Tal como lo propone Silva (2016), los objetos son la mate-
rialización de las relaciones sociales. Además, nunca son objetos puros, 
traen en sí mismos diversas subjetividades que se manifiestan en diferentes 
situaciones o contextos. El relato de Riester (1993) nos confirma que para 
lxs tsimanes los objetos son como las personas, tienen agencia y actúan 
en la vida de las personas provocando emociones, acciones y reacciones.

Me despedí de la comunidad de Cara Cara y al pasar por la comuni-
dad de Arenales, ellos ya habían sacado de una casa un gran número de 
fragmentos rotos de cerámica para mostrármelos. No les pregunté por 
qué no me los mostraron el primer día. Me fui pensando que, al parecer, 
es frecuente que lxs pobladores tengan pequeñas colecciones en sus casas.

La experiencia que relato en este texto me llevó a reflexionar en estos 
años sobre la relación que existe entre las poblaciones y las “cosas del 
pasado”, su agencia y el rol que jugamos lxs arquéologxs en el presente 
y en la vida de las personas. 



199“LLEGAR ACÁ EN VEZ DE LLEVAR ALLÁ”

Figura 10.6 a. Doña Chela Viatayo recolectando fragmentos decorados del Sitio Cara Cara. 
Fotos: Carla Jaimes Betancourt.

Figura 10.6 b. Elise Catumare recolectando un hacha de piedra del deslizamiento.
Fotos: Carla Jaimes Betancourt.



200 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Los objetos y las circunstancias de los hallazgos propiamente dicho, 
generan aprendizaje y transmisión de conocimientos entre diferentes per-
sonas y generaciones (Silva 2016). Los sitios arqueológicos son también 
marcadores territoriales y son fundamentales para el reconocimiento y 
protección de su territorio (Rocha et al. 2014). En los últimos años se 
publicaron importantes contribuciones al tema de patrimonio cultural 
y comunidades indígenas. Todas ellas cuestionan el papel de lxs arqueó-
logxs. Algunxs autores se centran en el debate de la multivocalidad en 
la investigación (Silva, Bespalez & Stucchi 2011) y la socialización del 
patrimonio arqueológico (Barreto 2013), la resignificación del patri-
monio arqueológico y colonial por las comunidades (Bezerra 2012), así 
como su estrecha relación con los objetos arqueológicos y la creación 
de colecciones domésticas (Troufflard 2012). También se propone la 
necesidad de incluir otros saberes en la interpretación arqueológica 
(Cabral 2015; Silva 2002), analizar las relaciones de identidad y alteridad 
de la población local en relación al patrimonio arqueológico (Gomes et 
al. 2014), o llevar a cabo análisis más holísticos, que incluyen la gestión 
ambiental del presente y su injerencia en la constante reconstrucción de 
paisajes (Machado 2014). Si bien muchos de estos aportes son ejemplos 
para la Amazonía brasilera, todos estos enfoques trascienden las fron-
teras geográficas (véase Ayala 2007; Gnecco & Ayala 2010; Gianotti et 
al. 2015; Okamura & Matsuda 2011; Pyburn 2009; Rivolta et al. 2014) 
y espero que este ejemplo expuesto desde la Amazonía boliviana aporte 
a problematizar las relaciones existentes entre las poblaciones indígenas 
y los objetos arqueológicos tanto a nivel local como regional. 

Creo no estar sola, cuando postulo que los objetos arqueológicos 
deben quedarse en las comunidades. Así también Silva (2016) propone 
que los objetos recuerdan a la gente, historias y eventos, y así, son parte 
de los procesos de construcción de memoria. Los objetos son funda-
mentales en procesos de construcción de identidad o como en el caso 
específico de lxs tsimanes, pueden desarrollar procesos de alteridad, 
porque son parte de la dinámica de las relaciones de las personas con lxs 
“otrxs” (sean éstas otras poblaciones indígenas, no indígenas, carayanas 
o seres sobrenaturales)

Supongo que fue así, como entré a formar parte de un proceso de 
descolonización, una visión desde diferentes territorios y geografías, apren-
diendo a escuchar los relatos, las historias, las herencias de múltiples sub-
jetividades, luchas, cosmovisiones u ontologías, que en este caso específico 
de lxs tsimanes vivieron y todavía experimentan la segregación colonial. 



201“LLEGAR ACÁ EN VEZ DE LLEVAR ALLÁ”

Tal como lo expresan Walsh y Mignolo (2018: 3), era necesario que 
yo como arqueóloga desaprendiera la idea occidental del tiempo, de la 
linealidad del Occidente y la creencia de que hay una sola temporalidad 
y prestar atención al qué, por qué, con quién y cómo estaba haciendo 
arqueología, ya que la teoría y la práctica están necesariamente inter-
relacionadas y es necesario ser, pensar, saber, teorizar, analizar, sentir, 
actuar de manera diferente. Tal vez me equivoco, pero creo que nadie 
descoloniza a nadie, es un verbo reflexivo y conjugado en primera per-
sona. Cada uno se descoloniza a si mismo. 

Creo que no basta con reconocer la relación de los pueblos indígenas 
con los restos del pasado, se debe desarrollar metodologías alternativas, 
inclusivas y creativas para que los investigadores, las comunidades indí-
genas y las instituciones gubernamentales trabajemos conjuntamente. 

Así como desde el Occidente se tiende a seguir enfoques que igno-
ran los valores que los pueblos indígenas atribuyen a las cosas y sitios 
arqueológicos que se encuentran en sus territorios (Miranda 2019), en 
la misma línea, se considera al museo como “una institución sin fines de 
lucrativos […] que adquiere, conserva, investiga, comunica y expone el 
patrimonio material e inmaterial de la humanidad y su medio ambiente 
con fines de educación, estudio y recreo”.1 Durante décadas se ha des-
vinculado la participación de las comunidades indígenas, tanto en los 
espacios de decisión sobre la gestión y protección del patrimonio como 
en la concepción de exposiciones museológicas. Sin embargo, creo que 
se están comenzando a dar algunos cambios importantes, como los que 
se mencionan en este libro. Los museos deben ser concebidos como es-
pacios abiertos, inclusivos que protejan las memorias e intenten plasmar 
la riqueza de la diversidad cultural, no de una humanidad en general, sino 
visibilizando a cada grupo étnico en particular, destacando los puntos 
de vista de las poblaciones indígenas sobre sus propias culturas y bajo la 
lógica de sus propios esquemas (Gomes 2016).

En un presente todavía sometido a profundas desigualdades sociales 
y al extractivismo capitalista, los museos etnológicos deben asumir su 
rol social y ser un espacio de crítica y reflexión acerca de los problemas 
sociales que atañen a los pueblos indígenas, especialmente aquellos que 
todavía luchan o vuelven a luchar por su territorio y el cuidado del medio 

1 Definición de museo del ICOM vigente desde 2007, la cual actualmente se encuentra 
en debate. Véase https://icom.museum/es/normas-y-directrices/definicion-del-
museo/ (último acceso: 03.03.2020).



202 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

ambiente. Los museos necesitan actuar cada vez más como centros de 
investigación y educación, rompiendo fronteras geográficas, lingüísticas 
y culturales (e institucionales). 

Los museos de todo el mundo deberían hacer un ejercicio activo y 
permanente de prácticas colaborativas, para incorporar otros significados 
a los objetos, permitiéndonos continuamente revisar nuestra “práctica 
teórica” como investigadores y profesionales que escriben del pasado, del 
presente y del futuro. Silva (2016: 76), apoyándose en otros autores (véase 
Shannon 2009; Brady 2009; Stark 2011; Marstine 2011), sugiere una nue-
va ética museológica que busca reflejar y revisar las bases estructurales de 
la prácticas de curaduría, como por ejemplo: la asimetría entre discurso 
“autorizado” y “alternativo”; la cadena operativa de museos (colección, 
investigación, conservación, extroversión, etc.); el activismo de los museos 
sobre temas relacionados con la inclusión social y los derechos huma-
nos; la propuesta de las políticas y prácticas de los museos (adquisición 
de la colección, curaduría participativa, vigilancia compartida, etc.) con 
transparencia y anclado en las diferentes demandas y éticas indígenas; 
el reparto de la autoridad en la gestión de colecciones etnográficas y la 
deconstrucción de estereotipos sobre los pueblos indígenas. Algunos de 
estos criterios ya están siendo considerados para una nueva definición 
de museo. Sin embargo, y tal como señalan lxs autores mencionadxs, las 
nuevas prácticas curatoriales no significan la erradicación de las prácticas 
colonialistas tradicionales. Todavía hay un largo camino por recorrer para 
que podamos experimentar realmente la descolonización de los museos, 
que requiere la reflexión continua sobre los impactos del colonialismo 
en las producciones culturales de los pueblos indígenas y el papel que los 
museos han tenido y todavía tienen en la construcción de representaciones 
etnocéntricas sobre ellos (Silva 2016: 75). 

Si tendría la oportunidad de volver a Cara Cara, me quedaría más 
tiempo en la comunidad. Observaría más de cerca la relación de la gente 
con los objetos del pasado, escucharía qué cuentan de ellos, esperaría 
que me cuenten anécdotas sobre sus memorias asociadas a los objetos, 
prestaría atención a su interpretación sobre los objetos y los sitios ar-
queológicos. Aprendería más sobre la rica mitología tsimane recopilada 
por Riester (1993) y Huanca (2006) con el objetivo de aprender otros 
conocimientos y prácticas locales, que proponen otras teorías y posturas 
de análisis del registro arqueológico, usando como ruta de acceso las 
relaciones que lxs tsimanes establecen entre ellxs mismos, los objetos 
arqueológicos y su entorno natural y cultural. La propuesta de Gonzáles 



203“LLEGAR ACÁ EN VEZ DE LLEVAR ALLÁ”

Ruibal (2012) de una arqueología que niegue los límites temporales, sea 
participativa, pública y política, creativa, interdisciplinaria y reinvidica-
dora de la materialidad, que se origine en las periferias y genere teoría, 
responde, sin lugar a dudas, mejor a la realidad de los pueblos indígenas 
de la Amazonía. Se requiere una ciencia que ya no piense desde una 
jerarquía entre la construcción de conocimiento, sino una ciencia que 
permita una diversidad de perspectivas sobre el pasado.

Por otra parte, esta experiencia con la población de Cara Cara y 
escuchar sus preguntas, nos demuestra lo trascendental que es abordar 
en las investigaciones arqueológicas cuestionamientos que son relevantes 
para las comunidades. El interés que manifiestan lxs tsimanes en saber 
la historia de su territorio puede facilitar la participación activa de las 
comunidades en la creación de conocimiento, sin dejar de salvaguardar 
la relevancia de la arqueología y reivindicando su trascendencia en el 
estudio del pasado prehispánico. Al final, la arqueología, como una cien-
cia social, debe responder a necesidades del presente y abordar temas 
políticos que en muchos casos tienen que ver con el estado de inclusión 
o subordinación de los pueblos indígenas. 

Por último, debo aclarar que durante mi visita a la comunidad Cara 
Cara, no percibí ningún indicio de que existiera un comercio ilegal o 
clandestino de las piezas arqueológicas. Los objetos son apreciados por 
ellxs por su valor estético y forman parte de lo que fue denominado como 
“colecciones domésticas” (Bezerra 2011). Si bien lxs tsimanes relacionan 
los objetos a un pasado y a una “otredad”, juegan un rol importante en 
su cotidianidad. El reto de la arqueología es comprender el papel de la 
materialidad en la construcción de sujetos en cada contexto histórico y 
cultural. Hamilakis (2007: 24-27) propone cuestionar las estructuras de 
poder y reflexionar sobre las dinámicas dentro y fuera de la disciplina. Se-
gún este autor (ibíd: 27) estaríamos reproduciendo las mismas estructuras 
de poder en vez de disminuirlas y debemos recordar que el concepto de la 
conservación, se desarrolló en el Occidente, y que no es aceptado univer-
salmente. Creo que es necesario alejarnos de la idea principal de conservar 
los restos arqueológicos como un principio fundamental y aceptar que la 
cultura tangible e intangible ha sido y forma parte todavía de los procesos 
de transformación y cambio constante. En vez de crear brechas entre la 
arqueología y las comunidades indígenas, despojando a las comunidades 
de sus colecciones y almacenándolas en museos estatales, es mejor apuntar 
a consolidar las relaciones de los arqueólogos con las comunidades, de esa 
manera forjaremos una ciencia más inclusiva y políticamente relevante.



204 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Bibliografía

Ayala, P.
2007 Relaciones entre atacameños, arqueólogos y Estado en 

Atacama (norte de Chile). Estudios Atacameños 33: 133-157.
Barreto, C.
2013 Corpo, Comunicação e Conhecimento: Reflexões para a 

Socialização da Herança Arqueológica na Amazônia. Revista 
de Arqueologia 26 (1): 112-128.

Bezerra, M.
2011 “As moedas dos índios”: um estudo de caso sobre os 

significados do patrimônio arqueológico para os moradores 
da Vila de Joanes, ilha de Marajó, Brasil. Boletim do Museu 
Paraense Emílio Goeldi 6 (1): 57-70.

2012 Signifying Heritage in Amazon: A public archaeology 
project at Vila de Joanes, Marajó Island, Brazil. Chungara 
44 (3): 363-373.

2013 Os sentidos contemporâneos das coisas do passado: reflexões 
a partir da Amazônia. Revista Arqueologia Pública 7: 107-
122.

2017 Teto e Afeto. Sobre as pessoas, as coisas e a arqueologia na 
Amazônia. GKNoronha, Belém.

Brady, M. J.
2009 A dialogic response to the problematized past: The National 

Museum of the American Indian. En: Sleeper-Smith, S. 
(ed.): Contesting knowledge: Museums and indigenous 
perspectives, p. 133-155. University of Nebraska Press, 
Lincoln.

Cabral, M. P.
2015 Traces of Past Subjects: Experiencing Indigenous Thought 

as an Archaeological Mode of Knowledge. Journal of 
Contemporary Archaeology 2 (2): S1-S30.

Chicchón, A.
1992 Chimane resource use and market involvement in the Beni 

Biosphere Reserve, Bolivia. Tesis doctoral. University of 
Florida.

Daillant, I.
2003 Sens dessus dessous. Organization sociale et spatiale des 

Chimane d’Amazonie boliviane (Upside down. Social 



205“LLEGAR ACÁ EN VEZ DE LLEVAR ALLÁ”

and spatial organization of the Tsimane’ of the Bolivian 
Amazon). Societe d’ethnologie, Nanterre.

de Saulieu, G., Rostain, S. & Jaimes Betancourt, C.
2016 La cerámica de la Cuenca del Pastaza, Ecuador. En: Barreto, 

C., Lima, H. P. & Jaimes Betancourt, C. (org.): Cerâmicas 
Arqueológicas da Amazônia. Rumo a uma nova síntese, pp. 
480-495. Iphan Ministério da Cultura & Museo Paraense 
Emílio Goeldi, Belém.

Díez Astete, A.
2011 Compendio de etnias indígenas y ecoregiones. Amazonia, 

Oriente y Chaco. CESA & Plural editores, La Paz.
Ellis, R.
1996 A taste for movement: An exploration of the social ethics of 

the Tsimane’ of lowland Bolivia. Tesis doctoral. St. Andrews 
University.

Gianotti C., Barreiro, D. & Vienni, B.
2015 Patrimonio y Multivocalidad. Teoría, práctica y experiencias 

en torno a la construcción del conocimiento en Patrimonio. 
Ediciones Universitarias, Montevideo.

Godoy, R., Reyes-García, V., Huanca, T., Leonard, W., Vadez, V.,
Valdés-Galicia, C. & Zhao, D.
2005 Why Do Subsistence-Level People Join the Market Economy? 

Testing Hypotheses of Push and Pull Determinants in 
Bolivian Amazonia. Journal of Anthropological Research 
61 (2): 157-178.

Godoy, R., Undurraga, E. A., Wilkie, D., Reyes-García, V., Huanca, T.,
Leonard, W. R., McDade, T., Tanner, S., Vadez, V. & TAPS Bolivia
Study Team
2010  The effect of wealth and real income on wildlife consumption 

among native Amazonians in Bolivia: estimates of annual 
trends with longitudinal household data (2002–2006). 
Animal Conservation 13: 265-274.

Gnecco, C. & Ayala, P. (eds.)
2010 Pueblos indígenas y arqueología en América Latina. 

Universidad de Los Andes, Bogotá.
Gomes, J., Santos, R. B. C. & da Costa, B. L. S.
2014 Arqueologia Comunitária na Reserva Amanã: história, 

alteridade e patrimônio arqueológico. Amazônica – Revista 
de Antropologia [Dossier: Arqueólogos e Comunidades 



206 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Locais na Amazônia, organizado por M. Bezerra & M. 
Cabral] 6 (2): 385-417.

Gomes, A. O.
2016 Por uma antropologia dos museus indígenas: experiências 

museológicas e reflexões etnográficas. En: Cury, M. 
X. (org.): Museus e Indígenas: Saberes e ética, novos 
paradigmas em debate, pp. 133-155. Secreteraria da Cultura, 
ACAM Portinari & Museu de Arqueologia e Etnologia da 
Universidade de São Paulo (MAE-USP), São Paulo.

Gonzáles Ruibal, A.
2012 Hacia otra arqueología: diez propuestas. Complutum 23 

(2): 103-116.
Hamilakis, Y.
2007 From Ethics to Politics. En: Hamilakis, Y. & Duke, P. (eds.): 

Arachaeology and Capitalism. From Ethics to Politics, pp. 
15-40. Left Coast Press, Walnut Creek/California.

Heckenberger, M. J.
2002 Rethinking the Arawakan Diaspora: Hierarchy, Regionality 

and the Amazonian Formative. En: Hill, J. & Santos-
Granero, F. (eds.): Comparative Arawakan Histories. 
Rethinking language and culture area in Amazonia, pp. 
99-122. University of Illinois Press, Urban/Chicago.

Hill, J. & Santos-Granero, F. (eds.)
2002 Comparatives Arawakan Histories. Rethinking Language 

Family and Culture Area in Amazonia. University of Illinois 
Press, Urbana/Chicago.

Hornborg, A.
2005 Ethnogenesis, Regional Integration, and Ecology in 

Prehistoric Amazonia: Toward a System Perspective. 
Current Anthropology 46 (4): 589-620.

Hornborg, A. & Hill, J.
2011 Introduction: Ethnicity in Ancient Amazonia. En: ibíd. 

(eds.): Ethnicity in Ancient Amazonia: Reconstructing Past 
Identities from Archaeology, Linguistics, and Ethnohistory, 
pp. 1-27. University Press Colorado, Boulder.

Huanca, T.
2006 Tsimane Oral Tradition, Landscape, and Identity in Tropical 

Forest. SEPHIS – South-South Exchange Programme for 
Research on the History of Development, La Paz.



207“LLEGAR ACÁ EN VEZ DE LLEVAR ALLÁ”

Jaimes Betancourt, C.
2012 La cerámica de la Loma Salvatierra, Beni – Bolivia. 

Kommission für Archäologie Außereuropäischer Kulturen 
des Deutschen Archäologischen Instituts & Plural, La Paz.

2013 Diversidad Cultural en los Llanos de Mojos. En: Valdez, 
F. (comp.): Arqueología Amazónica. Las civilizaciones 
ocultas del bosque tropical, pp. 227-270. IFEA, Institut de 
Recherche pour le Développment & Abya-Yala, Quito.

2016a Dos fases cerámicas de la cronología ocupacional de las 
zanjas de la provincia Iténez – Beni, Bolivia. En: Barreto, 
C., Lima, H. P. & Jaimes Betancourt, C. (org.): Cerâmicas 
Arqueológicas da Amazônia. Rumo a uma nova síntese, pp. 
435-447. Iphan Ministério da Cultura & Museo Paraense 
Emílio Goeldi, Belém.

2016b Continuidades y rupturas estilísticas en la cerámica Casarabe 
de los Llanos de Mojos. En: Barreto, C., Lima, H. P. & Jaimes 
Betancourt, C. (org.): Cerâmicas Arqueológicas da Amazônia. 
Rumo a uma nova síntese, pp. 448-461. Iphan Ministério da 
Cultura & Museo Paraense Emílio Goeldi, Belém.

2017 Diferencias cronológicas, funcionales y culturales en la 
cerámica de los llanos de Mojos, Beni – Bolivia. En: Ventura, 
B. N., Ortiz, G. & Cremonte, M. B. (eds.): Arqueología de 
la vertiente oriental surandina. Interacción macro-regional, 
materialidades, economía y ritualidad, pp. 25-50. Sociedad 
Argentina de Antropología, Buenos Aires.

Lima, H. P., Barreto, C. & Jaimes Betancourt, C.
2016 Novos Olhares sobre as Cerãmicas Arqueológicas da 

Amazônia. En: Barreto, C., Lima, H. P. & Jaimes Betancourt, 
C. (org.): Cerâmicas Arqueológicas da Amazônia. Rumo a 
uma nova síntese, pp. 19-31. Iphan Ministério da Cultura 
& Museo Paraense Emílio Goeldi, Belém.

Machado, J. S.
2014 Ilha Caviana: Sobre as Suas Paisagens, Tempos e 

Transformações. Amazônica – Revista de Antropologia 
[Dossier: Arqueólogos e Comunidades Locais na Amazônia, 
organizado por M. Bezerra & M. Cabral] 6 (2): 283-313.

Marstine, J.
2011 The contingent nature of the new museum ethics. En: 

Marstine, J. (ed.): Redefining ethics for the twenty-first-
century museum, pp. 3-25. Routledge, London.



208 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Miranda, M.
2019 Gestão do Patrimônio e Povos Indígenas: A necessidade de 

uma abordagem inclusiva e intercultural. Espaço Ameríndio 
13 (1): 9-38.

Neves, E.
2007 El formativo que nunca terminó: La larga historia de 

estabilidad en las ocupaciones humanas de la Amazonía 
central. Boletín de arqueología PUCP 11: 117-142.

2011 Archaeological Cultures and Past Identities in Pre-colonial 
Central Amazon. En: Hornborg, A. & Hill, J. (org.): 
Ethnicity in Ancient Amazonia: Reconstructing Past 
Identities from Archaeology, Linguistics and Ethnohistory, 
pp. 31-56. University of Colorado Press, Boulder.

Nordenskiöld, E.
1924 Forschungen und Abenteuer in Südamerika. Strecker und 

Schröder, Stuttgart.
Okamura, K. & Matsuda, A. (eds.)
2011 New Perspectives in Global Public Archaeology. Springer, 

New York.
Pérez-Llorente, I., Paneque-Gálvez, J., Luz, A. C., Macía, M. J.,
Guèze, M., Domínguez- Gómez, J. A., Reyes-García, V.
2013 Changing indigenous cultures, economies and landscapes: 

the case of the Tsimane’, Bolivian Amazon. Landscape and 
Urban Planning 120: 147-157.  

Pyburn, K.A.
2009 Practicing archaeology – As if it Really Matters. Public 

Archaeology 8 (2-3): 161-175.
Reyes-García, V., Paneque-Gálvez, J., Guèze, M., Luz, A. C.,
Macía, M. J., Orta-Martínez, M. & Pino, J.
2014 Cultural change and traditional ecological knowledge. 

An empirical analysis from the Tsimane’ in the Bolivian 
Amazon. Hum Organ 73 (2): 162-173. 

Reyes-García, V., Unai, P., Vadez, V., Huanca, T. & TAPS Bolivian
Study Team
2011 The Role of Ethnobotanical Skills and Agricultural Labor 

in Forest Clearance: Evidence from the Bolivian Amazon. 
Ambio 40 (3): 310-321.



209“LLEGAR ACÁ EN VEZ DE LLEVAR ALLÁ”

Reyes-García, V., Vadez, V., Tanner, S., Huanca, T., Leonard, W. R.
& McDade, T.
2007 Ethnobotanical Skills and Clearance of Tropical Rain Forest 

for Agriculture: A Case Study in the Lowlands of Bolivia. 
Ambio 36 (5): 406-408. 

Riester, Jürgen
1976 En busca de la Loma Santa. Los Amigos del Libro, La Paz 

& Cochabamba.
1993 Universo mítico de los Chimane. Hisbol, La Paz.
Rivolta, M. C., Montenegro, M., Menezes Ferreira, L. & Nastri, J. (eds.)
2014 Multivocalidad y activaciones patrimoniales en arqueología: 

perspectivas desde Sudamérica. Fundación de Historia 
Natural Félix de Azara, Buenos Aires.

Rocha, B. C. da, Beletti, J., Py-Daniel, A. R., Moraes, C. de P.
& Oliveira, V. H. de
2014 Na Margem e à Margem: Arqueologia Amazônica em 

Territórios Tradicionalmente Ocupados. Amazônica 
– Revista de Antropologia [Dossier: Arqueólogos e 
Comunidades Locais na Amazônia, organizado por M. 
Bezerra & M. Cabral] 6 (2): 358-384. 

Shannon, J.
2009 The construction of native voice at the National Museum of 

American Indians. En: Sleeper-Smith, S. (ed.): Contesting 
knowledge: Museums and indigenous perspectives, pp. 218-
247. University of Nebraska Press, Lincoln.

Silva, F. A.
2002 Mito e Arqueologia: A interpretação dos Assurini do Xingu 

sobre os vestigios arqueológicos encontrados no Parque 
Indígena Kuatinemu – Pará. Horizontes Antropológicos 8 
(18): 175-187.

2016 “Leva para o museu e guarda”. Uma reflexão sobre a relação 
entre museus e povos indígenas. En: Cury, M. X. (org.): 
Museus e Indígenas: Saberes e ética, novos paradigmas em 
debate, pp. 71-79. Secreteraria da Cultura, ACAM Portinari 
& Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade de 
São Paulo (MAE-USP), São Paulo.

Silva, F. A. & Noelli, F. S.
2017 Arqueologia e linguística: Construindo as trajetórias 

histórico-culturais dos povos Tupí. Revista Crítica e 
Sociedade 7 (1): 55-87.



210 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Silva, F., Bespalez, E. & Stuchi, F.
2011 Arqueologia colaborativa na Amazônia: Terra Indígena 

Koatinemu, Rio Xingu, Pará. Amazônica – Revista de 
Antropologia 3 (1): 32-59.

Stark, J. C.
2011 The art of ethics: theories and applications to museum 

practice. En: Marstine, J. (ed.): Redefining ethics for the 
twenty-first-century museum. (The Routledge Companion 
to Museums Ethics), pp. 26-40. Routledge, London.

Troufflard, J.
2012 O que nos dizem as Coleções da Relação entre Moradores 

e Vestígios Arqueológicos na Região de Santarém, Pará? 
En: Schaan, D. P. (org.): Arqueologia, Patrimônio e 
Multiculturalismo na Beira da Estrada: pesquisando ao 
longo das Rodovias Transamazônica e Santarém-Cuiabá, 
Pará, pp. 59-73. GKNoronha, Belém.

Walsh, C. & Mignolo, W.
2018 Introduction. En: Mignolo, W. & Walsh, C. eds.): On 

Decoloniality. Concepts, Analytics, Praxis, pp. 1-12. Duke 
University Press, Durham.



[211]

¿Lo indígena como capital simbólico? 
Dilemas de proyectos colaborativos

en el contexto museal
Andrea Scholz*

Este texto es más que todo una reflexión personal acerca de lo que sig-
nifica “ofrecer” un proyecto colaborativo con representantes indígenas 
al mercado de las ideas. Desde el 2014 dirijo el proyecto “Compartir 
Saberes”, o “Saberes Compartidos”, en el Museo Etnológico de Berlín. 
Se trata de un intento de establecer relaciones a largo plazo con orga-
nizaciones indígenas e instituciones de educación superior indígena en 
Brasil, Colombia y Venezuela.1 “Compartir Saberes” empezó como pro-
yecto piloto de colaboración entre el museo y la Universidad Nacional 
Experimental Indígena del Tauca (UNEIT), Venezuela. La idea inicial era 
revitalizar una parte de la colección etnográfica histórica tejiendo nuevos 
vínculos entre los artefactos y las llamadas culturas de origen, apoyando al 
mismo tiempo sus causas propias (Scholz 2017). El proyecto está guiado 
por el ideal de una antropología colaborativa en la que la investigación 

* Andrea Scholz es investigadora en la colección amazónica del Museo Etnológico 
/ Museos Nacionales de Berlín / Fundación del Patrimonio Cultural Prusiano. 
E-mail: A.Scholz@smb.spk-berlin.de

1 Los siguientes socios participaron activamente en la cooperación en 2018: el Insti-
tuto Socioambiental (ISA) con la Federación de Organizaciones Indígenas del Alto 
Rio Negro (FOIRN) (Amazonas, Brasil), el Consejo Indígena de Roraima (CIR) 
(Roraima, Brasil), la Asociación Wanasseduume Ye’kwana (Roraima, Brasil), la 
Escuela Normal Superior Indígena María Reina (ENOSIMAR) (Vaupés, Colombia) 
y la Organización Indígena de la Cuenca del Caura Kuyujani (Bolívar, Venezuela). 
El proyecto está financiado por la Fundación Volkswagen y la Fundación Federal 
para la Cultura, bajo el título “Cosas vivas en la Amazonía y en el museo – saberes 
compartidos en el Humboldt Forum”.



212 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

se lleva a cabo con las personas, en lugar de investigar y hablar sobre 
ellas (Fluehr-Lobban 2015: 109; Lassiter 2005: 16; Sillitoe 2015). Para 
conseguir financiaciones para el proyecto y cumplir con las diferentes 
demandas de parte de lxs socixs me tocó varias veces posicionarme en-
tre la ciencia, la política cultural y el activismo. No siempre fue posible 
conciliar los intereses diferentes. Asumo que los proyectos temporales 
están expuestos a una economía en la que ciertos contenidos y condicio-
nes cuentan como capital, lo que implica también una comodificación 
de valores. Por eso, entiendo los contextos descritos aquí como campos 
sociales que implican una economía o varias economías superpuestas y 
que se diferencian por las formas de capital (Bourdieu 1987). El capital 
simbólico de “lo indígena” juega un papel clave en todos estos campos. 
Esto lleva al hecho de que en el marco del debate sobre la reorientación 
de los museos etnológicos en Alemania, tanto en el ámbito académico 
como en el público, una cooperación con pueblos indígenas significa 
aumentar el valor económico de un proyecto, sin necesariamente cumplir 
con las normas de una antropología colaborativa.

Son muchos los dilemas y desafios que han surgido a lo largo de 
los últimos cuatro años, dilemas tanto epistemológicos como también 
metodológicos y éticos. Aunque mis experiencias son personales y el 
contexto en el que trabajo es específico, creo que ayudan a reflexionar 
sobre temas importantes que me guían por este texto como hilo con-
ductor. ¿De qué forma se expresan y se tratan de esconder relaciones de 
poder en los procesos que supuestamente forman parte de una apertura 
y democratización de los museos? ¿Hasta qué punto estas relaciones 
pueden ser interpretadas como expresiones de un colonialismo persis-
tente que supuestamente se pretende superar? Pensando en un contexto 
más allá de „Compartir Saberes“, ¿cuáles son las visiones futuras para 
colaboraciones justas y sustentables? Acercándome a estas visiones, voy 
considerando las reflexiones de Fassin (2013, 2015, 2017) sobre el papel 
de la etnografía en la esfera pública y la necesidad de posicionarse como 
antropólogx frente a desafíos políticos e éticos. Veo paralelismos entre 
mis preocupaciones y los enfoques de Fassin (2013), aunque en un sentido 
estricto mi proyecto no representa un estudio etnográfico sino una otra 
forma de relacionarse con „los otros“, y los medios de comunicación 
juegan un papel menor. Sin embargo, los museos forman parte de de-
bates públicos, mucho más que las universidades. En la comunicación, 
los temas complejos se reducen y se adaptan para la recepción de una 
audiencia más allá de la academia. Esto es tanto un peligro como una 



213¿LO INDÍGENA COMO CAPITAL SIMBÓLICO?

oportunidad. Según Fassin (2013: 628), antropología pública se refiere 
a transmitir los resultados de estudios etnográficos críticos de una forma 
que permita su recepción, su apropiación, su discusión y su uso más allá: 
“It is presumed that such a conversation between the ethnographer and 
his or her public generates a circulation of knowledge, reflection, and 
action likely to contribute to a transformation of the way the world is 
represented and experienced”. Creo que este enfoque de Fassin puede 
ser útil para destacar los problemas y para desarrollar una actitud crítica 
en proyectos de colaboración. En mi opinión, la cuestión de la ética en 
esos proyectos requiere una base teórica más sólida que la que se puede 
encontrar, por ejemplo, en las directrices de ética del ICOM (2013), ya que 
si bien esas contemplan la colaboración con comunidades se orientan más 
bien en la perspectiva de los museos y en su interpretación de patrimonio. 
Ciertas perspectivas indígenas que implican una concepción más amplia 
de los objetos tienden a ser marginalizadas, lo que a su vez contradice 
la idea de colaboración (véase también Gorman 2011; Marstine 2011). 
A continuación lo ilustraré con ejemplos concretos.

Primeros pasos al mercado de las ideas:
Compartir Saberes como experimento museal

El primer marco de “Compartir Saberes” fue el Humboldt Lab Dahlem, 
un proyecto conjunto de la Kulturstiftung des Bundes (Fundación Cul-
tural Federal) y la Stiftung Preußischer Kulturbesitz (Fundación del 
Patrimonio Cultural Prusiano), a la que también pertenece el Museo 
Etnológico (Scholz 2016). El programa del Lab fue diseñado para el 
Museo Etnológico y el Museo de Arte Asiático para apoyar sus plani-
ficaciones para el Foro Humboldt, un controvertido proyecto cultural 
de gran envergadura (Bose 2016). Una selección de las colecciones 
se expondrán en una parte del castillo reconstruído, mientras que las 
exposiciones en el suburbio de Dahlem se cerraron en el 2016. Cabe 
destacar que no sólo la reconstrucción del castillo es muy controvertida, 
sino también los temas y los focos centrales de las nuevas exposiciones. 
El Humboldt Lab, por un lado, ofrecía espacio para experimentos que 
servían directamente para preparar determinadas exposiciones y, por 
otro, abordaba la gran cuestión de cómo deberían exponerse en el futuro 
en Europa las colecciones no europeas. 



214 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Como todos los museos etnológicos que se fundaron en contextos 
de colonialismo o imperialismo, el Museo Etnológico de Berlín se ve 
confrontado a la necesidad de redefinir las historias que se narran al 
público. Este desafío proviene, en parte, de la crisis de representación 
y de la teoría poscolonial, ambas discutidas intensamente por la an-
tropología cultural a partir de la década de los ochenta,2 discusiones 
que tardaron en llegar a los museos relacionados con dicha disciplina. 
Por otra parte, el poder de interpretación en las exposiciones se ve 
incitado por articulaciones provenientes de la museología crítica, que 
reclama exposiciones más participativas y democráticas (p. ej. Byrne et 
al. 2011; Harris & O’Hanlon 2013). La inclusión de voces diferentes, 
y especialmente la colaboración con las llamadas culturas de origen de 
las colecciones, desempeñan un papel fundamental en estas demandas 
(Golding & Modest 2013; Peers & Brown 2003; Watson 2007), lo cual 
se refleja también en las directrices de ética del ICOM (2013) y en el 
debate mediático.

Experimentar una cooperación con las comunidades de origen fue, 
por lo tanto, más que bienvenido en el Humboldt Lab y fue financiado 
como un subproyecto durante un año y medio.3 Lxs representantes 
políticxs del Foro Humboldt suelen referirse a las colecciones como 
“patrimonio compartido con las comunidades de origen”, consideran-
do también aspectos problemáticos de la recolección, principalmente 
en el contexto de la historia colonial alemana (Parzinger 2016; 2017). 
Con el proyecto pretendí poner en práctica el discurso político del 
patrimonio compartido, creando relaciones colaborativas, tanto reales 
como virtuales, que lleven a la investigación transcultural compartida 
sobre las proveniencias de los objetos en la exposición y el depósito y 
que permitan presentar por lo menos una parte de estos de un modo 
diferente. Desde el principio, tuve la idea de desarrollar una platafor-
ma en línea que permitiera a lxs socixs explorar los objetos y que diera 
lugar a discusiones, perspectivas e interpretaciones múltiples. Escogí 
como socia a la Universidad Nacional Experimental Indígena del Tauca 
(UNEIT), Venezuela, porque sus estudiantes indígenas se dedicaban a la 
investigación de las propias culturas y hacían el papel de mediadorxs con 

2 Véase p. ej. Clifford y Marcus (1986) y Macdonald y Basu (2007) que se refieren 
al debate en los museos etnológicos.

3 Véase http://www.humboldt-lab.de/en/project-archive/probebuehne-7/sharing-
knowledge/teaser/index.html (último acceso: 09.12.2019).



215¿LO INDÍGENA COMO CAPITAL SIMBÓLICO?

sus comunidades, que a su vez son las comunidades de origen de algunas 
colecciones del museo. Conocía la universidad indígena porque había 
pasado dos años en Venezuela para mi tesis de doctorado. Mi intención 
con el proyecto no era sólo aportar otras perspectivas al museo, sino 
también apoyar los procesos de educación indígena, que es una de las 
principales preocupaciones de las organizaciones y activistas indígenas 
junto con la cuestión de los territorios (Bengoa 2007).

Durante mi primera visita a la universidad indígena en 2014, las 
reacciones a la idea del proyecto inicialmente fueron reservadas. La idea 
de la plataforma en línea parecía abstracta, y la perspectiva de ser repre-
sentadxs en la exposición posterior con la propia voz también parecía 
poco atractiva. En cambio, se expresó la preocupación de que el museo 
deseaba adquirir conocimientos indígenas después de que los objetos 
de los grupos indígenas ya hubieran llegado a Berlín hace más de 100 
años.4 El hecho de que el proyecto no fracasara en el primer intento se 
debió principalmente a que pude demostrar cierta credibilidad como 
activista y aliada debido a mi tesis doctoral sobre los derechos territo-
riales indígenas en Venezuela (Scholz 2014). En lugar de perseguir la 
idea original del proyecto de investigación conjunta sobre los objetos 
desde el principio, nuestra cooperación comenzó con un taller de vídeo 
que mi compañera de viaje, la documentalista Natalia Pavia, llevó a 
cabo junto con Saúl Kuyujani López (ye’kwana), entonces estudiante 
de la UNEIT y encargado de las producciones audiovisuales en dicha 
institución. Este ambiente abierto que se creó durante el taller dio 
lugar a la confianza necesaria para una futura colaboración. La UNEIT 
empezó a articular sus propias demandas al proyecto, incluido el deseo 
de recibir apoyo para establecer y preservar una colección de estudios. 
Durante los siguientes 1,5 años se realizaron varias visitas mutuas entre 
Berlín y Tauca, durante las cuales todxs lxs participantes ampliaron sus 
horizontes5 y el resultado fue una versión piloto de la plataforma en 
línea. Esta plataforma era multilingüe y seguía un concepto desarrollado 
en colaboración. Hasta ahí todo bien.

4 Esto demuestra claramente que lxs socixs indígenas en los proyectos de colabora-
ción no son de ninguna manera pasivxs, sino que están en condiciones de adoptar 
ciertos discursos, en este caso el discurso de la propiedad intelectual, que a su vez 
contribuye al debate sobre la reorientación de los museos (Phillips 2011: 189).

5 Varixs estudiantes indígenas fueron incentivadxs por el proyecto a involucrarse más 
con los objetos históricos y contemporáneos y el conocimiento relacionado.



216 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Sin embargo, los objetivos de la UNEIT no se alcanzaron durante 
este período. En un sentido estricto, la preocupación de la UNEIT por 
una apropiación neocolonial del conocimiento indígena se había hecho 
realidad, a pesar de mis mejores intenciones y de una idea de proyecto 
encaminada a abrir el museo como institución. ¿Qué salió mal? Mirando 
hacia atrás, veo varios factores responsables. A pesar de mi actitud crítica y 
el interés en apoyar las causas de las comunidades de origen (en este caso 
la educación indígena), me vi obligada en el proyecto a servir al marco 
establecido por la financiación. Este marco se centró claramente en el 
Foro Humboldt y en la visibilidad de la cooperación con lxs indígenas, 
capital económico en forma de valores monetarios a cambio de capital 
simbólico. Lo que se plasmara luego en la exposición no lo pudimos 
definir nosotrxs libremente en el sentido de dar prioridad al proceso 
en vez de concentrarse en el producto. En contradicción con una ética 
poscolonial del museo, descrita por ejemplo por Phillips (2011: 192), el 
proyecto era predeterminado por su marco. En una verdadera coopera-
ción, los objetivos deberían haberse definido con mayor libertad desde 
el principio. Esto llevó al hecho de que en el transcurso del proyecto no 
se consideraron aspectos importantes que podrían haber conducido a 

Figura 11.1. Estudiantes de la UNEIT en el depósito del Museo Etnológico de Berlín (2012). 
Foto: Natalia Pavía Camargo.



217¿LO INDÍGENA COMO CAPITAL SIMBÓLICO?

una pluralización epistemológica de la perspectiva museística. Lxs estu-
diantes indígenas expresaron repetidamente el deseo de involucrar más 
fuertemente a sus comunidades de origen en el proyecto, porque, según 
ellxs, lxs ancianxs eran lxs verdaderxs portadorxs de conocimiento y sólo 
en las comunidades existían los objetos vivos, integrados en las prácticas 
de fabricación y uso. En mi opinión, este deseo expresa la discrepancia 
entre la representación del objeto y del conocimiento (la perspectiva 
del museo, expresada por ejemplo en las exposiciones y bases de datos) 
y el conocimiento práctico que lxs estudiantes indígenas asocian con 
los objetos. Sin embargo, un mayor desplazamiento de las actividades 
hacia los lugares de origen habría requerido una concentración en este 
aspecto, básicamente una redefinición del proyecto. 

Esto no pudo realizarse en el marco del Humboldt Lab y ni siquiera 
era necesario desde el punto de vista del museo o de la Fundación del 
Patrimonio Cultural Prusiano, ya que sus objetivos se habían alcanzado. 
Como proyecto colaborativo simbólico, la cooperación con la UNEIT se 
siguió mencionando en relación con el Foro Humboldt, incluso después 
de que el contacto hubiera cesado por otras razones.6

Segundo paso: Compartir Saberes como investigación
post-doc en el museo

Al finalizar el Humboldt Lab Dahlem, me quedó claro que la cooperación 
con respecto a mis metas personales y a la relación con lxs participantes 
apenas había comenzado y no debía terminar en este punto. Quería 
continuarla, a lo mejor a mayor escala. Mi idea era integrar a otrxs 
socixs en Venezuela, Brasil y Colombia además de la UNEIT y por lo 
tanto también trabajar con una selección más amplia de objetos, ya que 
la colección etnográfica de Ámerica del Sur en el Museo Etnológico de 
Berlín comprende alrededor de 35.000 objetos, la mayoría de ellos de 
la Amazonía. Para obtener una financiación nueva, solicité un proyecto 
a la Fundación Volkswagen, en una línea de fomento científico llamada 

6 Debido a la crisis política y socioeconómica de los últimos años en Venezuela, la 
UNEIT atraviesa momentos difíciles como universidad estatal. Además de esto, 
está luchando con disputas internas. En los últimos años, por lo tanto, ya no he 
trabajado directamente con UNEIT, sino con la Organización Indígena de la Cuenca 
del Caura Kuyujani en Venezuela.



218 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

“investigación en museos”. El “mercado” en el que se ofreció el proyecto 
esta vez funcionó de acuerdo a lógicas diferentes, lo que llevó a otras 
prioridades. Se centró menos en la futura visibilidad de las voces indíge-
nas en la exposición sino en una exploración avanzada de las colecciones, 
incluyendo la descolonización del conocimiento (véase Sousa Santos 
2014) que debería extenderse a los sistemas de clasificación interna y 
a las formas del almacenamiento. Se suponía que el tratamiento de los 
objetos en el depósito y, por lo tanto, el conocimiento de lxs restaura-
dores iba ser una parte esencial del proyecto.7 La plataforma en línea 
seguiría usándose para la investigación y representación colaborativa, 
de forma ampliada, para adaptarse a las nuevas condiciones del proyecto 
(más socixs, más idiomas y más clases de objetos).

La solicitud tuvo éxito, porque el proyecto encajaba no sólo en la 
política cultural conectada con el Humboldt Forum sino también en los 
debates académicos (véase las referencias citadas arriba). La cooperación 
con las comunidades de origen, raramente practicada en Alemania,8 
estaba en auge. Además, el uso de medios digitales como solución para 
superar la distancia geográfica entre comunidades y museos está siendo 
frecuentemente citado en textos sobre la cooperación con las comuni-
dades de origen (véase p. ej. Phillips 2011: 192). El supuesto potencial 
innovador del proyecto aumentó su valor en el mercado y me dio la 
oportunidad de continuarlo hasta el año 2020, esta vez como investi-
gadora posdoctoral. Sin embargo, el nuevo formato no condujo a una 
reducción de los dilemas anteriormente descritos. Algunos siguieron, 
otros nuevos surgieron. Como proyecto posdoctoral, este se centró más 
en la investigación y en mi persona que en los procesos de colaboración. 
Lo que todavía había sido fácil en el Humboldt Lab, transferir fondos a 
lxs socixs del proyecto, resultó casi imposible con la nueva financiación 
debido a restricciones administrativas. Como ya se ha descrito en el 
caso de lxs estudiantes indígenas de UNEIT, lxs nuevxs socixs también 
expresaron su deseo de trabajar más estrechamente con las comunidades, 
por ejemplo en forma de talleres. Estos talleres son fundamentales para 
la pluralización epistemológica del museo, ya que son las comunidades 
donde se viven y se practican los conocimientos acerca de la materialidad  
y del origen de los objetos. Para cumplir con el ideal colaborativo me 

7 Por razones de espacio, este punto no se trata con más detalle en el presente texto.
8 Véase Brust (2014), Kraus, Kummels, Halbmayer (2018) y Hoffmann & Noack 

(2017) para otros ejemplos de colaboraciones con comunidades indígenas en 
América Latina.



219¿LO INDÍGENA COMO CAPITAL SIMBÓLICO?

pareció fundamental organizar estos talleres, no como eventos para fo-
mentar primeramente mi propio trabajo de campo, sino sobre todo, como 
forma de aprender y apoyar, participando en los procesos de educación 
indígena. La transmisión del conocimiento de lxs ancianxs a lxs jóvenes 
jugó un papel central. Como todas las actividades conjuntas en el marco 
del proyecto, los talleres también fueron documentados en vídeo para 
que el material pudiera ser evaluado más tarde y traducido a formatos 
audiovisuales (por ejemplo, clips sobre técnicas de producción).9

En la práctica, solo lxs coordinadores locales pudieron organizar y 
llevar a cabo estos talleres por estar familiarizadxs con las condiciones 
y con la gente. En el caso del colegio indígena ENOSIMAR en Vaupés, 
Colombia, no había otra opción más que darle un contrato individual 
a la profesora Diana Guzmán que trabaja conmigo. Esta construcción 
le dio a Diana Guzmán el estatus de empresaria sujeta a impuestos en 
Alemania. Si bien la descolonización del conocimiento representa un 
valor en el sistema académico, en la práctica las lógicas de financiamiento 
de los proyectos no lo contemplan, ya que, por ejemplo, los socios de 
cooperación internacional siempre deben cumplir con los criterios acadé-
micos alemanes. Las escuelas u organizaciones indígenas no se consideran 
instituciones de producción de conocimiento según estos criterios. De 
esta forma, las asimetrías no se disuelven, sino que se confirman (véase 
también Fluehr-Lobban 2015: 109). En términos de Bourdieu, se podría 
decir que la falta de capital cultural en forma de títulos académicos es 
más decisiva en este caso que el capital simbólico existente.

Un otro punto crítico era y sigue siendo la colaboración digital. En 
el caso de ENOSIMAR por ejemplo, dicha colaboración es casi imposible. 
Esto se aplica no solo a este lugar, sino a muchas otras regiones remotas 
de América Latina con acceso limitado o sin acceso a internet. El supuesto 
potencial de innovación de la cooperación digital sólo puede desarrollarse 
allá de forma limitada. Gracias a la creatividad de lxs desarrolladores de 
la plataforma web y por su iniciativa propia se creó una solución simple 
fuera de línea, complementada por consultas vía WhatsApp ya que en 
ciertos puntos de Mitú el internet móvil funciona. Sin embargo, en estas 
circunstancias la cooperación digital no puede desempeñar un papel 
central, lo que posteriormente afecta a las posibilidades de representar 
los resultados de la investigación colaborativa.

9 Natalia Pavia y Saúl Kuyujani López, ambxs involucradxs en el proyecto desde el 
primer taller en Tauca, continuaron con la documentación en video.



220 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Sin embargo, la nueva fase del proyecto fue rica en experiencias y 
estoy segura de que todxs lxs participantes se beneficiaron de alguna 
forma, pero, como ya había acontecido en el caso de la UNEIT, muchas 
demandas de lxs socixs no encontraron resonancia dentro del marco 
previamente definido. En una conferencia celebrada con todxs lxs socixs 
del proyecto en Berlín en octubre de 2018, muchxs de ellxs expresaron el 
deseo de ser apoyadxs directamente en sus lugares de origen, por ejemplo, 
mediante la creación de museos comunitarios (casas del conocimiento) 
y la circulación de objetos físicos e imágenes. El argumento para esta 
forma de apoyo son los objetos históricos de las colecciones etnográficas 
ya que son percibidos por lxs socixs indígenas como actores que implican 
relaciones (véase también Byrne et al. 2011). Desde un punto de vista 
indígena, esta concepción es lógica, pero es muy difícil proporcionar el 
apoyo solicitado por un proyecto financiado como proyecto científico, 
dado el hecho de que estas actividades tienen un carácter muy práctico. 
Parece que la recompensa del capital simbólico dentro de las relaciones 
de trueque tiene sus límites. Desafortunadamente, no veo ningún otro 
“mercado” en Alemania en el que se pueda ofrecer la creación de museos 
comunitarios en Brasil, Colombia o Venezuela. Una vez más queda claro 

Figura 11.2. Taller con estudiantes indígenas en la comunidad de Macucu (2014).
Foto: Natalia Pavía Camargo.



221¿LO INDÍGENA COMO CAPITAL SIMBÓLICO?

que los formatos que permiten la cooperación con indígenas suelen estar 
orientados unilateralmente hacia la ganancia simbólica de los museos 
o de lxs académicxs occidentales, y no hacia lxs socixs y los procesos de 
colaboración. Esto es lo que constituye el desequilibrio de poder.

Tercer paso: Compartir Saberes como plataforma
de articulación

Por último, me gustaría discutir otra experiencia en el marco de „Com-
partir Saberes“, más estrechamente relacionado con la antropología 
pública que describe Fassin (2013). 

Se trata de la producción de un corto animado en el que se cuenta un 
mito de lxs ye’kwana. La película se basa en una cartilla escolar, creada 
por Saúl Kuyujani López, que desde 2014 colabora conmigo en el campo 
de los medios audiovisuales.10 Saúl Kuyujani López había escrito la car-
tilla como tarea obligatoria durante sus estudios en la UNEIT. El libro 
impreso y publicado para el uso escolar contiene dibujos y una versión 
bilingüe del mito de Dijaawa contado por lxs ancianxs de su comunidad. 
El propio Saúl Kuyujani López me había expresado repetidamente la 
idea de realizar la historia como una película de animación, sólo que 
siempre me había faltado una idea de cómo apoyarlo. 

En el otoño de 2016 se inició la preparación de una exposición sobre 
la “Protección de lxs niñxs” en la recién creada Humboldt Forum Kultur 
GmbH, que más tarde se haría cargo de la gestión del Humboldt Forum. 
El grupo que iba a desarrollar la exposición era muy heterogéneo y la 
presión del tiempo era grande. Lo que no faltó era dinero, porque gracias 
a la generosa financiación inicial de la encargada de cultura del gobierno 
alemán, la Humboldt Forum Kultur GmbH estaba bien preparada para 
facilitar cualquier cooperación con comunidades de origen. Asumí que 
esta situación podría ser una buena oportunidad para cumplir el deseo de 
Kuyujani y de realizar un proyecto que me pareció muy interesante y que 
no se pudo llevar a cabo dentro del marco de mi investigación posdoc-
toral. Por primera vez utilicé “Compartir Saberes” como plataforma de 

10 Después de haber dirigido el taller sobre medios audiovisuales en la UNEIT junto 
con Natalia Pavia en 2014, Saúl Kuyujani López ha pasado a formar parte del pro-
yecto y se le ha encargado la documentación de todas las actividades relacionadas 
con el proyecto en Venezuela.



222 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

articulación para iniciar proyectos financiados por otrxs. Junto con dos 
colegas del museo etnológico, propuse un módulo sobre la “Protección 
a través de la educación” en el que queríamos centrarnos en la educa-
ción en el período colonial y en la educación indígena.11 Propusimos la 
película animada del mito de Dijaawa como una contribución al tema de 
la “Educación indígena”, el corto debía ser exhibido primero en el Foro 
Humboldt y luego en las escuelas indígenas del sector Caura. El factor 
decisivo para la financiación fue probablemente menos mi argumento 
de que siempre deberíamos esforzarnos por lograr reciprocidad en las 
cooperaciones, sino mas bien el capital simbólico que la cooperación con 
los pueblos indígenas aportaría, y que el Humboldt Forum necesitaba con 
urgencia, ya que en el público una y otra vez se destacó la importancia 
central de tales proyectos. De esta manera, el capital simbólico podría 
volver a ser intercambiado por capital económico.

La película fue dirigida por Saúl Kuyujani López y producida por la 
cooperativa venezolana Creaser que combina su experiencia en medios 
audiovisuales con activismo político y que tiene mucha experiencia tra-
bajando con comunidades campesinas e indígenas. Junto con él viajaron 
a una consulta de lxs ye’kwana en una asamblea general en la que se 
decidió que la película podría ser realizada para su exhibición pública. 

Saúl Kuyujani López, Emjayumi Torres (presidente de la organi-
zación indígena) y Yoel Mejecuni Pérez (director de todas las escuelas 
indígenas del sector) viajaron a Berlín al estreno en la inauguración de la 
exposición, junto con Minerva Vitti y Ignacio Murga, dos representantes 
de Creaser. Desafortunadamente, la exposición en la llamada Humboldt 
Box, que proporcionó el escenario, no era adecuada para transmitir con-
tenidos complejos. Fue fuertemente criticada por su falta de concepto 
y el módulo de educación no fue notado por la prensa en absoluto. El 
contenido y la actitud crítica detrás parecían extremadamente difíciles 
de comunicar dentro del marco dado.

Para lxs ye’kwana, por otro lado, la película fue todo un éxito. En este 
caso, fueron ellxs lxs que obtuvieron capital simbólico. Por primera vez 
un representante de su comunidad había dirigido una producción cine-
matográfica y el producto era una película de animación que visualizaba 
un mito en una forma que ellxs percibían como propia (véase Ginsburg et 
al. 2002 para más ejemplos). Desde el punto de vista de los tres ye’kwana, 

11 Además de esto se realizó un trabajo colaborativo con una escuela en Berlín, lxs 
estudiantes produjeron una biblioteca imaginaria de educación.



223¿LO INDÍGENA COMO CAPITAL SIMBÓLICO?

esta fue una importante contribución a la educación indígena y a la pre-
servación de su cultura. Considerando el difícil contexto del proyecto, 
todavía me preguntaba hasta dónde se debería ir para vender buenas 
ideas, incluso si esto resulta en el hecho de que los propios deseos de lxs 
socixs pueden ser cumplidos. ¿Qué cuenta al final, la mercantilización 
de la presencia indígena o la vida propia del producto? 

Otro punto difícil fue la imposibilidad de hacer un contrato sobre los 
derechos de uso de la película. El asesor jurídico de la Fundación Hum-
boldt Forum, que se encargó de redactar el contrato, no quiso aceptar a la 
organización “Kuyujani” como representante de los derechos de propiedad 
intelectual colectiva de lxs ye’kwana. En su opinión, una organización o 
colectivo indígena no podía ser titular de tales derechos porque la legis-
lación alemana sobre derechos de autor sólo conocía a individuos como 
partes contratantes. Hasta el momento este problema no se ha resuelto. 
La falta de compatibilidad de los sistemas de valores y conocimientos y la 
asimetría resultante no pueden ser más evidentes que en este caso.

Conclusión

¿Qué conclusiones pueden extraerse de estos relatos? En todos los ejem-
plos quedó claro que los museos etnológicos forman parte de sistemas 
lentos y poco dispuestos a realizar cambios fundamentales, a pesar de 
todas las discusiones sobre la necesidad de las transformaciones. Se 
escribe y se habla de la investigación colaborativa, pero las estructuras 
que fomentan proyectos de investigación hasta ahora sólo han abierto 
posibilidades limitadas para su realización. Se orientan predominante-
mente hacia la comprensión académica tradicional de la investigación. 
Con respecto a los museos, se discute y se escribe sobre el tema de la 
curaduría colaborativa, pero en última instancia se hace hincapié en 
los objetos de las colecciones y en los temas de los propios museos; las 
preocupaciones de lxs socixs se tienen en cuenta principalmente cuando 
encajan perfectamente con las preocupaciones de los museos. En tér-
minos de Bourdieu, los museos forman parte de campos sociales lerdos 
que tienden a reproducir más que a cambiar sus estructuras. 

Entonces, ¿cómo deben posicionarse lxs antropólogxs en estos siste-
mas? Responder a esta pregunta con una solución generalmente válida me 
parece extremadamente difícil. El propio Bourdieu entendía su sociología 
como un método crítico para descubrir las estructuras de poder (Fassin 



224 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

2017: 22). ¿Pero qué hacer con los hallazgos? O bien unx se posiciona con 
su crítica fuera del sistema y así limita sus propias posibilidades de acción, 
o bien unx trata de provocar momentos de subversión dentro de los siste-
mas. “Compartir Saberes” como proyecto de museo, proyecto científico y 
plataforma de articulación es hasta ahora un intento de optar por la segunda 
opción y de abordar los dilemas que necesariamente resultan. Obviamente, 
la comodificación de valores críticos representa un riesgo en este empeño. 
Formar parte de un campo social significa también la inmensa dificultad 
de escapar de la lógica y las relaciones de trueque que prevalecen en él.

En este punto vuelvo a la cuestión de la ética, que planteé al princi-
pio del texto. “La etnografía importa”, escribe Fassin (2013: 642). Para 
cumplir su papel social, debe ser crítica y pública al mismo tiempo. Este 
argumento ayuda a aceptar los dilemas descritos con una actitud clara, 
convencidxs de que los cambios de sistema son posibles, aunque sea a 
pequeños pasos. Una ética poscolonial de los museos significa, por una 
parte, la de abordar las estructuras de poder persistentes y, por otra, la 
de abrir espacios en los que lxs socixs de los proyectos de colaboración 
puedan articular sus preocupaciones. El aspecto antes mencionado de que 
los objetos de las colecciones constituyen relaciones y que estas relaciones 
implican reciprocidad y responsabilidad me parece central. Tomar en serio 
este aspecto permite un claro compromiso político con las preocupacio-
nes indígenas y, al mismo tiempo, una pluralización epistemológica de la 
investigación de los objetos en las colecciones etnográficas.

Bibliografía

Bengoa, J.
2007 La emergencia indígena en América Latina. Fondo de 

Cultura Económica, Santiago de Chile/México D.F.
Bose, F. v.
2016 Das Humboldt Forum. Eine Ethnografie seiner Planung. 

Kadmos, Berlin.
Bourdieu, P.
1987 Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Suhrkamp, 

Frankfurt am Main.
Brust, A.
2013 Amazonas-Indianer und ihre Blicke auf Museumssammlungen. 

Museumskunde 78 (2): 62-68.



225¿LO INDÍGENA COMO CAPITAL SIMBÓLICO?

Byrne, S., Clarke, A., Harrison, R. & Torrence, R. (eds.)
2011 Unpacking the Collection. Networks of Material and Social 

Agency in the Museum. Springer, New York.
Fassin, D. (ed.)
2013 Why Ethnography Matters: on Anthropology and Its 

Publics. Cultural Anthropology 28 (4): 621-646.
2015 A Companion to Moral Anthropology. Wiley-Blackwell, 

West Sussex.
2017 The endurance of Critique. Journal of Anthropological 

Theory 17 (1): 4-29.
Fluehr-Lobban, C.
2015 Anthropology and Ethics. En: Fassin, D. (ed.): A Companion 

to Moral Anthropology, pp. 103-114. Wiley-Blackwell, 
West Sussex. 

Ginsburg, F., Abu-Lughod, L. & Larkin, B.
2002 Media worlds: Anthropology on New Terrain. University 

of California Press, Berkeley.
Golding, V. & Modest, W. (eds.)
2013 Museums and Communities: Curators, Collection and 

Collaboration. Bloomsbury, London.
Gorman, J. M.
2011 Universalism and the New Museology: Impacts on the 

Ethics of Authority and Ownership. Museum Management 
and Curatorship 26 (2): 149-162.

Harris, C. & O’Hanlon, M.
2013 The Future of the Ethnographic Museum. Anthropology 

Today 29 (1): 8-12.
Hoffmann, B. & Noack, K. (eds.)
2017 Apalai – Tiriyó – Wayana ... objects_collections_databases. 

Bonner Amerikanistische Studien 52. Shaker, Aachen.
ICOM, International Council of Museums
2013 Codes of Ethics. Disponible en: https://icom.museum/

en/activities/standards-guidelines/code-of-ethics/ (último 
acceso: 09.12.2019).

Kraus, M., Halbmayer, E. & Kummels, I.
2018 Objetos como testigos del contacto cultural: Perspectivas 

interculturales de la historia y del presente de las poblaciones 
del alto río Negro (Brasil/Colombia). Gebr. Mann, Berlin.



226 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Lassiter, L. E.
2005 The Chicago Guide to Collaborative Ethnography. 

University of Chicago Press, Chicago.
Macdonald, S. & Basu, P. (eds.)
2007 Exhibition experiments. Wiley-Blackwell, London.
Marstine, J. (ed.)
2011 Routledge Companion to Museum Ethics: Redefining 

Ethics for the Twenty-First Century Museum. Routledge, 
London/New York.

Parzinger, H.
2016 Shared heritage: Geteiltes Erbe ist doppeltes Erbe. 

Frankfurter Allgemeine Zeitung, 16 de octubre de 2016.
2017 Der vergessene Krieg der Deutschen. Spiegel Online, 27 

de febrero de 2017. Disponible en: http://www.spiegel.de/
kultur/gesellschaft/tansania-der-vergessene-krieg-maji-
maji-aufstand-a-1136360.html (último acceso: 09.12.2019).

Peers, L. & Brown, A. (eds.)
2003 Museums and Source Communities. Routledge, London.
Philipps, R.
2011 Museum Pieces. Towards the Indigenization of Canadian 

Museums. McGill-Queens University Press, Montreal.
Scholz, A.
2012 Die Neue Welt neu vermessen. Zur Anerkennung indigener 

Territorien in Guayana/Venezuela. Lit, Münster.
2015 Das Humboldt Lab Dahlem – Experimentelle Freiräume auf 

dem Weg zum Humboldt-Forum. En: Kraus, M. & Noack, 
K. (eds.): Quo Vadis Völkerkundemuseum?, pp. 277-296. 
Transcript, Bielefeld. 

2017 Sharing Knowledge as a Step toward an Epistemological 
Pluralization of the Museum. Museum Worlds. Advances 
in Research 5: 133-148.

Sillitoe, P. (ed.)
2015 Indigenous and Engaged Anthropology. The Collaborative 

Moment. Routledge, London/New York.
Sousa Santos, B. de
2014 Epistemologies of the South. Justice against Epistemicide. 

Routledge, London/New York.
Watson, S. (ed.)
2007 Museums and their Communities. Routledge, London/New 

York.



Recorriendo tiempo y espacio
– Visiones de cambio

en los global turns





[229]

¿Transitando en el “Tercer Espacio”? 
Cambios de rumbo de una colección 

etnográfica en Sajonia*

Silvia Dolz**

Cuando Homi K. Bhabha en sus estudios poscoloniales teoriza sobre el 
concepto del “Tercer Espacio”, hace referencia al pensamiento de Han-
nah Arendt sobre los apátridas durante el periodo entre las dos guerras 
mundiales (2016: 34-35). Vincula esta observación con sus ideas sobre el 
“espacio intermedio” de un tiempo pasado y de un tiempo futuro: “Se 
trata de una temporalidad transitoria o intermedia, que carece de la esta-
bilidad y autoridad necesarias” (Bhabha 2016: 29). Son justamente estas 
fracturas que llevan a las personas desde su actualidad a “construir una 
realidad o historia de la humanidad” (Bhabha 2016: 30). Es en los museos 
donde esto ha sido capturado con mayor intensidad, si bien muchas veces 
se ignora en las constelaciones contemporáneas, pues los museos, y, entre 
ellos, aquellos con colecciones etnográficas, son lugares de condensación 
cultural. Son, en el sentido de Bhabha, al mismo tiempo lugares de tiem-
po espacializado que reflejan las historias entrelazadas. Estos ambiguos 
espacios de asombrarse y comparar, de recordar y asegurarse del propio 
ser, de narración e interpretación, pero también de exclusión y diferencia, 
son los que han estimulado a lxs observadorxs a buscar el destino de la 
humanidad y a reflexionar. No obstante, no se trata solo de las rupturas 
implicadas en estos “espacios intermedios” y de las ideas resultantes, se 
trata de lidiar con la alteridad y de transcender la diferencia cultural. La 

* Este artículo fue traducido al español por Carlos Zegarra Moretti.
** Silvia Dolz es curadora de las Colecciones Africanas de las Staatliche Kunstsammlun-

gen Dresden, Alemania. E-mail: Silvia.Dolz@skd.museum.



230 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

“figura de lo híbrido”, que según Bhabha es capaz de habitar permanen-
temente el “Tercer Espacio” (Müller-Funk 2016: 86), nos permite tomar 
conciencia de los entrelazamientos de la humanidad en todo momento y 
en cualquier lugar. Y, nuevamente, son los museos, en particular las co-
lecciones etnográficas, con los que se ha intentado ilustrar y explicar los 
procesos mencionados de manera sostenible.

Para poder contar la narración de reflexiones y visiones, y espe-
cialmente de las realidades, con las colecciones del museo, se necesitan 
perspectivas múltiples. Éstas se encuentran, desde el punto de vista del 
museo etnográfico, en las periferias, que pueden, sin embargo, representar 
centros independientes; están ubicadas en el espacio global. Estos caminos 
nos pueden conducir, siguiendo al filósofo Achille Mbembe (2016: 59-
60), hacia una percepción diferente, una “comprensión descentralizada 
del mundo” y visibilizar otras “formaciones de la conciencia universal”. 

Por lo tanto, las siguientes observaciones no tratan de justificar o 
cuestionar la validez, utilidad o legitimidad de las colecciones y museos 
etnográficos en Europa. Es un hecho que estas colecciones existen 
como resultado de una historia y que son, hoy por hoy, parte de una 
realidad transformada y, si se quiere, parte de una de las formaciones de 
la conciencia universal, que, sin embargo, interactúan entre sí. Desde 
una visión interna de varios años de experiencia con una de estas colec-
ciones –la Colección Etnográfica de Dresde–, el objetivo principal será 
exponer los anhelos del pasado y la situación actual, los entrelazamientos 
y transformaciones, y (hasta cierto punto) pensar y construir un futuro 
conjunto. En otras palabras: No hay viaje de regreso al pasado, pero 
podemos y debemos tratar la historia de manera creativa y productiva. 

Las múltiples vidas de una trompa de marfil
y de un soldado de bronce

¿Qué es lo que conecta una trompa de marfil figurativamente diseñada 
–que según se conoce, fue mencionada por primera vez en un inventario 
de Dresde en 16841– con la figura de bronce de un portugués armado, 
documentada desde 1903 en Dresde? Ambas obras de arte (figura 12.1 a, 
b y 12.2) provienen del África Occidental y han estado en Dresde desde 

1 Inventarium über die Indianische Cammer [Inventario de la Cámara Indiana] 1684, 
115.



231¿TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”?

aquellas menciones tempranas: primero en las Kurfürstliche Sammlun-
gen (Colecciones de los Príncipes Electorales), luego como parte de las 
colecciones reales y, seguidamente, en las Staatliche Ethnographische 
Sammlungen Sachsen (Colecciones Etnográficas Estatales de Sajonia). 
Es un largo viaje, a lo largo del cual, 
de una manera aparentemente fatídica, 
diferentes lugares, tiempos y culturas 
entraron en contacto. Y, de hecho, se 
abre un tercer espacio imaginario, en 
el cual esas creaciones artificiales de 
maestrxs del África Occidental se han 
asentado durante más de 300 años. Allí, 
dan testimonio de sorprendentes lazos 
en forma de diversas ideas, habilidades 
prácticas y artísticas, innovaciones tec-
nológicas, pero también de primeros 
encuentros comerciales, acciones bé-
licas y demostraciones de poder tanto 
indígena como colonial. En estas dos 
obras de arte híbridas que aquí han 
sido elegidas a manera de ejemplo, se 
expresa una herencia cultural profun-
damente arraigada que, a la vez, ha 
viajado muy lejos. Veamos más de cerca 
la historia particular del Völkerkunde-
museum Dresden (Museo Etnológico 
de Dresde) a través de estos objetos.

Figura 12.1 a, b. Corneta con figura, marfil sapi-portugués, África occidental, primera 
mitad del siglo XVI. L 93 cm, D 12 cm. Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Museum für 

Völkerkunde Dresden, No. de inventario 21484. Foto: Eva Winkler.



232 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

La figura que adorna una corneta majestuosa representa a un europeo, 
su tocado, barba y fisonomía lo identifican como tal. Proveniente de una 
fuente desconocida, el cuerno pudo ser asignado, debido a su diseño en 
forma de un nomoli,2 al exclusivo grupo de los “marfiles Sapi-portugue-
ses”. Tales tallados de marfil afro-portugueses fueron comercializados y 
encargados por europeos entre 1490 y 1530 en la costa de Guinea. Los 
recipientes figurativos con tapa y las trompas, llamadas olifantes, fueron 
adquiridos para las residencias de príncipes europeos como adornos de 
mesas y utensilios de caza, e ingresaron, de esta manera, a las cámaras 
de arte (Kunstkammern) europeas. Sin embargo, la pesada trompa de 93 
cm de largo con la figura de un europeo indica, por su diseño funcional, 
a una utilización africano-indígena, pero, igualmente, una señorial. La 

2 Como nomoli se indican antiguas figuras antropomorfas, hechas de esteatita (o 
piedra de jabón), de lxs antepasadxs de la población costera y del interior, llamados 
“Sapi” por los navegantes portugueses, en el área desde la actual Guinea a Liberia 
(Hart 1995/96: 468-469; Bassani 2005: 162-166).

Figura 12.2. Portugués, latón, Reino de Benín, Nigeria, siglos XVI-XVII. A 45 cm, P 38,5 
cm. Colección A. Baessler 1903, Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Museum für 

Völkerkunde Dresden, No. de inventario 16604. Foto: Eva Winkler.



233¿TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”?

representación  europea tipo nomoli fusiona el anclaje espiritual de lxs crea-
dorxs y lxs usuarixs originales en su universo con los potenciales económicos 
y políticos y con el prestigio de la zona de contacto europea, para, así, crear 
una obra maestra única, particularmente temprana e híbrida (Dolz 2010: 
67). Sin embargo, y sobre todo, esa trompa de aproximadamente 400 años 
de antigüedad, proveniente del África Occidental, manifiesta la capacidad 
altamente creativa de la “asimilación creadora” para responder activamente 
a la infiltración forastera que describe Achille Mbembe (2017: 186).

Esta temprana obra de arte africana decoró, al igual que la colección 
de 15 cucharas ornamentales bini-portuguesas hechas de marfil3 ubica-
das en Dresde desde 1590, la cámara de arte de los príncipes electorales 
de Sajonia. En el umbral de los tiempos modernos europeos, cuando en 
Europa se extendía la perspectiva geográfica del mundo, las denomina-
das “artificialia” provenientes de África, América y Asia eran asignadas a 
la clase de los objetos exóticos no-europeos, los trofeos, los objetos de 
prestigio y las primeras evidencias científicas de mundos ajenos. En la 
ambivalencia de aquella época de transición en que se trataba de descubrir 
el mundo y la humanidad de nuevo, y, a la vez, de tener que reafirmarse 
y diferenciarse constantemente, se utilizaron –primero en la esfera de los 
príncipes europeos– estos extraños objetos como símbolos de poder y 
como emblemas de autorepresentación. La diferencia cultural y humana 
se integró en el mundo propio como algo fascinante o, si se quiere, fue 
apropiada para justificarse y exaltarse a si mismo. Un ejemplo ilustrativo 
son las “representaciones de moros” (Mohren-Darstellungen), creadas en 
la Corte de Dresde en los siglos XVII y XVIII. Fabricadas con materiales 
preciosos, similares a las “representaciones de indios” (Indianer-Darstellun-
gen), pueden considerarse como expresión de exclusiva belleza sensual en 
cánones netamente europeos.4 Detrás de eso se esconde, en los momentos 
tempranos del encuentro de los europeos con el mundo, una estrategia 
mental y social, pero también emocional y psíquica, para lidiar con lo 
desconocido, percibido como fascinante y al mismo tiempo amenazante.

3 A diferencia del “marfil sapi-portugués” de principios del siglo XVI de la costa 
occidental de Guinea, tallados artísticos conocidos como “marfil bini-portugués” 
serán adquiridos décadas más tarde, es decir, a finales del siglo XVI en la costa 
oriental de Guinea en el área de Nigeria como mercancía, y llevados a Europa.

4 Se puede reconocer como obra más impresionante el “Mohr mit Smaragdstufe” 
(“Moro con bandeja de esmeralda”), hoy resguardado en el Grünes Gewölbe 
(Bóveda Verde) de Dresde, fabricado en 1724 por Balthasar Permoser y Melchior 
Dinglinger (Syndram 1999: 149; Dolz 2017: 25).



234 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Si bien las fracturas sociales deben entenderse como períodos, 
muchas veces largos, de transformación, hay otra época a principios 
del siglo XX que se ha vuelto particularmente relevante para el Museo 
Etnográfico de Dresde. Después de varias reorganizaciones en las cada 
vez más amplias colecciones reales en la Corte de Dresde, en los años 
1875 y 1878 se aunaron la mayoría de las colecciones de artefactos no-
europeos en el Museo Real Zoológico y Antropológico-Etnográfico. 
Esto estaba estrechamente relacionado con el desarrollo de las disciplinas 
científicas de antropología y etnografía. Como resultado de la indexa-
ción y explotación europea y especialmente de la ocupación colonial del 
mundo, las colecciones crecieron rápidamente y debieron ser compa-
radas, ordenadas, sistematizadas y categorizadas. A partir de 1906, con 
el nombramiento de un nuevo director en el Museo Etnográfico, que 
estaba alojado en el Palacio Zwinger de Dresde, se produjo una ruptura. 
Arnold Jacobi (1870-1948) en 1909 empezó a rediseñar profundamen-
te las colecciones, que anteriormente habían sido organizadas según 
criterios evolucionista-darwinistas por el exdirector y naturalista Adolf 
Bernhard Meyer (1840-1911). En la obra y los escritos de Jacobi se pone 
en manifiesto una y otra vez su preocupación humanista, por presentar y 
resaltar en la exposición los logros culturales de la humanidad de todos 
los continentes en pie de igualdad5 y contribuir así “al esclarecimiento 
de la historia de cada uno de los pueblos, de los grupos de pueblos más 
numerosos y, en definitiva, de la humanidad en general”.6 Pero, en 
el espíritu de su tiempo, fue necesario clasificar el desarrollo cultural 
no-europeo y la colección del museo, que entonces ya llegaba a 33.000 
objetos, en una visión universal europeizada. Jacobi utilizó conceptos 
antropogeográficos e histórico-culturales de reciente aparición para 
explicar orígenes y migraciones, influencias y límites, auges y declives de 
las culturas. Pero con ello, se construiría posteriormente una represen-
tación abstracta y rígida de la historia de la humanidad y, finalmente, la 
idea de un desarrollo superior e inferior de las culturas basado en la raza.

En 1897 se dio a conocer en Londres una gran cantidad de obras 
talladas en marfil y bronce oriundas de Benín en África Occidental,7 que 

5 Jacobi (1925: 52) en los informes de los actos de la Dirección General 1907-1920.
6 Führer durch die königlichen Sammlungen zu Dresden [Guía de las Colecciones Reales de 

Dresde] 1910, 79.
7 En 1900, el Reino de Benín fue incorporado al protectorado británico “Nigeria del 

Sur”, que fue declarado en 1914, junto con el protectorado “Nigeria del Norte”, 
colonia británica de Nigeria.



235¿TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”?

hicieron sensación y provocaron irritación. Habían sido llevadas por los 
británicos en 1897 después de la conquista colonial del Reino de Benín 
como botín de guerra. La suposición inicial de que los creadores de estas 
obras de alta calidad artística no podían ser maestros africanos pronto fue 
refutada gracias a las investigaciones de Felix von Luschan (1854-1924) 
(Luschan 1901: 13-14). Entre 1898 y 1904, el mecenas más importante 
del Museo Etnográfico de Dresde, Arthur Baessler (1857-1907), un hijo 
de industriales quien provenía de Glauchau en Sajonia, hizo posible la 
adquisición de una colección de obras de arte de Benín para ese enton-
ces ubicada en Londres. Entre las obras se encontraba la previamente 
comentada figura de una aleación de cobre que representa un portugués 
portando armas. Estos y muchos otros notables testimonios artísticos y 
artesanales provenientes de todos los continentes que fueron exhibidos 
en Dresde, ampliaron la visión del mundo y asombraron. Sin embargo, 
los complejos trasfondos de los extensos conjuntos de objetos de uso 
cotidiano y obras de arte en los museos, que apuntaban a relaciones de 
poder económico y político completamente desiguales, apenas fueron 
reflejados. No obstante, estas relaciones de poder desiguales se manifes-
taban no solo a nivel global, sino también a nivel regional, a vísperas de 
la Primera Guerra Mundial, en Europa, preparando así el terreno para 
profundas convulsiones sociales.

También fue la época de la “reforma de vida” (Lebensreform), 
que demostraba por medio de los conceptos claves “naturaleza”, “ser 
humano” y “comunidad” una actitud socialmente abierta y de afirma-
ción a la vida. Surgieron modelos de vida alternativos e idealizados en 
busca de una cercanía con la naturaleza, de lo simple y lo primigenio, 
como contraproyecto a la vida en un mundo tecnológico, que despla-
za a la naturaleza y que cada vez fue percibido como más inhumano. 
Conceptos estéticos y de diseño completamente nuevos debieron ser 
alineados con los nuevos modelos de vida. Cuando en 1909 y 1910, 
Ernst Ludwig Kirchner (1880-1938) visitó el Museo Etnográfico en 
el Palacio Zwinger de Dresde, se quedó fascinado tanto por las figuras, 
símbolos y signos casi abstractos y caricaturescos ubicados sobre las 
vigas del techo de una casa de hombres de las islas oceánicas de Palaos, 
como por las esculturas y paneles de relieve, realizados en una extraña 
secuencia de movimientos o en un aparentemente significativo diseño 
espacial y de perspectiva, del Reino de Benín en el África Occidental. 
Con eso, el Museo Etnográfico de Dresde se convirtió en un escenario, 
laboratorio de arte y taller, en donde cada año se alojaban decenas de 



236 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

estudiantes de arte y artistas8 y en donde algunos de ellos se intere-
saban, con un espíritu de vanguardia, por un nuevo “arte mundial” 
por descubrir. Fueron sobre todo los jóvenes artistas reunidos en el 
grupo de arte expresionista Brücke (Puente), al que pertenecía también 
E. L. Kirchner, quienes, en las formas experimentales de expresión, 
estimuladas por otras culturas, no buscaron soluciones armoniosas, 
sino rupturas. Los testimonios culturales del mundo y su repositorio 
en Dresde se convirtieron en un campo experimental para nuevas y 
abstractas formas de expresión artística.

En esta discusión creativa sobre los conceptos de vida a inicios del 
siglo XX se vislumbraba el cambio social. Pero sólo unxs pocxs contempo-
ránexs lograron lo que E. L. Kirchner y otrxs expresionistas consiguieron 
mediante el arte, es decir, en el análisis de su entorno de vida y en esta 
reflexión en el propio ser, llegar más allá de una percepción puramente 
formal para encontrar una cierta esencia del ser humano y de la vida, una 
esencia que une por igual a todos los seres humanos del mundo. En esta 
experiencia y acercamiento, Kirchner desplegó un talento que se asemeja 
al del creador de los originales artísticos no europeos y le permite construir 
un “puente” para una comprensión cultural alternativa de lxs otrxs (Dolz 
2018: 149). El proceso de creación activa de conocimiento de Kirchner, 
integrado en los conceptos del espíritu de la época, está ligado necesaria-
mente a una práctica de representación más abierta y menos jerarquizada 
de las culturas de la humanidad, bajo la dirección de Jacobi a inicios del 
siglo XX. Desde la perspectiva actual, reconocemos la ambivalencia y las 
limitaciones de las percepciones, valoraciones y actitudes en medio de una 
constelación de poder global profundamente dividida. Sin embargo, no 
se debe olvidar que en este contexto temporal –a vísperas de la Primera 
Guerra Mundial– también existieron motivaciones y actitudes humanistas 
en la discusión sobre los desafíos de la sociedad.

Sin embargo, la creciente atención de algunos artistas dresdenianos 
–que fueron vistos con escepticismo en la esfera pública– hacia los objetos 
culturales extranjeros exhibidos en el museo y su novedosa percepción, 

8 En los informes anuales de 1909 y 1910 de las Colecciones Reales de Arte y Ciencia 
en Dresde se enumeran un total de 272 personas que realizaron estudios artísticos 
fuera del tiempo de visita. Las horas de visita pública solo estaban disponibles en 
las mañanas. Con poco menos de 90.000 visitantes, el Museo Etnográfico en el 
Zwinger ocupó en 1910, al igual que en años anteriores, el segundo lugar después 
de la mundialmente famosa Gemäldegalerie (Galería de Arte) de Dresde (Bericht 
1908 y 1909: 35; Bericht 1910 y 1911: 48; Vorbericht über die Jahre 1910/11: VIII).



237¿TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”?

no repercutió en la presentación de áreas culturales geográficas de África, 
América, Asia, Oceanía y Europa, que fueron expuestas en una abundancia 
abrumadora. Cuando en 1913 un joven científico con formación antro-
pológica, etnológica, lingüística y geográfica comenzó su trabajo en el 
Museo de Dresde, se abrió una puerta a una visión cultural más compleja 
y diferenciada. El proyecto de vida de Bernhard Struck (1888-1971) con-
sistió en el estudio de los orígenes antropológicos e histórico-culturales de 
África, sus transformaciones y su importancia para la historia universal de 
la humanidad. Struck fue un alumno de excelencia de Felix von Luschan 
y fue el primero en ocuparse de la colección de arte de Benín de Baessler. 
El joven Struck se propuso mejorar los sistemas existentes de organización 
y clasificación, que tenían el objetivo de aislar “culturas primitivas” en 
base de componentes antropológicos y material-culturales. El enfoque 
teórico de Leo Frobenius (1873-1938) sobre los “círculos culturales” 
(“Kulturkreise”) subyacentes a esta perspectiva debía ser perfeccionado 
por los representantes de la Escuela Histórica Cultural en Alemania y 
Austria a través de la elaboración de varios esquemas y ahora también 
revisado por Struck sobre la base de las colecciones de Dresde. En los 
años 20 y 30 del siglo XX, las colecciones etnológicas conformaron un 
campo excepcional de experimentación científica, en el que, sin embargo, 
se tomó un rumbo cuestionable. Se quería proporcionar evidencia de que 
a partir de las culturas del mundo, surgidas por difusión, superposición y 
mezcla, podían extraerse unas bases originarias. La atención no se centró 
en las similitudes del desarrollo humano y cultural, sino en las diferencias, 
para poder llegar a evaluar y justificar desarrollos civilizatorios gradual-
mente diferentes sobre la base de características raciales supuestamente 
heredadas. El tercer espacio, el intermedio, ya entendido por Frobenius 
como una especie de aculturación en las fronteras y difusión,9 fue visto, a 
pesar de estar científicamente constatado, como un estado “antinatural”, 
que no podía ser útil para la exploración de los orígenes, pero tampoco 
deseable para el futuro desarrollo de la humanidad. Struck optó por un 
enfoque de vincular de manera multidisciplinaria las vastas cantidades 
acumuladas de datos con el fin de hallar correlaciones entre hechos 
físico-antropológicos, etnohistóricos, histórico-lingüísticos, geográficos 
y material-culturales. De esta manera logró, por primera vez en la ciencia 
europea, demostrar la contribución histórica propia de los desarrollos 

9 Frobenius (1898: 203) habla de “amplias zonas de transición” de las culturas y su 
mezcla.



238 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

culturales y artísticos locales en África, como en el Imperio de Benín, y 
al mismo tiempo unir la historia local de una cultura sin escritura con 
la historia regional y global (Struck 1923). Por otra parte, Struck, con 
su compromiso con África y su meticuloso arraigamiento en los hechos, 
lo cual le hacía tomarse por científicamente incorruptible (Drost 1971), 
contribuyó, como muchos otros científicos de su época, a manifestar una 
construcción cultural pseudocientífica y racista que, en el entorno político 
discriminatorio y cada vez más radical en la Alemania de aquel momento, 
allanó el camino para una ideología y una política que cuestionaba todos 
los logros humanistas de entonces.

A pesar de la ruptura histórica radical en la era del Nacionalsocialis-
mo y de la Segunda Guerra Mundial, el 90 por ciento de las colecciones 
del Museo Etnológico de Dresde pudieron salvarse del infierno de la 
guerra de 1945 y, tras varios años de soluciones provisionales, fueron 
transferidas en 1956 a la nueva ubicación en el Palacio Japonés. Después 
de muchos años de pequeñas exposiciones itinerantes en clubes y casas 
culturales en Dresde y sus alrededores, en 1977 se inauguró por primera 
vez una exposición grande en algunas salas reconstruidas del Palacio 
Japonés que había sido devastado por la guerra. Este evento abrió un 
nuevo capítulo. Comenzó con una exposición invitada de Leningrado: 
“Pueblos de la Unión Soviética – Cultura y estilo de vida”.

Se buscaba cambiar la identidad de la etnología de la República 
Democrática Alemana (RDA), dejando atrás los enredos coloniales de 
esta ciencia. El colonialismo y el racismo debían ser superados de una 
vez por todas, siendo la tarea del Estado socialista alemán apoyar a los 
movimientos de liberación nacional en el mundo. A fines de la década 
de 1960, con el colapso político del sistema colonial, la etnología y la 
antropología cultural y social también fueron sometidas a una revisión 
crítica en todo el mundo.

A través de la especialización regional y temática en diversas insti-
tuciones, la etnografía de la RDA se preparó para una amplia gama de 
tareas con el fin de ser consultada sobre cuestiones económicas, sociales, 
religiosas o legales. El museo etnográfico tuvo un papel no menos impor-
tante en este contexto. Los dos principales museos de este tipo en la RDA, 
en Leipzig y Dresde, fueron designados como museos especializados 
con el estatus de centro de investigación. Se consideró necesario armar 
colecciones de museos como evidencia del desarrollo cultural humano 
para disponer de material de exposición, enseñanza e investigación. Y, 
desde una perspectiva contemporánea, a menudo reducida de la etnología  



239¿TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”?

y los museos etnológicos, nos asombramos de que ya se constataba: 
“Cada vez más, estos documentos culturales se almacenan y exponen 
en sus países de origen, y se crean museos nacionales que resumen de 
manera representativa los logros culturales de sus países” (Treide 1965: 
13). ¡Y esto en el año 1965! La preservación y exploración de la posesión 
cultural material y de la creación artística debían contribuir a la creación 
de la conciencia nacional en los jóvenes Estados nacionales (ibíd.). En 
los años 60 y principios de los 70, se implementaron estos objetivos en 
cooperación con socios de aquellos países que habían optado por un 
camino de desarrollo socialista. Parecía que la etnografía en la RDA había 
encontrado un camino libre de la colonialidad: “La educación humanista, 
que facilita el entendimiento entre pueblos y la valoración de la cultura 
hasta de los pueblos más pequeños, es una preocupación que une a los 
museos y visitantes” (Guhr & Neumann 1982: 7).

Pero, ¿cuál era la orientación científica? Todavía en la década de 
1960, el descolonizado instituto etnológico de la Karl-Marx-Universität 
(Universidad Karl Marx) de Leipzig era, impregnado por el espíritu 
anticolonial y antirracista de Julius y Eva Lips, una institución de 
enseñanza e investigación relativamente abierta, que podía abordar 
todas las teorías etnológicas entonces establecidas. Al momento de 
la tercera reforma de la educación superior de 1968, ya no se podía 
negar la restricción del pensamiento liberal en el Julius-Lips-Institut 
für Völkerkunde und vergleichende Rechtssoziologie (Instituto Julius 
Lips para la Etnología y la Sociología del Derecho Comparativa) de 
Leipzig, que pasó a llamarse así desde 1950, el año de la muerte de 
Julius Lips. En 1968, fue incorporado al Instituto de África-Medio 
Oriente10 de la universidad y fue forzado a inclinarse completamente al 
marxismo-leninismo. La orientación científica y el análisis cultural de la 
etnografía/etnología se desarrollaban ahora sobre una base filosófica del 
materialismo dialéctico e histórico. A partir de 1970, se intensificaron 
los encuentros científicamente desafiantes con los institutos soviéticos 
en Leningrado y Moscú, que estaban desarrollando los fundamentos 
teóricos de la política nacional soviética. El enfoque del Instituto de 
Leipzig en la antropología legal y económica y los fenómenos sociales 
relacionados a esto en las sociedades sin Estado (Treide 2012: 33), se 
extendió a los temas y conceptos del desarrollo de la cultura y el etnos 

10 El nombre exacto era Sektion für Afrika- und Nahostwissenschaften (Sección para 
Estudios de África y Medio Oriente).



240 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

(Treide 2012: 65), en los que la política marxista-leninista de naciona-
lidades desempeñó un papel importante. Se prestaba especial atención 
a la construcción de la nación en los países liberados del colonialismo. 
Para este proceso, las cuestiones teóricas de etnos y etnicidad en su 
relación dialéctica con la cultura (Bromlej 1977: 45-72) debían tratar-
se con mayor intensidad y vincularse al campo de la enseñanza sobre 
“cuestiones básicas del movimiento de liberación nacional”.11 En medio 
de una nueva agitación social, la etnografía, ahora orientada ideológi-
camente hacia el marxismo-leninismo, se instrumentalizó una vez más 
para contribuir a la implementación de “nuevas condiciones sociales”. 
Pero la restricción absoluta de la investigación etnográfica y etnológica 
a esta ideología, los límites ideológicos y políticos impuestos por ella, los 
crecientes problemas de las prácticas de vida durante la Guerra Fría, pero 
también la inestabilidad política internacional, impactaron fuertemente 
el desenvolvimiento de los ideales humanistas tanto para la generación 
de conocimientos como para los proyectos cooperativos entre museos 
con los jóvenes Estados nacionales, e incluso los detuvieron.12

La generación de etnólogxs de los años 80 en la RDA estaba limitada a 
la investigación cultural, étnica y colonial histórica, ya que prácticamente 
no existían opciones de viaje o no se cumplían los requisitos políticos. 
Además de la investigación histórica, el enfoque principal en los museos 
era preservar las colecciones y transmitir el conocimiento etnológico a una 
audiencia que estaba igualmente limitada en viajes y, por ello, aún más 
interesada en otros países y culturas. Como escaparate de la diversidad 
cultural del mundo, el Museo de Etnología en la década de 1980 atraía 
muchísimxs visitantes de Dresde, pero apenas pudo informar sobre pro-
cesos actuales y realidades complejas. La mayoría de las exposiciones se 
limitaban a aspectos histórico-culturales o artísticos. Después del fracaso 
del orden social socialista, también llegó el fin de la etnografía de orienta-
ción marxista-leninista, cuyas tareas anteriores se anularon por completo, 
con excepción de la etnografía del museo. Sin embargo, las colecciones 
etnográficas permanecieron allí, y permaneció también la idea de utilizar 
estos testimonios culturales imperecederos para contar la diversidad de la 

11 En la década de 1970, cientos de dirigentes de movimientos africanos y árabes de 
liberación estudiaron en el Instituto de África-Medio Oriente en Leipzig, incluidos 
varios en el Instituto Lips, para prepararse para construir sus Estados nacionales. 

12 En ese período hubo estancias de trabajo y conexiones de colegas del Museo de 
Dresde con países como Cuba, Chile, Vietnam, India, Etiopía y Tanzania, con los 
que la RDA tenía acuerdos culturales.



241¿TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”?

vida, las diferencias y similitudes culturales, la polarización y el entrelaza-
miento, y para hablar sobre la comprensión y la comunicación.

El Museo de Etnología de Dresde, ese sigue siendo su nombre ac-
tual, ha llegado al 2019, siendo hoy por hoy parte de una asociación de 
todos los museos etnográficos sajones,13 que por su parte es integrada 
en las Staatliche Kunstsammlungen Dresden (Colecciones Estatales de 
Arte de Dresde). Actualmente, no hay ninguna exposición en Dresde, 
sino un edificio moderno y funcional creado en 1999 para la conser-
vación y la investigación de las colecciones, un archivo de las culturas 
del mundo, visitado y apreciado cada año por numerosxs científicxs, 
estudiantes y personas interesadas de todo el mundo. Se trata del uso de 
la información acumulada durante siglos sobre las culturas del mundo, 
conservada en forma de evidencia material, textos y fotografías en los 
archivos del museo. A lo largo de los últimos 30 años tras el cambio 
político, se establecieron contactos con museos y personas en todo el 
mundo, intentando superar diversas fronteras: geográficas, ideológicas, 
científicas y culturales. El intenso trabajo para la apertura del museo hacia 
nuevas perspectivas repercutió en el círculo relativamente pequeño de 
contemporánexs interesadxs, pero ya no en el público en general. Esta 
reflexión integral llevó al equipo del museo a volver a las tareas centrales 
y a reconocer el espacio de acción particular que tienen los museos den-
tro del tejido social. Nos lleva al objeto cultural, que Hans-Peter Hahn 
describe muy acertadamente como a la vez extraño y familiar, como 
algo cotidiano en una inserción contextual amplia (global) y como algo 
especial y único debido a su diferencia cultural. Transmite mensajes, 
despierta dudas y asombra por su ambigüedad (Hahn 2017: 65), que se 
despliega en un tercer espacio y se transforma constantemente.

Pero, ¿qué papel juega hoy el soldado de bronce del antiguo Reino 
de Benín en Nigeria mencionado al principio? Hace ya siglos, la figura 
de un “portugués” con atuendo histórico y armas de fuego históricas en 
su contexto africano personificó un ser híbrido que en su forma extraña y 
diseño atípico abrió puertas a otras esferas del Reino de Benín y al mismo 
tiempo representaba un mundo amenazantemente ajeno. En el contexto 
cultural de Benín, esta imagen del forastero armado sirvió para mediar 
entre este mundo y el más allá y figuró como símbolo de prestigio, poder 

13 Pertenecen a la Asociación de Colecciones Etnográficas Estatales en Sajonia, además 
del Museo de Etnología de Dresde, el Museo de Etnología GRASSI de Leipzig y el 
Museo Etnológico de Herrnhut.



242 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

y protección (Dolz 2007: 450-452). Pero siempre ha sido también una 
expresión material de la conexión entre el mundo de Benín y el mundo 
europeo, y hoy es testigo de un pasado común en conflicto. Es por eso 
que el intercambio en el Benin Dialogue Group, que ha estado operando 
durante muchos años, es una manera de lidiar productivamente con la 
historia colonial. Desde 2010, los temas de mayor actualidad en torno 
al tratamiento y el futuro de las colecciones coloniales en los museos 
occidentales han reunido a expertxs en museos y responsables políticxs 
de Europa y Nigeria para discutir, en el caso concreto de Benín, “new 
cultures of collaboration, the sharing of collections and quest of res-
titution” y para trazar caminos conjuntos para la preservación de un 
patrimonio africano sin igual.14 Desde entonces, el Benin Dialogue Group 
ha crecido constantemente y hoy en día incluye muchas colecciones 
europeas, además de importantes instituciones nigerianas.

En este sentido, las colecciones etnográficas en Dresde y Leipzig se 
encuentran hasta el día de hoy en el intersticio, en un desafiante y sensi-
ble tercer espacio, entre un pasado lleno de vicisitudes, pero también de 
aprendizajes, y un futuro abierto que ofrece una gran oportunidad para 
que diferentes actores con diversas perspectivas puedan encontrarse e 
intercambiar ideas y opiniones. Pues son las relaciones entre las personas 
de todas las culturas, como las intenciones de lxs etnólogxs y el personal 
de museos, las que se transmiten a través de los objetos culturales.

Perspectiva

Los museos etnográficos, similar a los museos de historia del arte, si-
guen siendo los lugares que más reflejan los períodos de transición en la 
historia humana y, más aún, documentan estas fases difíciles de la vida, 
a menudo destructivas, reemergentes, deficientes o creativas alrededor 
del mundo. Informan sobre la particularidad y universalidad de la huma-
nidad desde una perspectiva glocal, es decir, engloban necesariamente 
los pensamientos de Achille Mbembe mencionados al inicio, de tener 

14 A iniciativa de la entonces Custodia de África del Museo Etnológico de Viena, 
Barbara Plankensteiner, expertxs de importantes colecciones europeas de Benín se 
reúnen desde 2010 con políticxs culturales nigerianxs y representantes de la casa 
real de la ciudad de Benín para explorar las posibilidades de cooperación. En 2013, 
se acordó el primer Benin Plan of Action en la ciudad de Benin y desde entonces la 
cooperación se ha intensificado continuamente.



243¿TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”?

presente múltiples “formaciones de la conciencia universal”. Apenas 
existe otra institución de condensación cultural con la tarea y la función 
de continuamente visualizar la cultura y, por lo tanto, hacerla perceptible 
y experimentable para el individuo, que pueda lograr aquello.

Desde una perspectiva interna de la etnología hoy fuertemente criti-
cada, cuyxs representantes se han sentido siempre como transfronterizxs 
culturales y a veces incluso psíquicxs debido a su intenso trabajo con lxs 
otrxs, siempre se ha logrado también construir puentes a través de supues-
tas fronteras. Pero parece que finalmente ha llegado el momento de que 
estos esfuerzos sean escuchados no solo en un espacio cultural limitado, 
sino también en un amplio nivel político, incluso cuando muchas veces se 
pretende que se tuvieran que reinventar todas esas experiencias, investi-
gaciones y conocimientos compartidos, todas esas maravillosas relaciones 
y entendimientos humanos. Para el museo etnográfico o etnológico o 
del nombre que sea con una orientación global, esto significa que está 
predestinado, también por su historia delicada, para continuar abordando 
los procesos en un tercer espacio dinámico, inestable y completamente 
abierto, para soportar estos procesos, documentarlos, y enfrentarlos de 
manera pasiva (para observar) y activa (para crear). Como uno de los ma-
yores desafíos de la actualidad puede considerarse la “poscolonia” descrita 
por Achille Mbembe (2016: 305), quien entiende esta “fase de ruptura” 
como una época de anidación, como un “espacio de crecimiento salvaje, 
que no solo consiste en desorden, azar e irracionalidad; que tampoco es 
insondable e inmóvil, sino que emerge de una especie de arrebato violento 
y de su manera de sintetizar el mundo” (énfasis de la autora).

La historia agitada de los museos con colecciones culturales y artís-
ticas de todo el mundo (también en Sajonia), si bien ignorada durante 
mucho tiempo, es una historia de giros, o turns, en contextos globales. 
Con el nuevo despertar de la conciencia pública de valorar una pluralidad 
equitativa, incluso si ésta es aun mediada por una realidad muy dinámica, 
compleja, necesaria y, aun así, paradójica de las autoafirmaciones étnicas 
y nacionales, son sobre todo los museos que deberían ser entendidos y 
promovidos como centros de la memoria cultural global y de la visión 
cultural conjunta de la humanidad, ya sea que se localicen en Dakar, 
Nueva York, Londres, Beijing, Abu Dhabi, Berlín o en Dresde y Leipzig. 
No hay un sustituto adecuado para esta confrontación global necesaria 
en la esfera pública, que requiere sus espacios locales, incluso si es a 
manera de un tercer espacio, en el intersticio entre el ayer y el mañana, 
entre aquí y allá, tanto en el microcosmos como en el macrocosmos.



244 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

Esto también implica pensar con la identidad, la particularidad y la 
diferencia, porque esto es necesario en el camino hacia la autodetermi-
nación y el reconocimiento. Lo que se aplica en la práctica a personas, 
grupos étnicos y naciones también podría aplicarse a la identidad y al 
reconocimiento público de los museos como repositorios históricamente 
constituidos y entrelazados que, a pesar de las frecuentes restricciones 
administrativas, financieras y políticas, siguen peleando activamente 
(teniendo en cuenta la advertencia de Achille Mbembe con respecto a 
la humanidad) por: considerar la diferencia solo como un momento de 
un proyecto integral: “el proyecto de un mundo por venir, un mundo 
por delante cuyo destino es universal; un mundo liberado de la carga 
de la raza y el resentimiento” (Mbembe 2017: 332). Hablando por los 
museos, sin importar en qué lugar del mundo estén arraigados, cabe 
añadir que la conservación y el uso del conocimiento congregado en 
ellos, sobre todo en forma material –a lo mejor utópicamente imaginado 
libre de reclamos de propiedad y posesión– están en nuestras manos y 
son nuestra responsabilidad compartida. 

Bibliografía

Bassani, E.
2005 Arts of Africa. 7000 years of African Art, Ausst.-Kat. 

Grimaldi Forum Monaco.
Bhabha, H. K.
2016 Über kulturelle Hybridität. Tradition und Übersetzung. 

Turia + Kant, Wien/Berlin.
Bromlej, J. V.
1977 Ethnos und Ethnographie. En: Veröffentlichungen des 

Museums für Völkerkunde zu Leipzig 28, Berlin.
Dolz, S.
2007 Portugiese. En: Plankensteiner, B. (ed.): Benin. Könige 

und Rituale. Höfische Kunst aus Nigeria, Ausst.-Kat. des 
Museums für Völkerkunde Wien. Wien.

2010 Blashorn mit Figur – Sapi-Portugiesisches Elfenbein. En: 
Kolb, K.; Lupfer, G. & Roth, M. (eds.): Zukunft seit 1560. 
Die Ausstellung. Von der Kunstkammer zu den Staatlichen 
Kunstsammlungen Dresden, pp. 66-70. Deutscher 
Kunstverlag, Berlin/München.



245¿TRANSITANDO EN EL “TERCER ESPACIO”?

2017 The Foreign in the Familiar or the Other in the Own. Africa 
and Images of the Other in the Dresden State Art Collections. 
Boletín de Arte, Universidad de Málaga 38: 21-34.

2018 Ernst Ludwig Kirchners Begegnungen mit dem Fremden. 
En: Beisiegel, K. (ed.): Ernst Ludwig Kirchner. Erträumte 
Reisen, Ausst.-Katalog Bundeskunsthalle. München/
London/New York: 137-161.

Drost, D.
1971 Nachruf auf Prof. Dr. Bernhard Struck, gehalten anlässlich 

der Trauerfeier am 13. Oktober 1971 in Jena, Archiv des 
Museums für Völkerkunde Dresden, Nachlass Struck.

Frobenius, L.
1898 Der westafrikanische Kulturkreis. En: Petermanns 

Mitteilungen aus Justus Perthes’ Geographischer Anstalt, 
Gotha 44: 193-204; 265-271.

Generaldirektion der Königlichen Sammlungen (ed.)
1910 Führer durch die Königlichen Sammlungen zu Dresden, 

décima edición.
Guhr, G. & Neumann, P. (eds.)
1982 Ethnographisches Mosaik – Aus den Sammlungen des 

Staatlichen Museums für Völkerkunde Dresden. Berlin.
Hahn, H. P. (ed.)
2017 Ethnologie und Weltkulturenmuseum. Positionen für eine 

offene Weltsicht. Vergangenheitsverlag, Berlin.
Hart, W.
1995/6 Steinrelief, Sierra Leone. En: Phillips, T. (ed.): Afrika. Die 

Kunst eines Kontinents, pp. 468-470. Prestel, München / 
New York,.

Jacobi, A.
1925 1875-1925. Fünfzig Jahre Museum für Völkerkunde zu 

Dresden. Berlin/Dresden.
Luschan, F. v.
1901 Die Karl Knorrsche Sammlung von Benin-Altertümern 

im Museum für Länder- und Völkerkunde in Stuttgart. 
Sonderdruck aus Jahresbericht des Württ. Vereins für 
Handelsgeographie. Stuttgart.

Mbembe, A.
2016 Postkolonie. Zur politischen Vorstellungskraft im 

zeitgenössischen Afrika. Turia + Kant, Wien/Berlin.



246 GLOBAL TURNS, DESCOLONIZACIÓN Y MUSEOS

2017 Kritik der schwarzen Vernunft. Suhrkamp, Berlin.
Müller-Funk, W.
2016 Transgression und dritte Räume: Ein Versuch, Homi 

Bhabha zu lesen. En: Bhabha, H. K.: Über kulturelle 
Hybridität. Tradition und Übersetzung, pp. 79-88. Turia + 
Kant, Wien/Berlin.

Struck, B.
1923 Die Chronologie der Benin-Altertümer. Zeitschrift für 

Ethnologie 55: 113-166.
Syndram, D.
1999 Die Schatzkammer August des Starken. Von der 

Pretiosensammlung zum Grünen Gewölbe. Seemann, 
Leipzig.

Treide, D.
1965 Was will die Völkerkunde? En: Völkerkunde für jedermann, 

pp. 9-13. Haack Gotha, Leipzig.
2012 Erlebte Ethnologie. Ein Rückblick auf die Geschichte der 

Universitäts-Ethnologie en Leipzig 1951-1993. Ed. por B. 
Treide. Reichert, Wiesbaden.

Documentos de archivo

Akten der Generaldirektion der Sammlungen für Kunst und Wissenschaft 
zu Dresden 1907-1920, Nr. 18915: „Die Neugestaltung der Dresdner 
Sammlungen“, Sächsisches Staatsarchiv, Hauptstaatsarchiv Dresden.

Bericht über die Verwaltung und Vermehrung der Königlichen 
Sammlungen für Kunst und Wissenschaft in Dresden während der 
Jahre 1908 und 1909 mit Vorbericht über die Jahre 1910/11, sowie 1910 
und 1911, Druck Meinhold & Söhne, Königliche Hofbuchdruckerei, 
Dresden.

Inventarium über die Indianische Cammer, aufgerichtet von Christian 
Hader 1684, Staatliche Kunstsammlungen Dresden.


