


© De la obra: Los autores y las autoras
© De la edición: Editorial UNSJ

© De las fotografías: Claudio Revuelta (claudiorevuelta@gmail.com)
     Tapa: Las manos de la tierra (Campanas, Dpto. Famatina)
     Contratapa: Don Goyo Amauta (Tres Piedras, Sierra de Famatina)

Impreso en Argentina.

Permitida su reproducción parcial citando debidamente la fuente y 
notificando a la Editorial

Editorial UNSJ
Mitre 396 (este) - CP 5400 - San Juan
(0264) 4295096 / 5097 / 5104
editorial@unsj.edu.ar

Facebook: editorial.unsj
Instagram: @editorial_unsj
Twitter: editorial_unsj

Cartografía de conflictos en territorios indígenas del Cuyum : Región de 
Cuyo, Argentina / Carina Jofré ... [et al.]. - 1a ed. - San Juan : Editorial 
UNSJ, 2022. 670 p. ; 23 x 16 cm.

 ISBN 978-987-8395-32-6

1. Ordenamiento Territorial. 2. Conflictos Sociales. 3. Pueblos 
Originarios. I. Jofré, Carina.

CDD 305.898



Ivana Carina Jofré (ed.)

Ivana Carina Jofré
Diana Lenton
Jimena Andrieu
Aldana Calderón Archina
Julieta Carmona Crocco
Patricia Dreidemie
Fabio Galdeano
M. Gema Galvani Gelusini
Mario García Cardoni
Graciela Edith García Crimi
Flavia Erica Gasetúa
Virginia Miranda Gassull
Nadia Celia Gómez
Heliana Gómez Carrizo
Nadia González Pellizzari

Germán Erie Hellwig
Teresa Hiramatsu
María Leticia Katzer
Pedro Luna
Julieta Magallanes
Mariana Martinelli
Diego Montón
Rodrigo Palmili
Carina Peletay
María Celeste Romá
Leticia Saldi
Ramón A. Sanz Ferramola
Juan Scaglia
Roberto Isaac Scherbosky
Raúl Esteban Tapia





Dedicado a todas las abuelas, abuelos, ancestras y ancestros 
que marcaron con su rastro nuestro camino. 

En sus huellas hoy nos reconocemos 
y también curamos nuestro destino”. 

Dedicado a la ex Vicerrectora de la UNSJ, Mónica Coca.

Mónica, camina hacia a tus ancestras y ancestros, 
transita a otra vida, donde nos seguirás acompañando,
porque tu huella no se detiene... ¡Takiyiwe! 
¡Mónica, hermana, buen Camino!”

(Fragmento del Comunicado del Consejo Asesor Indígena 
de la UNSJ, ante la partida de la Vice Rectora Monica Coca. 
San Juan, 7 de diciembre 2020)





Prólogo	 11
Diana Lenton

Introducción	 21
Ivana Carina Jofré 

Sección I
Conflictos que involucran 

a las formaciones de etnicidades indígenas 
y a las formaciones de alteridad

Capítulo 1
Reflexiones sobre los mitos provinciales de la subalternidad: 	 59
el desierto, la pobreza y huarpidad apolítica en cuestión
Leticia Saldi

Capítulo 2
La etnicidad como “acontecimiento”: una etnografía 	 93
de las trayectorias de subjetivación y des-comunalización 
étnica huarpe en Mendoza y San Luis
Leticia Katzer 

Capítulo 3
Lxs otrxs en nosotrxs:	 109
alteridad huarpe-ranquel en la “inclusión” puntana 
María Celeste Romá y Ramón A. Sanz Ferramola

Índice



Capítulo 4
Identidades hegemónicas y alteridades imposibles: 	 139
una etnografía sobre las formas de ser mapuche 
y pehuenche en la actualidad mendocina
Julieta Magallanes

Capítulo 5
Hacer comunidad en territorios de sacrificio 	 161
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

Sección II
Conflictos territoriales y propiedad indígena comunitaria

Capítulo 6
Territorios indígenas, tetak pekne (madre tierra) 	 205
y un choque de cosmovisiones atravesado por el derecho
Nadia Celia Gómez

Capítulo 7
Violaciones de la Constitución Nacional 	 245
y Pactos Internacionales 
en la errónea aplicación de la Ley de Bosques
Roberto Scherbosky

Capítulo 8
Reconocimiento, reparación y expropiación: 	 261
alteridades huarpes y Estado en San Luis
Aldana Calderón Archina

Sección III
Conflictos por el agua y problemas de salud

Capítulo 9
Agua: acceso y calidad del recurso 	 283
en la Comunidad el Rincón (Territorio Sawa)
Raúl Tapia, Jimena Andreu, J. Scaglia, 
Julieta Carmona, y Mariana Martinelli



Capítulo 10
La cultura del agua: lagunas de Guanacache 	 315
y un sistema encadenado de responsabilidades incumplidas
Nadia Celia Gómez

Capítulo 11
Un acercamiento a las condiciones socioambientales, 	 351
a la salud oral y general de los pobladores 
de áreas no irrigadas de Lavalle (Provincia de Mendoza)
Mario García Cardoni, Graciela E. García Crimi, 
German Hellwig, Teresa Hiramatsu, Rodrigo Palmili, 
Nadia González Pellizzari, Fabio Galdeano 

Sección IV 
Conflictos en relación a las políticas 
de viviendas y economías populares

Capítulo 12
El proyecto de vivienda Waro Utuk en Lavalle 	 381
(Provincia de Mendoza)
Carina Peletay

Capítulo 13
Desafíos en torno a la soberanía alimentaria 	 399
en el marco del desarrollo del agronegocio en Mendoza
Diego Montón

Capítulo 14
Las estrategias socioeconómicas de las comunidades 	 421
Huarpes Millcallac (Departamento Lavalle, Mendoza). 
Virginia Miranda Gassull y Heliana Gómez Carrizo

Sección V
Conflictos referidos a las políticas patrimoniales y turísticas 

Capítulo 15
El regreso de nuestros/as ancestros/as al territorio: 	 451
Reflexiones sobre los archivos de la demanda warpe 
desde la mirada de sus protagonistas
Ivana Carina Jofré y Nadia Celia Gómez 



Capítulo 16
Jirones de comunidad: Clivajes de memoria viva 	 507
y permanencia campesina mestizo-diaguita 
en Valle Fértil (San Juan, Argentina)
Patricia Dreidemie

Capítulo 17
El “retorno de lo andino” en las políticas 	 539
de integración regional sudamericanas y su relación 
con el proyecto de patrimonialización del Qhapac Ñan
Ivana Carina Jofré 

Sección VI 
Conflictos en los sistemas educativos 

y políticas interculturales

Capítulo 18
Percepciones de alumnos/as warpes 	 597
sobre la lengua ancestral e identidad indígena en la escuela
María Gema Galvani Gelusini

Capítulo 19
Políticas Interculturales en la UNSJ:	 621
La creación del Consejo Asesor Indígena
Nadia Celia Gómez, Ivana Carina Jofré, y Pedro Luna.

Índice de Figuras, Cuadros y Tablas	 639

Sobre las autoras y los autores	 647

Evaluadores	 667



Sección V
Conflictos referidos 
a las políticas 
patrimoniales 
y turísticas 



507

Capítulo 
16 Jirones de comunidad 

Clivajes de memoria viva y permanencia 
campesina mestizo-diaguita en 
Valle Fértil (San Juan, Argentina)

Patricia Dreidemie

Mientras todos los otros proyectos se entregaron, 
el tiempo más lento ha permanecido, se mantiene 
en pie, se impregna en el paisaje que lo representa, 
corre escondido por los cauces profundos e ignotos 
de las sangres, y reaparece en la superficie de la 
conciencia como movimiento de la sociedad, ven-
ciendo la intervención colonial y su censura de las 
memorias. (Segato 2015, p.20)

Introducción 

Nuestro artículo se inscribe en una investigación etnográfica 
que se desarrolla en el Departamento de Valle Fértil y proyecta ex-
tenderse a Jáchal, en la Provincia de San Juan, Valle del Bermejo y 
los llanos riojanos, en la Provincia de La Rioja, siguiendo circuitos 
de movimiento regulares de pobladores locales. Se presenta aquí 
una primera aproximación exploratoria al campo. El trabajo se 
orienta bajo la intuición de que nos encontramos en una región que 
comparte pautas socioculturales vinculadas de modo dinámico con 
el devenir del Pueblo Diaguita, dado que es esta referencia ances-
tral la que señalan las familias que llevan varias generaciones en el 



508Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

lugar230. La presencia del pasado en el presente y la impresión de se 
trata de una región que se ha constituido como “zona de contacto” 
(Pratt, 1992) o “zona de frontera” (Barth, 1976; Doval, 2018) son 
permanentes en nuestro trabajo de campo. En este último sentido, 
las fuentes históricas nos informan sobre las diferentes disputas 
socio-políticas que han sucedido en el lugar entre diferentes lógi-
cas, órdenes del discurso y regímenes de verdad (Foucault, 1970, 
1973): primero en relación al enfrentamiento del orden colonial 
con el mundo indígena -de por sí, también plural- ; segundo, entre 
jurisdicciones dentro del mismo orden colonial dado que conforma 
“tierra de indios” que era disputada entre la Capitanía de Chile y la 
Gobernación de Tucumán en la época de los encomenderos; y final-
mente, hoy en día en un contexto de nuevas colonialidades marca-
do por procesos de patrimonialización y la primacía de emprendi-
mientos extractivistas -minería, ciencia y turismo-231. En cualquiera 
de estas dimensiones, es sin duda una región con un pasado y un 
presente extenso de colonizaciones cruzadas que ha desangrado y 
despojado a las poblaciones nativas.232

El discurso hegemónico presenta a Valle Fértil como una re-
gión “de gran atractivo turístico y minero por su riqueza natural” 
-fauna, flora, minerales, paisajes, cursos y depósitos de agua -, y de 
“alto interés científico paleontológico y arqueológico”, reconocida 
por la gravitación de los Parques Nacional de Talampaya, y Provin-
ciales de Ischigualasto y el Chiflón, que junto a sus áreas adyacen-
tes fueron declarados Patrimonio Natural de la Humanidad por la 
UNESCO en el 2000, y por el corredor que reúne varias reservas, 
en particular, las Reservas Naturales de Laguna Brava y Reserva de 

230 Varios estudios contextualizan la categoría “diaguita” en etnología, historia, arqueo-
logía, señalando los debates en torno a su origen, controversias y uso del término. En 
este artículo, optamos por adoptarla como etnónimo dado que es el modo como hoy 
se auto-adscribe la población que entiende compartir un pasado común en la región 
en el marco de un proceso (no lineal, pluridimensional y relativamente reciente) de (re)
emergencia de identificaciones indígenas.

231 Para un análisis crítico sobre los procesos de patrimonialización en San Juan, ver Jofré 
(2017).

232 La perspectiva adoptada de “zona de contacto” o “zona de frontera” tiene el objetivo 
de subrayar la dimensión relacional, que incluye la heterogeneidad y el conflicto, y no 
pierde de vista las relaciones dinámicas y asimétricas de poder social. Pratt define: “zo-
nas de contacto” como zonas donde “pueblos geográfica e históricamente separados en-
tran en contacto y establecen relaciones duraderas que usualmente implican condiciones 
de coerción, radical desigualdad e insuperable conflicto” (1992, p.26). 



509Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

Usos Múltiples de Valle Fértil. El 2000 fue claramente un punto de 
inflexión para las políticas del departamento de Valle Fértil. Hasta 
ese momento, los funcionarios presentaban al Departamento como 
“agrícola-ganadero, minero, y turístico”. A partir del año 2000, la 
fórmula la invierten: ahora lo presentan como “turístico, minero”, y 
en menor grado -y en decrecimiento rápido por la desatención de la 
problemática del agua- como “turismo agrícola-ganadero”. El pro-
ceso de turistificación y de patrimonialización ha ido in crescendo, 
al tiempo que las prácticas cotidianas de las poblaciones locales, en 
su mayoría rurales, van quedando prácticamente imperceptibles.

Como contrapunto, nuestra investigación viene relevando 
prácticas campesinas invisibilizadas, la mayoría vinculadas con la 
dimensión agrícola-ganadera tradicional, que recrean cotidiana-
mente estrategias de permanencia, con una tensa historia y signifi-
cación social, en la mencionada “zona de frontera”.

En simultáneo con procesos de patrimonialización de los recur-
sos naturales, paleontológicos y arqueológicos y la reificación del 
paisaje -con una clara orientación hacia la promoción del turismo 
-, frente a nuestra indagación nos encontramos con el desconoci-
miento generalizado sobre el pasado y presente indígena o mestizo, 
un importante vacío casi total de información respecto de la histo-
ria sociocultural de las comunidades locales, desmemoria comuni-
taria relativamente consensuada, silenciamiento de ciertos hitos de 
violencia física y simbólica. Por ejemplo, se advierte el borramiento 
de genealogías autóctonas y el reemplazo de apellidos familiares, 
e incluso, hoy en día la perdurable precarización respecto de la te-
nencia de la tierra, especialmente en las sierras, zonas cada vez más 
codiciadas por intereses foráneos233.

A partir de un primer trabajo de campo exploratorio realiza-
do en Valle Fértil, hemos observado que en este territorio donde 
se disputan jurisdicciones y controles, la población local mantiene 
prácticas rurales fuera de la mirada externa, valoradas como cli-
vajes de memoria familiar y comunitaria, de alta carga emocional, 
las que -tras un relevamiento bibliográfico y en base a numerosas 

233 Varios estudios refieren esta situación: por ejemplo, para nuestra área de estudio, Jofré 
(2013, 2014), Rodríguez Mamby (2018) y Garcés (2020); para zona cuyana Saldi, Wagner 
y Escolar (2014); en perspectiva nacional, Svampa y Viale (2014).



510Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

entrevistas- identificamos con antecedentes campesinos mesti-
zo-indígenas. Son prácticas comunalizantes (Brow, 1990 Anderson, 
1993) con relevancia en relación con una construcción particular 
de territorialidad (Grossberg, 1992), que se sostienen sobre rela-
ciones afectivas y, por lo tanto, construyen “espacios laborales afec-
tivizados” (Rossi y Canevaro, 2017), resistiendo los embates extrac-
tivistas del “corredor de los llanos”.

Dicho corredor está conformado por un sistema complejo y abi-
garrado de caminos y huellas; prácticas ganaderas como las marcas 
y juntas, o “rondas”, de ganado; el uso comunitario de aguadas y 
campos; particulares modos de colecta y control en la distribución 
del agua; la producción artesanal -también vinculada a la recolec-
ción y conservación de frutos, de agua, la trashumancia y la gana-
dería-; técnicas artesanales ancestrales; el circuito ritual de visitas 
y devociones entre las que hoy se conocen como capillas o parro-
quias; la ubicación y distribución de “puestos” en las diferentes lo-
mas; la dinámica de desplazamientos en el espacio -en particular, 
entre los valles y las zonas serranas, y entre las mismas sierras-; 
conocimientos etnobotánicos, ejercicios curativos, creencias, “bru-
jerías” y salamancas; la vigilancia del espacio -la ubicación estraté-
gica de refugios en lugares de alta visibilidad-, la marcación del te-
rritorio; algunas “profesiones” como la de rezadoras, rastreadores 
o camperos, entre otras.

La resiliencia silenciosa de estas prácticas de difícil relevamien-
to, dado que algunas se mantienen en secreto, o solo son referidas 
en el ámbito intrafamiliar, es además indicio de un entramado so-
ciocultural que rememora trayectorias, actores, preocupaciones, li-
najes, afectos, genealogías familiares, simbología y luchas iniciadas 
mucho tiempo antes de la conquista. En contraste con formaciones 
discursivas hegemónicas -científicas y sociopolíticas- que reprodu-
cen “narrativas discontinuistas” que deshistorizan a los sujetos, pre-
suponiendo el despoblamiento indígena de la región (Jofré, 2013), 
nuestro trabajo releva prácticas tradicionales comunitarias en tan-
to “índices de permanencia”, percibidas por los pobladores locales 
como “continuidad de la aboriginalidad” (Hill y Hill, 1986; Dreide-
mie, 2007 y 2011), es decir, como permanencia de las antiguas so-
ciedades que habitaron el territorio, y que hoy en día son recreadas 



511Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

a partir de sentidos de pertenencia y devenir propios, que “aún en 
jirones” movilizan tramas vinculares y afectos cotidianamente234.

Desde la antropología sociocultural nos acercamos a dichas 
prácticas examinando:

huellas de una forma de habitar que servirán como pistas para 
recuperar el vínculo con aquel proyecto de arraigo soberano en 
el espacio-tiempo de nuestros paisajes. Es lo que nos permite re-
tornar, reatar, recuperar el vínculo con el proyecto histórico de los 
pueblos clausurado por la colonialidad y la amnesia compulsiva 
impuesta a la población como modalidad de genocidio (Segato 
2015, p.20). 

En este sentido, nuestro trabajo corre “en clave de contienda”, a 
contramano de lo que hasta ahora nos ha dicho el discurso oficial: no 
se trata de pueblos extintos. En esta búsqueda reconocemos un an-
tecedente de relevancia y resonancia en la zona por su militancia: el 
trabajo de campo, investigaciones, reunión de material arqueológico 
-desarrollo incipiente de un museo - , y diseño de proyectos de inter-
vención territorial realizados por la Profesora María Luisa Costa, los 
que han quedado interrumpidos por su temprano e inesperado fa-
llecimiento. Muchos de sus materiales se encuentran aún inéditos235.

En sintonía con investigaciones de arqueología histórica sobre 
arte rupestre y fuentes etnohistóricas y etnicidades indígenas en la 
zona (Rolandi de Perrot et al. 2003; Cahiza 2013; Ocampo y Pastor, 
2017; Rodríguez Mamby, 2018; Boixadós y Larisgoitía 2020), los re-
sultados de nuestro trabajo de campo fortalecen la hipótesis de un 
territorio sociocultural común de base étnica en una geografía ex-
tensa, donde perduran redes familiares, genealogías y modos parti-

234 Según Brow (1990), todo sentido de pertenencia es fruto de una “comunalización”, 
es decir, de patrones de acción cuya forma específica está cultural e históricamente 
determinada.

235 Nos referimos al Museo Pachamalui, ubicado en la Villa San Agustín de Valle Fértil. El 
valor de las piezas ahí reunidas es inestimable y, a pesar de que la muerte de la autora 
sucedió ya hace 10 años (en 2010), aún las piezas no se encuentran estudiadas ni cata-
logadas. Es importante señalar que María Luisa Costa en sus últimos años asumió una 
posición diaguita en su discurso -abandonando las teorías de las identidades degenera-
tivas-, y trabajó activamente de un modo pionero y solitario para la recuperación de una 
identidad colectiva. En la villa la recuerdan como “La india”. El desinterés y desconoci-
miento de la población local, incluidos los gobiernos municipales y la academia, son 
signo del olvido y silenciamiento consensuados al que aludimos en el artículo.



512Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

culares de territorialización y demarcación de espacios, propieda-
des comunes, circuitos devocionales, fiestas populares, espacios de 
juego -carreras de caballos, mulares o galgos, circuitos de apuestas 
y desafíos-, cuidado comunitario de animales, técnicas artesanales, 
trayectorias y desplazamientos que se reproducen ancestralmente, 
lo que otorga sentido a un territorio altamente afectivizado, origi-
nario, mestizo, dinámico y vigente236.

¿Cómo se pasa de formaciones discursivas donde es necesario 
silenciar, invisibilizar y expresar la extinción de un pueblo -al que 
se subordina y explota- a un discurso que revaloriza lo étnico como 
atractivo turístico -lo mercantiliza- al tiempo que recupera fósiles y 
patrimonializa el territorio, lo objetiviza y privatiza? es la pregun-
ta que guía nuestro recorrido. El proceso de “turistificación” de la 
región, y en particular el implicado en el llamado “turismo étnico” 
propuesto para Valle Fértil nos inquieta. Las diferencias etnocultu-
rales -que se desconocen, en especial, en su dimensión ontológica- 
corren el riesgo de ser asimiladas al escenario hegemónico, y así 
otra vez violentadas, bajo este eufemismo, escondiendo y natura-
lizando asimetrías históricas y (sub)ordinaciones, y neutralizando 
cualquier posibilidad de transformación sociopolítica237.

A continuación, el texto reúne impresiones de la geografía y las 
pautas socioculturales de la zona tal como la fuimos conociendo, 
por recorrerla y por realizar entrevistas, y en base a un mar de con-
tradicciones percibidas, señalando prácticas que consideramos “cli-
vajes vivos de memoria comunitaria”. Cada una de ellas ameritará 
en el futuro investigaciones particulares. Sobre el conjunto, inten-
tamos identificar cuáles de estas prácticas son “vistas” y “aprove-
chadas” -y, en algunos casos, rearticuladas- por el proyecto turístico 
hegemónico actualmente, cuáles siguen siendo “invisibles” y cuáles 

236 En términos de Williams (1997), estos aspectos podrían ser considerados a la vez “re-
siduales” y “emergentes”, en tanto operan en una doble dirección: por un lado, reto-
man prácticas tradicionales que en el nuevo contexto funcionan como alternativas a la 
cultura dominante, adquiriendo nuevos significados, valores y sentidos; y, por el otro, 
encuentran vías de integración al orden dominante.

237 Garcés (2020), retomando una apreciación de Argentina Quiroga -autoridad espiritual 
Warpe- el día que “el proyecto de turismo étnico” se presentaba en el Departamento de 
Valle Fértil, señala lúcidamente el peligro del turismo étnico “sin comillas”. Retomo este 
mismo cuidado y distancia crítica en el presente artículo, siendo consciente también 
de que el aprovechamiento económico responde a necesidades que son importantes 
de atender.



513Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

son directamente desanimadas o silenciadas como proyecciones 
comunitarias en el contexto actual. Ciertas investigaciones sobre 
los archivos coloniales, donde se “filtran” las muy esquivas voces de 
los nativos, las investigaciones del arte rupestre y sobre “las rutas 
de los arrieros” resultan significativas para interpretar algunas de 
estas prácticas en relación con la persistencia (o no) de patrones 
regulares de estrategias territorializantes de base étnica. 

La periferia de la periferia

Investigaciones varias demarcan el territorio diaguita abarcan-
do un extenso territorio que comprendería el noroeste de San Juan 
-Jáchal y Valle Fértil- , La Rioja, Catamarca, parte de Tucumán y has-
ta el sur de Salta, y hacia el oeste, la región del Norte Chico de Chile. 
Según documentaciones de diferentes índoles e intereses, el tránsi-
to entre un lado y el otro de la actual frontera nacional fue un rasgo 
perdurable a través de los siglos en la región. En conjunto, se trata 
de un muy amplio territorio donde, ni en el pasado, ni el presente, 
podríamos hablar de una red social homogénea, ni describir rasgos 
socioculturales específicos sin realizar un violento ejercicio de sim-
plificación, esencialización y generalización sobre la compleja tra-
ma social, la diversidad de geografías, historias agrarias, dinámicas 
y vinculaciones238.

238 En La Rioja cuatro Comunidades Indígenas se reconocen como diaguitas e iniciaron un 
proceso de reconformación de su memoria. Según el listado de Comunidades Indíge-
nas con personería jurídica o personería en trámite que publica el Ministerio de Justicia 
y Derechos y Humanos, en Catamarca habría seis Comunidades Diaguitas registradas; 
en Tucumán, dieciséis; en Santiago del Estero diecinueve y en Salta treinta y ocho Co-
munidades Diaguitas o Diaguita-Calchaquíes, hasta febrero de 2019. Muchas de ellas 
están integradas al colectivo Unión de Pueblos de la Nación Diaguita (UPND), creado en 
2005, fruto de un proceso de organización y movilización de comunidades de Tucumán, 
Salta y Catamarca, en pos de su reconocimiento y reclamos territoriales. Esta organiza-
ción supracomunitaria cumplió un rol aglutinante y de referencia para las comunidades 
diaguitas de todo el territorio, si bien varias de ellas en Tucumán, como la de Kilmes 
y Amaicha, registran trayectorias de lucha muy anteriores que se remontan a tiempos 
coloniales y republicanos.



514Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Con el recaudo de que no pretendemos aquí describir situacio-
nes generalizables, a continuación nos abocamos a presentar ex-
clusivamente la situación del Departamento de Valle Fértil, donde 
hemos comenzado nuestro trabajo de campo.

Valle Fértil conforma un departamento fronterizo entre las pro-
vincias de San Juan y La Rioja. Por un lado, la frontera entre estas 
dos provincias fue una frontera inestable durante mucho tiempo, 
que se definió tardíamente -recién en 1968 queda delimitada - . Por 
otra parte, se trata de una región que posee una historia social, cul-
tural y productiva común antes y después de la Conquista. Un maes-
tro de la zona nos expresa: “el flujo de personas y bienes entre las 
provincias es constante”. Actualmente, para los pobladores de Valle 
Fértil, quienes saben tener parientes de ambos lados de la frontera 
y circulan por ella regularmente, se trata de una frontera que frag-
menta administrativamente la lógica y dinámica social, productiva, 
familiar, devocional, festiva, vincular, etc. de las personas.

En discursos de promoción -en general, turística- del Depar-
tamento de Valle Fértil, “la tierra verde de los muchos ríos”, se lee 
que es “uno de los lugares de mayor riqueza natural de Cuyo”. La 
caracterización de la región en su dimensión natural y paisajísti-
ca predomina en el discurso hegemónico y claramente alimenta el 
actual interés de su aprovechamiento minero y turístico. Este dis-
curso, muy extendido en el mercado local, posee como contrapunto 
posiciones críticas provenientes de movimientos de reemergencia 
étnica y también desde la academia que denuncian el estado de ex-
poliación y despojo de aquello “que ha sido convertido a la riqueza”, 
señalando que la turistificación oculta un proceso de des-territo-
rialización legal y progresiva de la población rural -empobrecida 
históricamente- sobre los bienes comunes. Bajo la apariencia de un 
supuesto equilibrio multicultural, se trataría de “riquezas” -iden-
tificadas y nombradas así desde lógicas foráneas- que para los na-
tivos implican diferentes grados de sufrimiento, y “penan” (Jofré, 
2019). Mientras un discurso oficial se reproduce y escucha en todas 
partes, todo el resto parece ser silencio.



515Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

Figura 1. Mapa con la localización 
de lugares mencionados en San Juan y La Rioja

Fuente: turismoruta40.com.ar

A partir de numerosas entrevistas realizadas a los poblado-
res actuales, sabemos que la población vallista se reconoce, en 
general, como “criolla”, retomando la narrativa estatal del mes-
tizaje que, sólo autoriza algunas categorías dentro de su grilla de 
ordenamiento y control de la diversidad. Y posee antecedentes y 
extensiones familiares principalmente en los llanos riojanos -“los 
vallistos poseen procedencia riojana”- , pueblos jachalleros -Mogna, 
Punta del Agua-, y valle del Bermejo -Vinchina, Villa Castelli, Villa 
Unión, La torre, Pagancillo-, zonas que actualmente los habitantes 



516Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

de Valle Fértil recorren habitualmente239. Si bien algunas familias 
se identifican como diaguitas -por conservar apellido originario-, y 
se vienen agrupando para conformar “la Ruta Ancestral Diaguita” 
(“la RAD”) autoproclamando su representación de las “Comunida-
des Diaguitas de Valle Fértil”240, el común de la población opta por 
desconocer o silenciar casi todo acerca de las -propias- genealogías 
ancestrales diaguitas, capayanes y yacampis -prueba de la fuerza 
performativa que tuvieron las narrativas estatales/sarmientinas- 
de la extinción241.

Por ejemplo, en La Majadita, una localidad rural ubicada a 7 km 
de la villa cabecera San Agustín en una de las quebradas que comu-
nican con las Sierras, un grupo de mujeres han comenzado un pro-
ceso, hoy en día interrumpido, para agruparse en una organización 
que llamaron “Mujeres Diaguitas”. Sin embargo, no todas acuerdan 
con ese nombre. Expresan que “no quieren que se les pongan plu-
mas” (Ch.B, La Majadita, 12/06/2020). Mientras, otro sector de la 
comunidad está activamente implicado en desarrollar el “turismo 

239 Nilda Elizondo de Corzo, historiadora vallista, también adopta estas categorías y presu-
puestos en sus estudios recientes, lo que pone en evidencia la fuerza persuasiva y la con-
tinuidad de uso de la grilla colonial (Elizondo de Corzo, 2010). Ella expresa, por ejemplo: 
“Los indios poco a poco se fueron mestizando, extinguiéndose como en la mayoría de los 
pueblos”. (Nota periodística “Valle Fértil y su historia”, Diario de Cuyo 10/04/2014).

240 Desde el 2013 se dicta en San Agustín de Valle Fértil la Tecnicatura y Licenciatura en 
Turismo de la UNSJ -en coordinación con el Ministerio de Cultura y Turismo de la provin-
cia-. Un programa de extensión de la misma universidad (el PUAI: programa universita-
rio de asuntos indígenas) se encuentra desarrollando “la Ruta Ancestral Diaguita”, y dic-
ta una especialidad en “turismo étnico” (Rodríguez y Luna Molina, 2014; Salazar, 2015).

241 Asi, por ejemplo, Carina Jofré apunta que: “La categoría étnica capayana fue una for-
mación de alteridad originada en la documentación colonial entre los siglos XVI y XVII 
como resultado de los reduccionismos funcionales al orden de dominación española. Pos-
teriormente, a mediados del siglo XX, aquella construcción colonial fue reelaborada en el 
discurso científico antropológico-etnohistórico [...] Continúa: “La arqueología practicada 
en la provincia de San Juan colaboró activamente en aquella tarea contribuyendo a la 
deshistorización de nuestros pueblos ordenar la historia pre-nacional a los fines de ad-
ministrar la diferencia étnica y cultural de los pueblos sacrificados históricamente para el 
fortalecimiento del relato de un Estado Nacional argentino libre de indios, pero con una 
‘rica prehistoria’ como campo de estudio para la ciencia” (Jofré, 2013, p. 13).



517Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

étnico”. Son las contradicciones actuales del lugar242.

NC: -sí, yo... pertenezco a la comunidad diaguita de La Majadita.... 
mm... mis abuelos, mis antepasados pertenecieron al grupo del 
Cacique Pedro Caligüe...
P: Pedro Caligüe...
N: sí, que fue un cacique. Yo, mi comunidad se caracteriza por el 
tejido, tejido en telar... yo por eso me gusta..., por eso quiero seguir 
con el tejido, con todas las costumbres de mis antepasados, el bor-
dado, lo que se hace con el pasto coirón, lo que se hace... canasti-
tas, todo eso... son las raíces.
P: ¿siempre fueron de esta zona? ¿tu familia?
N: sí, mis padres, mis abuelos... mi bisabuelo, se llamaba eh... soy 
Calivar por mi papá. Su madre se llamaba Secundina Calivar, por 
eso somos descendientes. Por eso de Pedro Calivar, descendien-
tes... Me gusta revalorizar todo lo que nos dejaron. Acá hay mu-
chas huellas.... La historia de ellos en las piedras. Los morteros, las 
conanas, a mí me gustan... yo junto morteros, conanas.... Por ahí 
viene gente, turistas, yo les cuento, porque para mí es importante 
eso. (Fragmento de entrevista a N.C. en La Majadita, 13/06/2020).

Para nuestra investigación es significativo que no exista docu-
mentación sobre las genealogías familiares, los sistemas parenta-
les, ni sobre la dinámica poblacional relativa a los “puestos”, donde 
la mayoría de la población rural tiene parientes, o procede, o toda-

242 A La Majadita se accede por un camino de tierra consolidado que cruza varias veces el Río 
del Valle. En época de lluvias, puede quedar aislada. En la localidad hay huellas antiguas, 
algunas de origen prehispánico: morteritos, petroglifos, y arte rupestre. Para la gente de 
la localidad, La Majadita se divide en dos zonas: “La Majadita de arriba” y “La Majadita 
de abajo”, según las viviendas se encuentren antes o después del cruce principal del río; 
por lo que los pobladores se autodenominan “los de arriba” o “los de abajo”. El nombre 
original de la localidad es “Valle de Catana”, donde -según me dicen- Catana era el nombre 
de un cacique. Esta denominación original es la que aparece en las pocas Cédulas Reales 
que dan cuenta de la propiedad de la tierra por parte de algunas familias. En general, los 
pobladores no poseen títulos de propiedad de las tierras que ocupan ya desde hace va-
rias generaciones. Por otro lado, muchas de las familias provienen de “las Sierras”, poseen 
“puestos” de campo en diferentes partes de los cerros -donde tienen animales o llevan los 
animales en alguna época del año-, o poseen “doble residencia”: una casa en las Sierras y 
otra en La Majadita. Hoy en día, viven en La Majadita 35 familias, esto es aproximadamente 
210 personas. Progresivamente, La Majadita está siendo elegida por personas provenien-
tes “de la ciudad”, de San Juan Capital, para tener casas de fin de semana, o de verano. 
También comenzaron a desarrollarse algunos emprendimientos turísticos: complejos de 
cabañas, restaurantes, campings, circuitos de aventura, etc. El Municipio de Valle Fértil 
reconoce a La Majadita como el principal destino turístico del departamento, después del 
atractivo Parque Ischigualasto, conocido como “Valle de la Luna”.



518Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

vía hoy va y viene con sus animales en una práctica de múltiples 
domicilios de ocupación estacional que, también al día de hoy, per-
dura en silencio.

Un rápido análisis de la toponimia nos orienta a la presencia de 
la lengua Kakana, lengua ancestral diaguita de la que actualmente 
poco se sabe. Es parte del saber popular que los siguientes topóni-
mos tendrían etimología kakana: Chucuma ‘lugar de puna o dolor 
de cabeza’, Astica ‘lugar de las muchas flores’, Las Tumanas ‘agua 
que remolinea’, Chajpajnai antiguo nombre de la Villa San Agustín, 
‘lugar verde, lugar de caciques’, Us(h)no ‘lugar sagrado’, donde se 
observa la presencia de mesetas rituales, Aguango ‘lugar de agua’, 
etc. En relación con el Kakán, existen pocos estudios sobre una casi 
inexistente documentación. La academia, en este caso, en el ámbito 
de la “lingüística indígena americana243”, ha asumido y reproduci-
do la idea de que se trata de una lengua extinta, colaborando en la 
proyección de este juicio sobre las comunidades.244 El trabajo de 
Ricardo Nardi (1979) resulta, a nuestro juicio, el texto más com-
prehensivo de la situación de estudio de esta lengua. Allí, el autor 
expresa, de modo desafiante para nuestra investigación, que “se ha 
desdeñado muchas veces el recurrir a los ‘yarcos’, los ‘pilillos’ o las 
‘hilachitas’, poseedores de un rico tesoro lingüístico” (Nardi 1979, p. 
8), en referencia a los posibles continuadores de la lengua en dife-
rentes épocas: hablantes populares a los que la academia ha deses-
timado histórica e ideológicamente245. Actualmente, en diferentes 
ámbitos, académicos y comunitarios, el juicio acerca de la lengua 
kakana como lengua extinta ha comenzado a ponerse en cues-

243 Disciplina incipiente surgida a principios del S. XX y marcada por gestos fundacionales 
vinculados al Estado-Nación.

244 En relación con las condiciones históricas y políticas de producción disciplinar de la 
lingüística amerindia, la figura de Bartolomé Mitre funcionó como nodo significativo de 
una red de circulación de material americanista y de creación de conocimiento cientí-
fico (De Mauro, 2018). Estudios sobre la lengua Kakana fueron realizados por: Samuel 
Lafone Quevedo, Pablo Cabrera, Salvador Canals Frau, Antonio Serrano, Eusebia Martín, 
Ricardo Nardi, entre otros.

245 Ricardo Nardi (1979) expresó que a algunos dialectos se los llama lengua capayana o 
de yacampis, y menciona la posible relación del Kakán con el Cunza Atacameño hablado 
en el Norte de Chile. A su vez, señala como una valiosa fuente de investigación el trabajo 
de P. Pedro Lozano, y subraya el interés que posee el libro de “Catarmaqueñismos” de 
Lafone Quevedo, hoy una obra con cuatro rediciones: 1894, 1898, 1927, 2010.



519Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

tión246. Si bien el estado de esta lengua en términos comunitarios 
no es de interés para la industria del turismo, claramente sí lo es su 
presencia en función de la demarcación de los lugares que suman el 
atractivo ancestral de su nombre al valor paisajístico, por lo que los 
nombres originarios hoy en día se subrayan en el discurso oficial.

Se podría decir que, en términos ambientales, Valle Fértil tam-
bién es “zona de frontera”. Es una región de gran interés biogeográ-
fico debido a su carácter ecotonal: conforma la transición del monte 
al chaco serrano, (semi)árido, por lo que posee una biodiversidad 
natural importante, particularmente en el área serrana, albergando 
especies que no se encuentran en el resto del territorio, como el ave 
Rey del Bosque (Pheucticus aureoventris) y en las Sierras de Chá-
vez y Pie de Palo bosquecillos de chica (Ramorinoa girotae), especie 
endémica cuya madera se caracteriza por ser la de mayor peso y 
dureza en la zona, materia prima para perdurables artesanías. La 
abundancia ornitológica del lugar es notoria: el canto variado de los 
pájaros va permutando durante las diferentes horas del día, pero es 
una belleza constante; los pobladores locales son muchas veces ex-
pertos en reconocerlos. Claramente, las particularidades ambien-
tales de Valle Fértil son aprovechadas como atractivos turísticos247.

En contraste, la historia de este lugar de frontera perdura silen-
ciada. Pocos conocen que en el establecimiento de la villa cabecera 
-San Agustín de Valle Fértil- se reconocen tres fundaciones debido 
a “la fuerte resistencia indígena al poder español” de más de un si-
glo, y a la disputa entre Chile y el Río de la Plata, dado que toda la 
región sirvió de fuente de indígenas encomendados. La actual villa 
recién logró establecerse a fines del S. XVIII; al principio, por orden 
la Junta de Poblaciones de Chile, y como San Agustín de Jáuregui el 
4/4/1788 pasando a la Intendencia de Córdoba, “un pueblo pobre 
y olvidado por la falta de caminos”.En su diseño original, el asenta-
miento demarcó “una zona de indios y otra de españoles”, iniciando 

246 Actualmente, en otras regiones, por ejemplo en Tucumán y Catamarca, desde la pers-
pectiva de las comunidades y también desde investigaciones científicas -ver Bixio en 
UNC (Bixio, 2020)- se disputa la idea del Kakán como lengua muerta.

247 A pesar de las normativas ambientales, es costumbre vallista exponer con orgullo pa-
jaritos enjaulados.



520Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

la conformación de perdurables fronteras internas248. Las locaciones 
de las fundaciones fallidas fueron: Aguango y San Ramón -primer 
fuerte de la región-, lugares que fueron nodos de reunión, circula-
ción y resistencia de población diaguita. Las tensiones entre el pro-
yecto minero-extractivista sarmientino y el proyecto federal de los 
montoneros riojanos, con Peñaloza al frente, intensificó las tensio-
nes en esta zona de frontera. También fue considerada una frontera 
en términos político-ideológicos, en momentos claves de conforma-
ción del Estado-Nación y la delimitación de la Región de Cuyo.

Las Sierras siempre fueron 
espacio de resistencia249

El Departamento Valle Fértil se asemeja a una larga lonja que se 
divide en tres zonas: Norte, Centro y Sur. Dos tercios del departa-
mento son sierras y pedemonte; y el otro tercio, lo conforma la zona 
de los bajos o ‘balderías’. Al oeste, las Sierras de Elizondo, Sierras de 
Rivero y Sierras de Chávez conforman los últimos encadenamientos 
de las Sierras Pampeanas, alcanzando alturas superiores a los 2000 
m.s.n.m, siendo una especie de “dique natural” que otorga rasgos 
propios a la región en términos orográficos y que también deter-
mina el régimen de precipitaciones, el sistema de abastecimiento, 
los desplazamientos poblacionales. Por un lado, el sistema de las 
sierras; y, por otro, la problemática del agua. Ambos aspectos son 
claves para entender la dinámica territorial del departamento.

La presencia del sistema de las sierras, lugares altos que han 
sido preferidos por los pobladores nativos para alejarse del domi-
nio y control español, históricamente ha determinado no solo el es-

248 Las citas son extraídas de la nota periodística donde se refieren palabras de la historia-
dora local Sra. Nilda Corzo (Info Valle Fértil, Nota del 2 de abril de 2020, https://infovalle-
fertil.com/contenido/1349/valle-fertil-celebra-su-232-aniversario-de-su-fundacion [Sitio 
visitado por última vez en mayo de 2021].

249 La cita pertenece a Oscar Luis, ex-asistente sanitario de La Majadita (Los Morteritos, 
20/06/2020).



521Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

tilo de vida local sino también muchos de los patronímicos actuales 
de la población. Aunque existe un silencio historiográfico/etnohis-
tórico o un olvido consensuado al respecto, el abandono de apelli-
dos indígenas y su reemplazo por los topónimos “Chávez”, “Rivero” 
y “Elizondo”, en referencia a la sierra de procedencia de las perso-
nas sucedió durante la segunda mitad del siglo XIX y se encuentra 
documentado en registros de la Iglesia, de ahí que estos apellidos 
sean extendidos en la población vallista.

El modo de registro de personas de los funcionarios estata-
les habría invisibilizado la marca indígena en las familias de los 
puesteros, pero no alteró su territorialidad. Al inscribirse con 
los nombres de sus pagos, esos sistemas tradicionales de propie-
dad comunal de la tierra se habrían sostenido solapadamente. 
(Mamby, 2017, p. 88-89)

Los habitantes rurales poseen 
una gran habilidad para dirigir el agua

Por otra parte se encuentra la problemática del agua. La historia 
social y productiva de Valle Fértil está atravesada por ella. La región 
posee cursos de agua temporaria y permanente cuyo escurrimiento 
se produce por quebradas como las que recorren los ríos Chucuma, 
La Mesada, Astica, Las Tumanas, del Valle y Usno. La zona baja o de 
balderías se prolonga hacia los llanos riojanos. Con pasturas que 
favorecen la actividad pecuaria, posee un rico estrato herbáceo y 
arbustivo de plantas aromáticas y medicinales en la zona serrana.

Se llama “baldes” al particular sistema local de extracción de 
agua. De ahí toman sus nombres varias de las localidades del depar-
tamento: Baldes del Sur de Chucuma, Baldes de Funes, Baldes de 
Astica, Baldes de Las Chilcas, Baldes del Norte, Baldes del Rosario y 
Los Baldecitos. Alrededor de cada balde históricamente se instaló 
un grupo de familias. El balde consiste en un pozo abierto que llega 
a la capa freática -acuíferos superficiales subterráneos - que oscilan 



522Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

entre 9 a 38 metros de profundidad. Tradicionalmente, el agua se 
extraía con el ‘noque’, balde de cuero sostenido por una cuerda a 
una polea, y de la que un burro tiraba yendo y viniendo. Este sis-
tema se reemplazó en la actualidad por noques de carpa, o lona, 
molinos, o ‘bombitas’. Hoy los baldes siguen activos y conforman 
un recurso que tradicionalmente se administra comunitariamente.

En época de lluvias, la provisión de agua se realiza por repre-
sas. Alrededor de ellas se desarrollan, en la época de invierno, las 
famosas “rondas”, un evento que movilizaba y moviliza a la comuni-
dad particularmente de los pueblos rurales. Allí se desafían las des-
trezas ganaderas de las personas: la junta anual de animales. Dado 
que los campos fueron mayormente abiertos, los animales tienden 
a concentrarse en busca de agua. En las rondas cobran importan-
cia las “marcas” o señales familiares de la hacienda, vacas, caballos, 
mulas, burros; también la solidaridad comunitaria, para la identifi-
cación y devolución de cada uno a su dueño. En este sentido, la ins-
talación de alambrados está modificando esta costumbre en torno 
a aguadas comunes: “ahora poco se ronda porque están los alambra-
dos”, nos dice un poblador de Baldes del Rosario, lo que perjudica a 
los pequeños productores y favorece la concentración de recursos.

El valle sufre de sequías cíclicas, épocas en las que las zonas 
rurales se empobrecen. La falta de lluvias produce la pérdida del 
más preciado recurso para la actividad productiva: las pasturas na-
turales. También dificulta e imposibilita la continuidad de los tradi-
cionales cultivos “a secano” de maíz, zapallo y sandía en los típicos 
“bañados”: parcelas cerradas con cercos, ubicadas en zonas bajas, y 
donde se ha desarrollado una particular ingeniería para conducir a 
ellas la mayor cantidad de agua de lluvia, de lo que depende el éxito 
de la siembra. Dichas parcelas, en general, son labradas con livia-
nos arados de mancera traccionados por un asno, mular o cabalgar. 
Cuando los ciclos de sequía son muy largos, la pérdida de semillas 
adaptadas a la zona afecta las tradicionales producciones de auto-
consumo en las familias.

De modo recurrente he registrado estas frases en Valle Fértil: 

•• mucha gente deja esta zona para ir a trabajar a la mina
•• es duro ver las fincas abandonadas



523Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

•• hay muchas obras hídricas sin hacer
•• el principal problema es el agua 
•• muchos años de abandono 
•• producción agropecuaria en franca decaída (entre otras)

Ya se va a criar la ayuda
La artesanía tradicional

Las artesanías tradicionales son índices claros de continuida-
des etnoculturales y recreaciones, dado que sus técnicas y proce-
sos productivos fueron aprendidos de las generaciones pasadas, 
transmitidos familiar o comunitariamente en una región. Persisten 
en ellas materiales, técnicas y rasgos idiosincráticos del lugar en 
el que son elaboradas. La matriz moderno-colonial-capitalista, que 
objetiviza y preteriza la producción y los saberes originarios, seña-
la que las artesanías tradicionales poseen “un alto valor patrimo-
nial”. En el mismo sentido, la producción artesanal es promovida 
por la industria del turismo, en su materialidad comercializable 
como “mercancía atractiva” -en Valle Fértil, también es puesta en 
el mismo nivel que las manualidades y objetos semi-industriales 
de variada calidad y procedencia250-. Sin embargo, en las artesanías 
tradicionales no solo se vive el pasado de un territorio, sino que 
ellas se constituyen en lugares vivos donde la comunidad construye 
memoria e identidad cotidianamente.

250 La normativa internacional y nacional sobre “artesanía” la define desde una posición 
epistémica y ontológica moderno-colonial y capitalista como “un objeto o producto de 
identidad cultural comunitaria, hecho por procesos manuales continuos auxiliados por 
implementos rudimentarios y algunos de función mecánica que aligeran ciertas tareas”. 
A su vez, nos dice que “la materia prima básica transformada se obtiene en la región 
donde habita el artesano”; y que “el dominio de las técnicas tradicionales de patrimonio 
comunitario permite al artesano crear diferentes objetos con maestría, imprimiéndoles 
valores simbólicos e ideológicos de la cultura local”. “La artesanía se crea como producto 
duradero o efímero, y su función original generalmente es utilitaria sin olvidar el valor 
estético: en este sentido, puede destinarse para el uso doméstico, ceremonial, adorno, 
vestuario, o bien como implemento de trabajo” (Ley n. 6984 de Artesanías de San Juan 
-1999-; reglamentación UNESCO). 



524Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Por un lado, nos dice un conocedor de la zona: “en el valle, cada 
persona tiene su mular y su ensillado. Cuando se sale al campo se va 
por varios días, y hay que llevar todo lo necesario: pelero, sudador, jer-
gones, carona, montura, pellones, sobrepellón, alforja, lazos, yerbate-
ra, mate... y el poncho que no puede faltar” (José Hidalgo, ex-maestro 
rural de La Majadita. San Agustín de Valle Fértil, 19/05/2020).

Vinculados a la recolección de frutos y la trashumancia en tiem-
pos prehispánicos y luego cada vez más fuertemente a la ganadería, 
los rubros artesanales tradicionales que todavía hoy se ejercen del 
Departamento de Valle Fértil se enlazan con el ambiente vallista al 
aprovechar los materiales naturales del lugar: madera, cuero, lana 
y pelo, pasto, tierra, piedras. En primer lugar, la cestería de coirón 
de raigambre indígena aún perdura. Este arte nació enlazado a las 
prácticas recolectoras del lugar mediante la confección de canas-
tos para semillas, llamados ‘pirwas’, tamices de harinas, e incluso se 
empleaban baldes de coirón para la colecta de agua. Los restantes 
rubros tradicionales tienen al caballo y al jinete como figuras cen-
trales. Actualmente encontramos en la región artesanos dedicados 
a: la soguería o guasquería, ‘waska’ del quechua: lonja de cuero; la 
artesanía en madera en particular para la elaboración de estribos, 
monturas y muebles rústicos; el tejido ‘en telar plantado’ o ‘telar de 
palos’ para la confección de jergones, peleros y ponchos; el bordado 
‘en felpa’ de alforjas y otros bordados251; y la herrería equina. 

Tres rubros de tradición artesanal vallista están en situación 
de alta vulnerabilidad, dado que casi no se practican en la actua-
lidad: la cuchillería, la platería -esto es la elaboración de miniatu-
ras, mates y bombillas que hoy se conservan como piezas de gran 
valor- y la elaboración de tambores o ‘cajas’ que en un pasado, no 
tan lejano, se empleaban popularmente para identificar los grupos 
o comunidades provenientes de diferentes puestos serranos en las 
fiestas devocionales. La circulación de imágenes de vírgenes “las 
visitas” entre localidades y la “asociación entre capillas” son mo-

251 Algunos pobladores refieren que el tipo de flores bordadas sobre las alforjas revela 
las Sierras de donde provienen las personas: claveles para las Sierras de Chávez, rosas 
para las Sierras de Rivero, amapolas para las Sierras de Elizondo. Este dato, “con olor a 
jarilla”, nos sugiere que los textiles incluirían formas de reconocimiento.



525Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

dos prevalecientes de habitar el territorio vallista, posiblemente 
“un sistema de visitas entre puestos”; los hoy llamados “campos de 
la virgen”, muy anteriores a la evangelización, y que perduran aún 
bajo un profundo sincretismo de creencias252. 

A continuación, se reúnen testimonios de artesanos y artesanas 
tradicionales de Valle Fértil. Obsérvese la referencia recurrente a 
las Sierras y la mención a numerosos puestos como lugar de proce-
dencia y la alta movilidad familiar:

Yo ya vengo de sangre. Me gusta. Empecé primero a hacer trenzas 
de tres con hilo, después me fue explicando mi mamá y mi herma-
no. Empecé a trenzar más sencillos, y luego fui aprendiendo más. 
Cabestros, bozal, riendas y lazos, caronas, sobrepellón, todo lo 
que es para el caballo. Algo también sé hacer tela. Hasta diciocho 
tientos sé trenzar [...]. Alexis, mi hermano, hace tela y bordado. Mi 
mamá está con la tela. Crecí en Quimilo, luego Quebrada de Usno y 
ahora en San Agustín [...]. Mi hijo de tres años lo intenta, hace cos-
tura. Tengo cinco hijos. A mí se me complica porque trabajo solo. 
Ya se va a criar la ayuda” (Adán Quiroga, artesano de familia de 
sogueros/guasqueros, San Agustín de Valle Fértil, 25/06/2020).

Soy cestera de pasto coirón, originaria del puesto rural San Anto-
nio (Balde del Rosario). Aprendí este arte de mi madre y mi abuela 
indígena. Mi abuela trenzaba costureros de pasto coirón, pieza tra-
dicional que también yo elaboro. El coirón lo obtengo de la loma, 
las viñas y las sierras. Luego de la recolección, corto el pasto, lo se-
lecciono y limpio; después lo dejo secar a la sombra un tiempo; fi-
nalmente lo humedezco para trenzarlo. Antiguamente también las 
vasijas para llevar agua se hacían de un tejido de pasto coirón grue-
so combinado con cuero. “Yo lo que quiero que nunca deje de hacer 
esto, porque ahí en el fondo de su jardín se le va a llenar de pasto”, 
me dijo mi madre al morir. Por eso lo sigo haciendo. (Alicia Agüero, 
cestera en pasto coirón. San Agustín de Valle Fértil, 17/05/2020).

252 Actualmente son muy populares y esperadas las Fiestas devocionales de Aguango en 
hornor a la Virgen de la Merced, en Amaná en hornor a la Virgen del Rosario, en Los 
Bretes y Jagüel para Nuestra Señora del Rosario de Andacollo, venerada por más de 
cuatro siglos por el pueblo de Coquimbo, en Chile, la Fiesta de Patquía, La Fiesta del 
Cerro Blanco en La Torre, etc. En cada uno de estos eventos se reciben comitivas, gene-
ralmente de a caballo, provenientes de las diferentes localidades del valle, las sierras y 
los llanos riojanos.



526Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Nosotros tenemos ancestros diaguitas, los Villafañe, que vinie-
ron de Jáchal. A trabajar la lana la sabía ver a mi abuela, Norberta 
Agüero, que aprendió de mi bisabuela, Jacinta, luego de mi mamá. 
Yo aprendí de verla cómo tejía en el puesto San Antonio. La pri-
mera tela que tejí fue un jergón. Mi mamá nos lo regalaba a todas 
las hijas cubrecamas tejidos, y a los muchachos, a mis hermanos, 
un poncho. Mi mamá ahora tiza por las noches. Mi hija no quiere 
aprender. Hasta mi generación tiraba vivir en el campo. Al son de 
que la juventud se va del pueblo para estudiar o trabajar, al no ha-
ber desarrollo acá, la juventud se va y ya no vuelve. Hoy el trabajo 
en el campo está difícil. Lo mismo con las lechadas. La generación 
nuestra, yo, mis hermanas. Las más jóvenes ya no lo hacen. (Elena 
Villafañe, telera. Baldes del Rosario, 28/06/2020).

Soy hija de Luisa Escudero, originaria de los llanos de Chepes 
(La Rioja). El Mercado Artesanal de San Juan lleva el nombre de 
mi madre. Somos seis hermanas y todas aprendimos a bordar. 
Vivíamos en la Sierras de Elizondo. Allí nos criaban de chiquitas 
bordando, tejiendo... Nos sentaban todas juntas y si nos equivo-
cábamos nos reprendían con un tirón de pelo. ‘¿Ponen atención o 
no?’ y chás, ¡un tirón del jopo! Jugábamos a quién tejía más rápido, 
más bonito, en el telar de palo que estaba en el patio de la casa. 
Urdíamos el hilo, lo cruzábamos y lo enlizábamos, todo lo hacía-
mos a mano. Sé bordar tendido, tejidito, en punto cruz, en felpa, 
el bordado de realce. El teñido en lista atada no me lo quisieron 
enseñar, pero yo la vi cómo lo había hecho y lo intenté, y lo hice. 
Hemos aprendido de ver, de ver cómo estaba haciendo las cosas 
mi mamá. (Catalina Chávez, telera, bordadora. San Agustín de Va-
lle Fértil, 13/06/2020).

Nací y me crié en Los Chañares, un puesto de Los Bretes. Cuando 
me casé, me trajeron a La Majadita. Acá tengo mis ovejas, las cuido 
y esquilo a tijera. Dejo unos días la lana al sol con ceniza, la lavo, le 
saco la ceniza, la mugre, y de ahí la voy tizando e hilando en huso. 
Luego preparo la urdimbre para tejer en el telar criollo ‘de palos’ 
la tela. Aprendí mirándola a mi madre, cómo ella hacía los tejidos. 
Viene de mi abuela, Anastasia Chávez, y mi madre, Genoveva Bur-
goa. Ella era de Los Bretes. Cuando me vine a vivir con mi marido, 
hice mi primera práctica. Las hijas, ninguna. La más chica quizás 
le tire algo. Por ahí le da por hacer algún tejido... A mí me es un 
orgullo que tengo. Le digo a mis hijos que no me pidan que deje de 
hacerlo. Yo sigo haciendo lo que me gusta. (Nicolasa Díaz Burgoa, 
telera. La Majadita, 29/06/2020)



527Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

Mi mamá es oriunda de la Majadita y mi padre de Sierras de Chá-
vez. Mis padres han sido nómades, andaban de un lado al otro. 
Nos hemos venido a estabilizar acá, en La Majadita. Mis padres 
han vivido en el puesto Las ovejas, La Quebrada honda... Yo nací 
en La Majadita, del otro lado del río. De chicos nos prestaban para 
pasar los cabritos, ayudar en las tareas del chiquero, hacer tareas 
de campo. Con mis hermanos, veníamos en burrito al valle a ven-
der leña. Mi tía Teléfora me enseñó a hacer costureros con pasto 
coirón. Me enseñó también a esquilar, cocinar, carnear un cabrito, 
recolectar frutos, secarlos, armar escobas con pichana. Muchas 
cosas que hoy ya no se hacen. Desde chica. Nunca lo olvidé. Lo 
hago. Quiero que mis hijos lo aprendan, que no se olvide. Somos 
descendientes del Pueblo Diaguita. Somos 14 hermanos. Me sien-
to india. Soy parte de esta comunidad. (Rosana “La Vivi” Chávez, 
cestera en pasto coirón. La Majadita, 01/08/2020)

Nací en los Bretes y de chica nos vinimos con mis padres a la Maja-
dita. Aprendí a hilar y tejer de mi madre, que era de Las Juntas. Le 
enseñé a mis cuatro hijas. Tengo mis ovejas, las esquilo una vez al 
año, extiendo al sol la lana para que se absorba la grasa, le pongo 
ceniza de la leña, luego la lavo, la limpio para hilarla en huso o rue-
ca. Para hacer las telas, un poncho me lleva seis meses, y 3,5 kg de 
hilo listo para poner en el telar. Elaboro alforjas, jergones, peleros, 
tapices, telas de campo... Las alforjas las bordo en felpa. También 
hago yerbateras bordadas en realce. Desde los catorce años em-
pecé a hilar y tejer ayudando a mi madre. Es mi orgullo que tengo, 
para mí es una pasión. Es una herencia que les estoy dejando a mis 
hijas. Me gustaría que no se pierda la tradición, Cómo se hila, cómo 
se teje en el telar, todo se hace a caña, a palito, a dedo, nada de má-
quinas. Para las sierras se han ido a la fiesta de santos, y ya vienen 
los nietos que también quieren alforjas bordadas. (Susana “Zuly” 
Ruarte, telera, bordadora en felpa. La Majadita, 12/06/2020).

Soy originario de Sierra de Chávez, me defino como un criollo in-
quieto. Me dediqué más de 25 años a la herrería artesanal. Todo a 
martillo, todo a pulmón. Elaboraba herraduras, frenos, rienderos, 
destorcedores, argollas para lazos, trabas para animales chúcaros, 
cuchillos, espuelas, trampas para atrapar matacos, herraduras 
para las vacas para cruzar a Chile... Fui también pirquinero. Me 
gustaba tocar la guitarra, el acordeón, la armónica. De niño apren-
dí viendo trabajar; y luego haciendo lo mío. Me he criado traba-
jando, me he criado sobre los animales. (Severo Gómez, herrería 
equina. San Agustín de Valle Fértil, 31/05/2020)



528Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Soy el único y último maestro artesano que realizó las monturas 
vallistas, llamadas ‘cascos vallistos’. Ejerzo el oficio desde los 6 
años. Aprendí de mi padre, tíos y abuelo. Mi abuelo Máximo Rojas 
fue nuestro maestro. La montura vallista es blanca porque está 
forrada en cuero vacuno crudo, es resistente y flexible, ideal para 
las sierras. Con un puñado de higos y un pedazo de pan, de niño 
me pasaba horas girando la fragua para que mi abuelo elaborara 
las monturas, que hoy confecciono yo. (Raúl Ergidio Osiris Rojas, 
Monturas Vallistas. San Agustín de Valle Fértil, 16/05/2020)

El tiempo de los arrieros

Una época que ha develado mucho de las costumbres y, sobre 
todo de las rutas históricas de desplazamiento de los habitantes por 
la región, es la llamada “época de los arrieros”. Desde tiempos co-
loniales hasta la actualidad, “los arrieros han sido partícipes silen-
ciosos de una rica historia regional” (Podestá et al., 2006, p.174)253. 
La visibilidad académica de estas prácticas es reciente, los estudios 
comienzan desde 1970 en adelante, pero existen relatos de viajeros 
del S. XIX que las refieren. El texto de Hevilla y Molina (2010) cita 
varios fragmentos, y ofrece mapas de circulación tradicional que 
aún están vigentes. Investigaciones recientes muestran que, si bien 
la arriería ha tenido su tiempo de auge durante los S. XVIII y XIX, la 
práctica de arrear ganado, es decir, cabalgar, vacuno, mular o caprino, 
se apoya sobre capacidades de los pobladores locales, los “campe-
ros”, “baquianos”, “crianceros” y “rastreadores”, y se sostiene sobre 
circuitos de tránsito, descanso, engorde, “zonas de invernada” del 
lado chileno y “zonas de veranada” del lado argentino, etc., de rutas 
ancestrales, que incluyen varios pasos hacia Chile. Valle Fértil, Jáchal, 

253 “Cuyo era una región con un intenso movimiento comercial en el cual los arrieros de va-
cunos cumplían una función vital. La importancia del arreo en la provincia de San Juan 
se refleja en un censo realizado poco después de 1860, en el cual, de los 32.640 varones, 
4.235 se declararon arrieros de ganado (Levene, 1942), es decir el 13% de la población 
masculina” (citado en Podestá et al., 2006, p.4). Arrieros participaron del cruce de los 
Andes en la campaña de José de San Martín. La persona de Martina Chapanay también 
está vinculado a la arriería.



529Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

Huaco y Pagancillo, fueron localidades integradas a una amplia red 
de intercambio. Los arrieros llevaban hacienda y traían diferentes 
bienes como: telas, sedas, azúcar, monturas, frenos, espuelas, yerba, 
tabaco, sal, conservas, etc., constituyendo una importante circulación 
de comercio trasandino, atraídos por el desarrollo que en el norte de 
Chile habían alcanzado las minas de sal. Estas mismas rutas siguen 
siendo utilizadas hoy en día por las empresas de minería a gran esca-
la, emprendimientos turísticos, gendarmes y carabineros, mientras 
perdura el tránsito tradicional y trashumante de crianceros, pasto-
res, baquianos, arrieros y pirquineros254. 

Los arrieros son asimilados habitualmente con la población 
indígena. 

Son percibidos por la población actual en la zona de Calingasta 
como personas con gran conocimiento del terreno, rutas y sitios 
de refugio cordilleranos, además de las técnicas de manejo del ga-
nado y de la carga y transporte de mulas. Son considerados jinetes 
y rastreadores hábiles, con capacidad de supervivencia y resis-
tencia física y con conocimiento de los usos tradicionales de los 
recursos que brinda la naturaleza. Otro rasgo característico de la 
personalidad indígena es su permanente movilidad y este noma-
dismo se vincula tanto a las prácticas del arreo como a las expedi-
ciones de caza del guanaco que en muchas ocasiones acompaña-
ban a las primeras (Escolar 2001, p. 156-157, citado en Podestá et 
al., 2006, p.175).

Entre los oficios artesanales tradicionales de Valle Fértil, men-
cionados previamente, la herrería equina ha sido muy demanda-
da en la época de los arrieros, y aún sobrevive. Además de ser un 
servicio imprescindible para el hombre de a caballo, los herreros 
fueron quienes confeccionaban las herraduras para las vacas con el 
objetivo de lograr el cruce de la Cordillera de los Andes.

Los herreros también eran los encargados de confeccionar las 
“marcas”. En Valle Fértil es de mucho valor “marcar a fuego” los ani-

254 Aprovechando esta dinámica histórica de desplazamientos, pero con intereses trans-
nacionales, en particular turismo y minería, es que se proyecta “el Corredor Bioceánico” 
sobre la actual Ruta Nacional Nº 150, que atraviesa el área diaguita desde los llanos 
riojanos, pasando por Valle Fértil y Jáchal, valle del Bermejo, emplea el paso de Pircas 
Negras, y deriva en La Serena, del lado chileno-.



530Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

males. Los hombres de campo y los peones marcan históricamente 
“con el fierro” los animales. En las carreras cuadreras, en los arreos 
o andanzas por diferentes pagos el campero alardea con las marcas, 
que se constituyeron, de a poco, en una especie de distinción de los 
animales y orgullo de sus dueños. Existe multiplicidad de marcas 
con diversas formas: iniciales de los dueños, herramientas de la-
branza, pájaros, árboles, símbolos devocionales, armas, miembros 
del cuerpo humano, combinaciones abstractas de curvas y rectas. 
Muchos de estos signos fueron grabados en las piedras de los cami-
nos por los arrieros. Las investigaciones del Instituto Nacional de 
Antropología y Pensamiento Latinoamericano (INAPL) en el marco 
de un Programa de Documentación y Preservación del Arte Rupes-
tre Argentino (ver, por ejemplo, Podestá et al., 2006) resultan claves 
para entender los grabados en las piedras o petroglifos de la región. 
Los sitios arqueológicos de arte rupestre “Piedra Pintada” y “Agua 
de las Marcas”, y muchas otras piedras grabadas previamente en 
épocas prehispánicas, son testigos de la práctica de la arriería a lo 
largo del tiempo. Entre petroglifos prehispánicos esos sitios contie-
nen también “marcas” que dejaban los baqueanos de sus haciendas 
o los crianceros al pasar por allí en las diferentes épocas en que se 
practicó la arriería. Son espacios donde se observan varias etapas 
de marcación: testigos de una circulación de personas que se ha re-
significado en diferentes épocas, pero utiliza los mismos caminos. 
Aún hoy, las marcas son claramente reconocibles por los hombres 
de campo, aquellos que están en contacto cotidiano con el ganado. 
Conocer las ‘marcas’ de los abuelos/antepasados es de altísimo va-
lor para recuperar la historia regional de Valle Fértil.

Un último aspecto que me interesa señalar, en términos de res-
ciliencia para la región, es un sistema peculiar de estructura agraria 
y dinámica de acceso diferencial a la propiedad de la tierra y las 
aguadas, aparentemente vinculado con la existencia de los otrora 
campos comuneros. El estudio de Boixadós y Farberman (2011) 
ilumina esta dinámica que, una vez más, enlaza Valle Fértil con los 
llanos riojanos. 

Hacia mediados del siglo XIX, prevalecía en la zona una estructura 
de propiedad colectiva caracterizada por «la dispersión geográfi-



531Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

ca de los derechos de muchos propietarios» en la que coexistían la 
propiedad y administración común de pasturas, agua e instalacio-
nes con el goce individual de huertos, maizales y ganado. (Boixa-
dós y Farberman, 2011, p. 1)

Aquel estudio realizado por las mencionadas autoras se ocupa 
de revisar, en base al análisis de pleitos de dominio y uso catas-
tral, la formación histórica de la dinámica agraria desde la época 
de la colonia, desde las “malocas” -caza de indígenas y traslado 
de la población para el vaciamiento territorial-, hasta principios 
de siglo XX, época de los arrieros, cuando los llanos riojanos se 
integran a un circuito comercial más amplio. Es relevante señalar 
el interés de este estudio en analizar la porción más invisible del 
sector invisibilizado del campesinado: los agregados y “pobres de 
Jesucristo” (Boixadós y Farberman, 2011), en general, la pobla-
ción indígena y mestiza.

La actual estructura agraria, caracterizada por la imprecisión en 
la demarcación y la dispersión de derechos, y el real empleo de las 
tierras y las aguadas, potreros y pasturas en la región, mantienen 
rasgos del pasado donde las tensiones entre diferentes lógicas se tor-
nan evidentes. Parecen persistir rasgos de los antiguos campos co-
muneros, con independencia relativa de los títulos de propiedad. Se 
trata de campos abiertos sin alambrar, en el que se institucionalizan 
prácticas campesinas, aguadas compartidas y prácticas ganaderas. 
La arriería y las rondas, por ejemplo, se constituyen, actualmente, 
en espacios de vinculación comunitaria de juego, relatos, desafíos, 
competencias, destrezas, “pactos rurales” altamente valorados. Su 
relación con los campos comuneros, la historia de la estructuración 
de jerarquías sociales y el acceso diferencial a los recursos -agua y 
pasturas- requiere de investigaciones específicas sobre la historia 
agraria regional para convalidarlo.



532Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Un pueblo en huida de sí mismo
Apuntes de cierre

A partir de estas observaciones preliminares, entendemos al 
territorio integrado por un acervo sociocultural común y por prác-
ticas históricas aún vigentes que afianzaron redes parentales rela-
cionadas principalmente con la actividad ganadera. Estos marcaron 
la idiosincrasia general del lugar: el arreo de animales, el sistema 
de marcas -señales de hacienda-, rondas o ‘juntas de animales’, 
aguadas y zonas de pastoreo comunes, junto a costumbres, despla-
zamientos, devociones y genealogías familiares. De esta continua 
interacción humana, entre sierras y valles, de un lado y del otro de 
la frontera provincial, dan cuenta las pinturas rupestres, los morte-
ritos -zonas comunes de molienda, de tradición indígena-, las rutas 
de arrieros que rememoran rutas ancestrales desde el centro del 
país hacia Chile, los sistemas de colecta de agua y canalizaciones 
que delimitan zonas cultivables complementarias, numerosos rela-
tos de vida y técnicas artesanales tradicionales. 

La observación y escucha atenta de las voces campesinas resul-
tan perturbadoras. Sus relatos subvierten los sentidos preterizan-
tes de los discursos científicos y oficiales sobre las Comunidades 
Indígenas y/o Campesinas del lugar, y sostienen prácticas y luga-
res de memoria colectiva con fuertes resonancias afectivas, aunque 
mayormente silenciadas. Conviven en el territorio, por ejemplo, ló-
gicas “otras” de la economía: la frase “tener de qué echar mano” lo 
ilustra, como también la dominancia de las fiestas, sus ritualidades, 
obligaciones recíprocas, altas y rotativas exoneraciones, padrinaz-
gos, la relevancia de las aguadas en la definición de la localización 
de los asentamientos, complejas relaciones sociales transversales 
basadas en mecanismos de protección y ayuda mutua, modos de 
demarcación del entorno, parentesco, trashumancia, circulación e 
intercambio de bienes. En este sentido, existe una tensión entre el 



533Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

dominio comunitario y el espacio de exposición pública: lo que la 
mirada externa sobre Valle Fértil destaca y patrimonializa dista de 
lo que la vida cotidiana, los sentidos de pertenencia, la cotidianei-
dad y los deseos de porvenir de los pobladores rurales experimen-
tan y valorizan.

Mientras desde las políticas actuales, tanto municipales como 
provinciales, Valle Fértil “se prepara para el turismo”, nuestra in-
vestigación nos ha enfrentado a la existencia de una deuda interna 
en la región; en principio, para decolonizar ideas preconcebidas, 
simplificadas y atemporales del “ser indígena”, y, en su dimensión 
ontológica, para dejar de ser “un pueblo enfermo de progreso”255, o 
“una sociedad que se fuga de sí misma” 256.

Agradecimientos

Agradezco especialmente a los pobladores de Valle Fértil que 
me abrieron la posibilidad de compartir sus cotidianeidades, y me 
han permitido conversar sobre sus pasados, sus presentes, intere-
ses, preocupaciones y deseos. Todo error u omisión es de mi abso-
luta responsabilidad.

255 La cita pertenece al famoso documentalista Prelorán (Diario La Opinión, 3/3/1974).
256 La cita es de la investigadora Celestina Stramigioli, especialista en arte textil cuyano 

(comunicación personal, 07/11/2019).



534Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Referencias bibliográficas

Anderson, B. [1983] (1993). Comunidades imaginadas. Reflexión 
sobre el origen y l difusión del nacionalismo. Fondo de Cultura 
Económica.

Barth, F. (1976). Los grupos étnicos y sus fronteras. Fondo de Cultura 
Económica.

Bixio, B. (2020). Tiri Kakán. Recuerda nuestra lengua ancestral. 
Ecoval.

Boixadós, R. E. y Farberman J. (2011). Propietarios, agregados y 
“pobres de Jesucristo”. Tierra y sociedad en Los Llanos riojanos 
en el siglo XVIII. Historia Agraria, 54, pp. 41-70.

Boixadós, R. E. y Larisgoitía M. C. (2020). Archivos y (des) memorias 
indígenas en La Rioja (Argentina). Consideraciones a partir de 
experiencias de trabajo sobre el pasado y el presente. CORPUS. 
Archivos virtuales de la alteridad americana, 10 (1). https://doi.
org/10.4000/corpusarchivos.3707 [Sitio visitado por última 
vez el 1 de marzo 2021].

Brow, J. (1990). Notes on Community, Hegemony and Uses of the 
Past. Anthropological Quarterly, 63 (I), pp. 1-6.

Cahiza, P. (2013). Las Piedras marcadas. Representaciones rupes
tres del piedemonte occidental de la Sierra de Valle Fértil, San 
Juan. Anales de Arqueología y Etnología, 65-67, pp. 121-135.

de Mauro, S. (2018). “El catálogo razonado de Bartolomé Mitre y la 
lingüística indígena americana a fines del siglo XIX en Argenti-
na”. RASAL Lingüística, pp. 67-86.

Dreidemie, P. (2007). Estrategias discursivas de persistencia cultu-
ral: (dis)continuidad del Quechua en el “habla mezclada” de mi-
grantes bolivianos en Buenos Aires [Tesis de Maestría]. Universi-
dad de Buenos Aires.



535Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

Dreidemie, P. (2011). Nosotros lo hablamos mezclado: Estudio etno-
lingüístico del quechua hablado por migrantes bolivianos en Bue-
nos Aires (Argentina) [Tesis Doctoral]. Universidad de Buenos 
Aires. http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/1607 
[Sitio visitado por última vez el 1 de marzo 2021].

Doval, J. (2018). La frontera desde su definición geográfica a la mi-
rada antropológica. Un abordaje arqueológico a la denominada 
“frontera sur” (Argentina, Fines del Siglo XIX). ATEK, Antropo-
logía, 7, pp. 215-250.

Foucault, M. (1970). El orden del discurso. Tusquets.
Foucault, M. (1973). La verdad y las formas jurídicas. Gedisa.
Garcés, D. (2020b). Turismo étnico sin comillas. Diaguitas, turisti-

ficación y culturización en Valle Fértil, San Juan, Argentina.En 
C. Álvarez Ávila, J. M. Bompadre y C. Marchesino (Ed.) Encruci-
jadas de la interculturalidad en tiempos multiculturales (pp. 65-
88). Prometeo.

Grossberg, L. (1992). We gotta get out of this place; popular conser-
vatism and postmodern culture. Routledge.

Hevilla, M. C. y Molina, M. (2010). Trashumancia y nuevas movili-
dades en la frontera argentino-chilena en los Andes Centrales. 
Transporte y Territorio, 3, pp. 40-58. https://doi.org/10.34096/
rtt.i3.245 [Sitio visitado por última vez el 1 de marzo 2021].

Hill, J. H. y Hill, D. (1999). Hablando mexicano; La dinámica de una 
lengua sincrética en el centro de México. CIESAS.

Jofré, I. C. (2013). Los pájaros nocturnos de la historia. Una arqueo-
logía indígena de las sociedades capayanas del norte de San Juan 
[Tesis Doctoral]. Universidad Nacional de Catamarca.

Jofré, I. C. (Coord.) (2014). Memorias del Útero. Conversaciones 
con Amta Warpe Paz Argentina Quiroga. Edición de autor.

Jofré, I. C. (2017). Una mirada crítica de los procesos de patrimonia-
lización en el contexto mega-minero. Tres casos emblemáticos 
en la provincia de Provincia de San Juan, Rep. Argentina.En J. R. 
Pellini (Ed.), Arqueología Comercial en América del Sur (pp. 143-
175). JAS Arqueología. 



536Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Jofré, I. C. (2019). ¿Por qué pena el mineral? Teorías mestizas fron-
terizas y ontologías de lo real con relación al extractivismo mi-
nero en San Juan, Argentina. Antípoda - Revista de Antropología 
y Arqueología, 37, pp. 75-94.

Lafone Quevedo, S. (1898). Tesoro de Catamarqueñismos. Imprenta 
de Pablo E. Coni e Hijos.

Nardi, R. L. J. (1979). El Kakán, lengua de los diaguitas. SAPIENS 
Nº3. Museo Arqueológico “Dr. Osvaldo F. A. Menghin” - Casa de 
la Cultura - Municipalidad de Chivilcoy.

Ocampo, M. y Pastor, S. (2017). Circulación de información y reper-
torios compartidos entre grabados rupestres de los llanos ri-
ojanos y del nororiente de San Juan (Argentina). Cuadernos del 
Instituto Nacional de Antropología y Pensamiento Latinoameri-
cano - Series Especiales, 5 (1), pp. 40-50.

Podestá, M. M., Rolandi, D. S., Re, A., Falchi, M. P. y Damiani, O. (2006). 
Arrieros y marcas de ganado. Expresiones del arte rupestre de 
momentos históricos en el desierto de Ischigualasto.En D. Fiore 
y M. M. Podestá (Ed.), Tramas en la Piedra. Producción y Usos del 
Arte Rupestre (pp. 169-190). Asociación Amigos del Instituto 
Nacional de Antropología - World Archaeological Congress - So-
ciedad Argentina de Antropología. 

Pratt, M. L. (1992) Ojos imperiales; Literatura de viajes y transcultu-
ración. Universidad Nacional de Quilmes.

Rodríguez, O. y Luna Molina, E. (2014). La ruta ancestral diaguita. 
Aportes para el turismo étnico. (Valle Fértil, San Juan)En Libro 
de actas VI Congreso Latinoamericano de Investigación Turís-
tica. (1º ed). EDUCO. http://170.210.83.98:8080/jspui/bitstre-
am/123456789/485/1/200%20Rodriguez%20Luna.pdf [Sitio 
visitado por última vez el 1 de marzo 2021].

Rodríguez Mamby, L. (2018). Etnicidad, territorio y sociedad de con-
sumo en Valle Fértil, Provincia de San Juan, República Argentina 
[Tesis de Grado]. Universidad de Buenos Aires.

Rossi, E. y Canevaro S. (2017). Afectos, economía y política en las 
prácticas económicas de migrantes peruanas en Buenos Aires. 
Etnografías Contemporáneas, 3 (5), pp. 64-91.



537Jirones de comunidad
Patricia Dreidemie

Rolandi de Perrot, D., Guráieb, S., Podestá, A. G., Re, M. M., Ramos A. 
y Rotondaro, R. (2003). El patrimonio cultural en un área prote-
gida de valor excepcional: Parque Provincial Ischigualasto (San 
Juan, Argentina). Relaciones de la Sociedad Argentina de Antro-
pología, Tomo 28, pp. 231-239.

Salazar, A. (2015). El “Otro” turismo: la Ruta Ancestral Diaguita 
como alternativa turística en San Juan [Ponencia]. 4º Encuentro 
Nacional de Jóvenes Investigadores, 29 de septiembre al 2 de 
Octubre, Ciudad de San Juan. 

Saldi, L., Wagner, L. y Escolar D. (2014). Discursos de lo social en 
problemáticas ambientales: agua y minería en el centro-oeste 
argentino. Ambiente & Sociedade. XVII (1), pp. 97-114. 

Segato, R. (2015). La crítica de la colonialidad en ocho ensayos. Y una 
antropología por demanda. Prometeo.

Svampa, M. y Viale E. (2014) Maldesarrollo. La Argentina del ex-
tractivismo y el despojo. Katz Editores.

Williams, R. (1997). Marxismo y literatura (1º Ed.). Península. 


