


Cartografia de conflictos en territorios indigenas del Cuyum : Region de
Cuyo, Argentina / Carina Jofré ... [et al.]. - 1a ed. - San Juan : Editorial
UNSJ, 2022. 670 p.; 23x 16 cm.

ISBN 978-987-8395-32-6
1. Ordenamiento Territorial. 2. Conflictos Sociales. 3. Pueblos

Originarios. I. Jofré, Carina.
CDD 305.898

© De la obra: Los autores y las autoras
© De la edicion: Editorial UNS]

© De las fotografias: Claudio Revuelta (claudiorevuelta@gmail.com)
Tapa: Las manos de la tierra (Campanas, Dpto. Famatina)
Contratapa: Don Goyo Amauta (Tres Piedras, Sierra de Famatina)

Impreso en Argentina.

Permitida su reproduccion parcial citando debidamente la fuente y
notificando a la Editorial

Editorial UNS]

Mitre 396 (este) - CP 5400 - San Juan
(0264) 4295096 / 5097 / 5104
editorial@unsj.edu.ar

Facebook: editorial.unsj
Instagram: @editorial_unsj
Twitter: editorial_unsj



Cartografia
deconflictos

en territorios indigenas del Cuyum
(Region de Cuyo, Argentina)

Ivana Carina Jofré (ed.)

Ivana Carina Jofré

Diana Lenton

Jimena Andrieu

Aldana Calderén Archina
Julieta Carmona Crocco
Patricia Dreidemie

Fabio Galdeano

M. Gema Galvani Gelusini
Mario Garcia Cardoni
Graciela Edith Garcia Crimi
Flavia Erica Gasetua
Virginia Miranda Gassull
Nadia Celia Gémez
Heliana Gémez Carrizo
Nadia Gonzalez Pellizzari

German Erie Hellwig
Teresa Hiramatsu

Maria Leticia Katzer
Pedro Luna

Julieta Magallanes
Mariana Martinelli

Diego Monto6n

Rodrigo Palmili

Carina Peletay

Maria Celeste Roma
Leticia Saldi

Ramon A. Sanz Ferramola
Juan Scaglia

Roberto Isaac Scherbosky
Raul Esteban Tapia

Editorial

— UNSI






Dedicado a todas las abuelas, abuelos, ancestras y ancestros
que marcaron con su rastro nuestro camino.

En sus huellas hoy nos reconocemos

y también curamos nuestro destino’.

Dedicado a la ex Vicerrectora de la UNSJ, Ménica Coca.

Monica, camina hacia a tus ancestras y ancestros,
transita a otra vida, donde nos seguiras acompafando,
porque tu huella no se detiene... jTakiyiwe!

iMoénica, hermana, buen Camino!”

(Fragmento del Comunicado del Consejo Asesor Indigena
de la UNS]J, ante la partida de la Vice Rectora Monica Coca.
San Juan, 7 de diciembre 2020)






/

ndice

Prélogo 11
Diana Lenton

Introduccién 21
Ivana Carina Jofré

Seccion |
Conflictos que involucran
a las formaciones de etnicidades indigenas
y a las formaciones de alteridad

Capitulo 1
Reflexiones sobre los mitos provinciales de la subalternidad: 59
el desierto, la pobreza y huarpidad apolitica en cuestion
Leticia Saldi

Capitulo 2
La etnicidad como “acontecimiento”: una etnografia 93
de las trayectorias de subjetivacion y des-comunalizacion

étnica huarpe en Mendoza y San Luis
Leticia Katzer

Capitulo 3
Lxs otrxs en nosotrxs: 109
alteridad huarpe-ranquel en la “inclusién” puntana
Maria Celeste Romd y Ramén A. Sanz Ferramola



Capitulo 4

Identidades hegemoénicas y alteridades imposibles:

una etnografia sobre las formas de ser mapuche

y pehuenche en la actualidad mendocina
Julieta Magallanes

Capitulo 5

Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetiia

Seccion I1

139

161

Conflictos territoriales y propiedad indigena comunitaria

Capitulo 6
Territorios indigenas, tetak pekne (madre tierra)

y un choque de cosmovisiones atravesado por el derecho

Nadia Celia Gomez

Capitulo 7
Violaciones de la Constitucion Nacional
y Pactos Internacionales

en la erréonea aplicacién de la Ley de Bosques
Roberto Scherbosky

Capitulo 8
Reconocimiento, reparacion y expropiacion:
alteridades huarpes y Estado en San Luis
Aldana Calderén Archina

Seccion I11

Conflictos por el agua y problemas de salud

Capitulo 9
Agua: acceso y calidad del recurso
en la Comunidad el Rincén (Territorio Sawa)
Ratil Tapia, Jimena Andreu, J. Scaglia,
Julieta Carmona, y Mariana Martinelli

205

245

261

283



Capitulo 10
La cultura del agua: lagunas de Guanacache 315
y un sistema encadenado de responsabilidades incumplidas
Nadia Celia Gomez

Capitulo 11
Un acercamiento a las condiciones socioambientales, 351
ala salud oral y general de los pobladores
de areas no irrigadas de Lavalle (Provincia de Mendoza)
Mario Garcia Cardoni, Graciela E. Garcia Crimi,
German Hellwig, Teresa Hiramatsu, Rodrigo Palmili,
Nadia Gonzdlez Pellizzari, Fabio Galdeano

Seccion IV
Conflictos en relacién a las politicas
de viviendas y economias populares

Capitulo 12
El proyecto de vivienda Waro Utuk en Lavalle 381
(Provincia de Mendoza)
Carina Peletay

Capitulo 13
Desafios en torno a la soberania alimentaria 399
en el marco del desarrollo del agronegocio en Mendoza
Diego Montoén

Capitulo 14
Las estrategias socioecon6micas de las comunidades 421

Huarpes Millcallac (Departamento Lavalle, Mendoza).
Virginia Miranda Gassull y Heliana Gomez Carrizo

Seccion V
Conflictos referidos a las politicas patrimoniales y turisticas

Capitulo 15
El regreso de nuestros/as ancestros/as al territorio: 451
Reflexiones sobre los archivos de la demanda warpe
desde la mirada de sus protagonistas
Ivana Carina Jofré y Nadia Celia Gémez



Capitulo 16
Jirones de comunidad: Clivajes de memoria viva 507
y permanencia campesina mestizo-diaguita

en Valle Fértil (San Juan, Argentina)
Patricia Dreidemie

Capitulo 17
El “retorno de lo andino” en las politicas 539
de integracion regional sudamericanas y su relaciéon

con el proyecto de patrimonializacién del Qhapac Nan
Ivana Carina Jofré

Seccion VI
Conflictos en los sistemas educativos
y politicas interculturales

Capitulo 18
Percepciones de alumnos/as warpes 597

sobre la lengua ancestral e identidad indigena en la escuela
Maria Gema Galvani Gelusini

Capitulo 19
Politicas Interculturales en la UNSJ: 621
La creacion del Consejo Asesor Indigena
Nadia Celia Gomez, Ivana Carina Jofré, y Pedro Luna.

Indice de Figuras, Cuadros y Tablas 639
Sobre las autoras y los autores 647

Evaluadores 667



Sécgoﬁlghctos referidos
a las politicas

patrimoniales
y turisticas



C"p"lt“g Jirones de comunidad

Clivajes de memoria viva y permanencia
campesina mestizo-diaguita en

Valle Fértil (San Juan, Argentina)

Patricia Dreidemie

Mientras todos los otros proyectos se entregaron,
el tiempo mds lento ha permanecido, se mantiene
en pie, se impregna en el paisaje que lo representa,
corre escondido por los cauces profundos e ignotos
de las sangres, y reaparece en la superficie de la
conciencia como movimiento de la sociedad, ven-
ciendo la intervencion colonial y su censura de las
memorias. (Segato 2015, p.20)

Introduccion

Nuestro articulo se inscribe en una investigacion etnografica
que se desarrolla en el Departamento de Valle Fértil y proyecta ex-
tenderse a Jachal, en la Provincia de San Juan, Valle del Bermejo y
los llanos riojanos, en la Provincia de La Rioja, siguiendo circuitos
de movimiento regulares de pobladores locales. Se presenta aqui
una primera aproximacion exploratoria al campo. El trabajo se
orienta bajo la intuicién de que nos encontramos en una region que
comparte pautas socioculturales vinculadas de modo dinamico con
el devenir del Pueblo Diaguita, dado que es esta referencia ances-
tral la que sefialan las familias que llevan varias generaciones en el

507



lugar?*. La presencia del pasado en el presente y la impresion de se
trata de una regién que se ha constituido como “zona de contacto”
(Pratt, 1992) o “zona de frontera” (Barth, 1976; Doval, 2018) son
permanentes en nuestro trabajo de campo. En este ultimo sentido,
las fuentes histéricas nos informan sobre las diferentes disputas
socio-politicas que han sucedido en el lugar entre diferentes 16gi-
cas, 6rdenes del discurso y regimenes de verdad (Foucault, 1970,
1973): primero en relacién al enfrentamiento del orden colonial
con el mundo indigena -de por si, también plural- ; segundo, entre
jurisdicciones dentro del mismo orden colonial dado que conforma
“tierra de indios” que era disputada entre la Capitania de Chile y la
Gobernacion de Tucuman en la época de los encomenderos; y final-
mente, hoy en dia en un contexto de nuevas colonialidades marca-
do por procesos de patrimonializacion y la primacia de emprendi-
mientos extractivistas -mineria, ciencia y turismo-%3%. En cualquiera
de estas dimensiones, es sin duda una regién con un pasado y un
presente extenso de colonizaciones cruzadas que ha desangrado y
despojado a las poblaciones nativas.?3?

El discurso hegemodnico presenta a Valle Fértil como una re-
gién “de gran atractivo turistico y minero por su riqueza natural”
-fauna, flora, minerales, paisajes, cursos y depdsitos de agua -, y de
“alto interés cientifico paleontolégico y arqueoldgico”, reconocida
por la gravitacién de los Parques Nacional de Talampaya, y Provin-
ciales de Ischigualasto y el Chiflén, que junto a sus areas adyacen-
tes fueron declarados Patrimonio Natural de la Humanidad por la
UNESCO en el 2000, y por el corredor que retine varias reservas,
en particular, las Reservas Naturales de Laguna Brava y Reserva de

20 Varios estudios contextualizan la categoria “diaguita” en etnologia, historia, arqueo-
logia, sefialando los debates en torno a su origen, controversias y uso del término. En
este articulo, optamos por adoptarla como etnénimo dado que es el modo como hoy
se auto-adscribe la poblacién que entiende compartir un pasado comun en la regién
en el marco de un proceso (no lineal, pluridimensional y relativamente reciente) de (re)
emergencia de identificaciones indigenas.

21 Para un analisis critico sobre los procesos de patrimonializacion en San Juan, ver Jofré
(2017).

22 | a perspectiva adoptada de “zona de contacto” o “zona de frontera” tiene el objetivo
de subrayar la dimensidn relacional, que incluye la heterogeneidad y el conflicto, y no
pierde de vista las relaciones dinamicas y asimétricas de poder social. Pratt define: “zo-
nas de contacto” como zonas donde “pueblos geogrdfica e histéricamente separados en-
tran en contacto y establecen relaciones duraderas que usualmente implican condiciones
de coercion, radical desigualdad e insuperable conflicto” (1992, p.26).

5 O Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



Usos Multiples de Valle Fértil. E1 2000 fue claramente un punto de
inflexién para las politicas del departamento de Valle Fértil. Hasta
ese momento, los funcionarios presentaban al Departamento como
“agricola-ganadero, minero, y turistico”. A partir del afio 2000, la
férmula la invierten: ahora lo presentan como “turistico, minero”, y
en menor grado -y en decrecimiento rapido por la desatencién de la
problematica del agua- como “turismo agricola-ganadero”. El pro-
ceso de turistificaciéon y de patrimonializacién ha ido in crescendo,
al tiempo que las practicas cotidianas de las poblaciones locales, en
su mayoria rurales, van quedando practicamente imperceptibles.

Como contrapunto, nuestra investigacién viene relevando
practicas campesinas invisibilizadas, la mayoria vinculadas con la
dimensién agricola-ganadera tradicional, que recrean cotidiana-
mente estrategias de permanencia, con una tensa historia y signifi-
cacion social, en la mencionada “zona de frontera”.

En simultaneo con procesos de patrimonializacién de los recur-
sos naturales, paleontolégicos y arqueolodgicos y la reificacion del
paisaje -con una clara orientacidn hacia la promocién del turismo
-, frente a nuestra indagacién nos encontramos con el desconoci-
miento generalizado sobre el pasado y presente indigena o mestizo,
un importante vacio casi total de informacion respecto de la histo-
ria sociocultural de las comunidades locales, desmemoria comuni-
taria relativamente consensuada, silenciamiento de ciertos hitos de
violencia fisica y simbolica. Por ejemplo, se advierte el borramiento
de genealogias autdctonas y el reemplazo de apellidos familiares,
e incluso, hoy en dia la perdurable precarizacion respecto de la te-
nencia de la tierra, especialmente en las sierras, zonas cada vez mas
codiciadas por intereses foraneos?3.

A partir de un primer trabajo de campo exploratorio realiza-
do en Valle Fértil, hemos observado que en este territorio donde
se disputan jurisdicciones y controles, la poblacién local mantiene
practicas rurales fuera de la mirada externa, valoradas como cli-
vajes de memoria familiar y comunitaria, de alta carga emocional,
las que -tras un relevamiento bibliografico y en base a numerosas

23 Varios estudios refieren esta situacion: por ejemplo, para nuestra area de estudio, Jofré
(2013, 2014), Rodriguez Mamby (2018) y Garcés (2020); para zona cuyana Saldi, Wagner
y Escolar (2014); en perspectiva nacional, Svampa y Viale (2014).

Jirones de comunidad 5 O 9
Patricia Dreidemie



entrevistas- identificamos con antecedentes campesinos mesti-
zo-indigenas. Son practicas comunalizantes (Brow, 1990 Anderson,
1993) con relevancia en relaciéon con una construccién particular
de territorialidad (Grossberg, 1992), que se sostienen sobre rela-
ciones afectivas y, por lo tanto, construyen “espacios laborales afec-
tivizados” (Rossiy Canevaro, 2017), resistiendo los embates extrac-
tivistas del “corredor de los llanos”.

Dicho corredor esta conformado por un sistema complejo y abi-
garrado de caminos y huellas; practicas ganaderas como las marcas
y juntas, o “rondas”, de ganado; el uso comunitario de aguadas y
campos; particulares modos de colecta y control en la distribucién
del agua; la produccidn artesanal -también vinculada a la recolec-
cién y conservacién de frutos, de agua, la trashumancia y la gana-
deria-; técnicas artesanales ancestrales; el circuito ritual de visitas
y devociones entre las que hoy se conocen como capillas o parro-
quias; la ubicacion y distribucion de “puestos” en las diferentes lo-
mas; la dindmica de desplazamientos en el espacio -en particular,
entre los valles y las zonas serranas, y entre las mismas sierras-;
conocimientos etnobotanicos, ejercicios curativos, creencias, “bru-
jerias” y salamancas; la vigilancia del espacio -la ubicaciéon estraté-
gica de refugios en lugares de alta visibilidad-, la marcacién del te-
rritorio; algunas “profesiones” como la de rezadoras, rastreadores
0 camperos, entre otras.

La resiliencia silenciosa de estas practicas de dificil relevamien-
to, dado que algunas se mantienen en secreto, o solo son referidas
en el ambito intrafamiliar, es ademas indicio de un entramado so-
ciocultural que rememora trayectorias, actores, preocupaciones, li-
najes, afectos, genealogias familiares, simbologia y luchas iniciadas
mucho tiempo antes de la conquista. En contraste con formaciones
discursivas hegemonicas -cientificas y sociopoliticas- que reprodu-
cen “narrativas discontinuistas” que deshistorizan a los sujetos, pre-
suponiendo el despoblamiento indigena de la regién (Jofré, 2013),
nuestro trabajo releva practicas tradicionales comunitarias en tan-
to “indices de permanencia”, percibidas por los pobladores locales
como “continuidad de la aboriginalidad” (Hill y Hill, 1986; Dreide-
mie, 2007 y 2011), es decir, como permanencia de las antiguas so-
ciedades que habitaron el territorio, y que hoy en dia son recreadas

5 1 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



a partir de sentidos de pertenencia y devenir propios, que “aiin en
jirones” movilizan tramas vinculares y afectos cotidianamente?*.

Desde la antropologia sociocultural nos acercamos a dichas
practicas examinando:

huellas de una forma de habitar que serviran como pistas para
recuperar el vinculo con aquel proyecto de arraigo soberano en
el espacio-tiempo de nuestros paisajes. Es lo que nos permite re-
tornar, reatar, recuperar el vinculo con el proyecto histoérico de los
pueblos clausurado por la colonialidad y la amnesia compulsiva
impuesta a la poblacién como modalidad de genocidio (Segato
2015, p.20).

En este sentido, nuestro trabajo corre “en clave de contienda”, a
contramano de lo que hasta ahora nos ha dicho el discurso oficial: no
se trata de pueblos extintos. En esta busqueda reconocemos un an-
tecedente de relevancia y resonancia en la zona por su militancia: el
trabajo de campo, investigaciones, reunion de material arqueolédgico
-desarrollo incipiente de un museo -, y disefio de proyectos de inter-
vencion territorial realizados por la Profesora Maria Luisa Costa, los
que han quedado interrumpidos por su temprano e inesperado fa-
llecimiento. Muchos de sus materiales se encuentran ain inéditos?*®.

En sintonia con investigaciones de arqueologia histérica sobre
arte rupestre y fuentes etnohistdricas y etnicidades indigenas en la
zona (Rolandi de Perrot et al. 2003; Cahiza 2013; Ocampo y Pastor,
2017; Rodriguez Mamby, 2018; Boixadds y Larisgoitia 2020), los re-
sultados de nuestro trabajo de campo fortalecen la hipétesis de un
territorio sociocultural comun de base étnica en una geografia ex-
tensa, donde perduran redes familiares, genealogias y modos parti-

234 Seglin Brow (1990), todo sentido de pertenencia es fruto de una “comunalizacién”,
es decir, de patrones de accién cuya forma especifica esta cultural e histéricamente
determinada.

25 Nos referimos al Museo Pachamalui, ubicado en la Villa San Agustin de Valle Fértil. El
valor de las piezas ahi reunidas es inestimable y, a pesar de que la muerte de la autora
sucedid ya hace 10 afios (en 2010), aun las piezas no se encuentran estudiadas ni cata-
logadas. Es importante sefialar que Maria Luisa Costa en sus Ultimos afios asumi6 una
posicién diaguita en su discurso -abandonando las teorias de las identidades degenera-
tivas-, y trabajé activamente de un modo pionero y solitario para la recuperacién de una
identidad colectiva. En la villa la recuerdan como “La india”. El desinterés y desconoci-
miento de la poblacién local, incluidos los gobiernos municipales y la academia, son
signo del olvido y silenciamiento consensuados al que aludimos en el articulo.

Jirones de comunidad 5 1 1
Patricia Dreidemie



culares de territorializaciéon y demarcacion de espacios, propieda-
des comunes, circuitos devocionales, fiestas populares, espacios de
juego -carreras de caballos, mulares o galgos, circuitos de apuestas
y desafios-, cuidado comunitario de animales, técnicas artesanales,
trayectorias y desplazamientos que se reproducen ancestralmente,
lo que otorga sentido a un territorio altamente afectivizado, origi-
nario, mestizo, dinamico y vigente?3®.

;Como se pasa de formaciones discursivas donde es necesario
silenciar, invisibilizar y expresar la extincién de un pueblo -al que
se subordina y explota- a un discurso que revaloriza lo étnico como
atractivo turistico -lo mercantiliza- al tiempo que recupera fésiles y
patrimonializa el territorio, lo objetiviza y privatiza? es la pregun-
ta que guia nuestro recorrido. El proceso de “turistificacién” de la
region, y en particular el implicado en el llamado “turismo étnico”
propuesto para Valle Fértil nos inquieta. Las diferencias etnocultu-
rales -que se desconocen, en especial, en su dimensién ontolégica-
corren el riesgo de ser asimiladas al escenario hegemonico, y asi
otra vez violentadas, bajo este eufemismo, escondiendo y natura-
lizando asimetrias historicas y (sub)ordinaciones, y neutralizando
cualquier posibilidad de transformacion sociopolitica?®’.

A continuacion, el texto retine impresiones de la geografia y las
pautas socioculturales de la zona tal como la fuimos conociendo,
por recorrerla y por realizar entrevistas, y en base a un mar de con-
tradicciones percibidas, senalando practicas que consideramos “cli-
vajes vivos de memoria comunitaria”. Cada una de ellas ameritara
en el futuro investigaciones particulares. Sobre el conjunto, inten-
tamos identificar cuales de estas practicas son “vistas” y “aprove-
chadas” -y, en algunos casos, rearticuladas- por el proyecto turistico
hegemonico actualmente, cudles siguen siendo “invisibles” y cuales

2% En términos de Williams (1997), estos aspectos podrian ser considerados a la vez “re-
siduales” y “emergentes”, en tanto operan en una doble direccién: por un lado, reto-
man practicas tradicionales que en el nuevo contexto funcionan como alternativas a la
cultura dominante, adquiriendo nuevos significados, valores y sentidos; y, por el otro,
encuentran vias de integracién al orden dominante.

%7 Garcés (2020), retomando una apreciacion de Argentina Quiroga -autoridad espiritual
Warpe- el dia que “el proyecto de turismo étnico” se presentaba en el Departamento de
Valle Fértil, sefiala licidamente el peligro del turismo étnico “sin comillas”. Retomo este
mismo cuidado y distancia critica en el presente articulo, siendo consciente también
de que el aprovechamiento econdmico responde a necesidades que son importantes
de atender.

5 1 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



son directamente desanimadas o silenciadas como proyecciones
comunitarias en el contexto actual. Ciertas investigaciones sobre
los archivos coloniales, donde se “filtran” las muy esquivas voces de
los nativos, las investigaciones del arte rupestre y sobre “las rutas
de los arrieros” resultan significativas para interpretar algunas de
estas practicas en relacion con la persistencia (o no) de patrones
regulares de estrategias territorializantes de base étnica.

La periferia de la periferia

Investigaciones varias demarcan el territorio diaguita abarcan-
do un extenso territorio que comprenderia el noroeste de San Juan
-Jachal y Valle Fértil-, La Rioja, Catamarca, parte de Tucuman y has-
ta el sur de Salta, y hacia el oeste, la region del Norte Chico de Chile.
Segliin documentaciones de diferentes indoles e intereses, el transi-
to entre un lado y el otro de la actual frontera nacional fue un rasgo
perdurable a través de los siglos en la region. En conjunto, se trata
de un muy amplio territorio donde, ni en el pasado, ni el presente,
podriamos hablar de una red social homogénea, ni describir rasgos
socioculturales especificos sin realizar un violento ejercicio de sim-
plificacion, esencializacion y generalizacidon sobre la compleja tra-
ma social, la diversidad de geografias, historias agrarias, dinamicas
y vinculaciones?®%,

28 En La Rioja cuatro Comunidades Indigenas se reconocen como diaguitas e iniciaron un
proceso de reconformacién de su memoria. Segln el listado de Comunidades Indige-
nas con personeria juridica o personeria en tramite que publica el Ministerio de Justicia
y Derechos y Humanos, en Catamarca habria seis Comunidades Diaguitas registradas;
en Tucuman, dieciséis; en Santiago del Estero diecinueve y en Salta treinta y ocho Co-
munidades Diaguitas o Diaguita-Calchaquies, hasta febrero de 2019. Muchas de ellas
estan integradas al colectivo Unién de Pueblos de la Naci6n Diaguita (UPND), creado en
2005, fruto de un proceso de organizacion y movilizaciéon de comunidades de Tucuman,
Salta y Catamarca, en pos de su reconocimiento y reclamos territoriales. Esta organiza-
cién supracomunitaria cumplié un rol aglutinante y de referencia para las comunidades
diaguitas de todo el territorio, si bien varias de ellas en Tucuman, como la de Kilmes
y Amaicha, registran trayectorias de lucha muy anteriores que se remontan a tiempos
coloniales y republicanos.

Jirones de comunidad 5 1 3
Patricia Dreidemie



Con el recaudo de que no pretendemos aqui describir situacio-
nes generalizables, a continuaciéon nos abocamos a presentar ex-
clusivamente la situacion del Departamento de Valle Fértil, donde
hemos comenzado nuestro trabajo de campo.

Valle Fértil conforma un departamento fronterizo entre las pro-
vincias de San Juan y La Rioja. Por un lado, la frontera entre estas
dos provincias fue una frontera inestable durante mucho tiempo,
que se definié tardiamente -recién en 1968 queda delimitada - . Por
otra parte, se trata de una regidon que posee una historia social, cul-
tural y productiva comtn antes y después de la Conquista. Un maes-
tro de la zona nos expresa: “el flujo de personas y bienes entre las
provincias es constante”. Actualmente, para los pobladores de Valle
Fértil, quienes saben tener parientes de ambos lados de la frontera
y circulan por ella regularmente, se trata de una frontera que frag-
menta administrativamente la l6gica y dindmica social, productiva,
familiar, devocional, festiva, vincular, etc. de las personas.

En discursos de promocion -en general, turistica- del Depar-
tamento de Valle Fértil, “la tierra verde de los muchos rios”, se lee
que es “uno de los lugares de mayor riqueza natural de Cuyo”. La
caracterizacién de la region en su dimensién natural y paisajisti-
ca predomina en el discurso hegemoénico y claramente alimenta el
actual interés de su aprovechamiento minero y turistico. Este dis-
curso, muy extendido en el mercado local, posee como contrapunto
posiciones criticas provenientes de movimientos de reemergencia
étnica y también desde la academia que denuncian el estado de ex-
poliacién y despojo de aquello “que ha sido convertido a la riqueza”,
sefialando que la turistificacion oculta un proceso de des-territo-
rializacidn legal y progresiva de la poblacién rural -empobrecida
histéricamente- sobre los bienes comunes. Bajo la apariencia de un
supuesto equilibrio multicultural, se trataria de “riquezas” -iden-
tificadas y nombradas asi desde logicas foraneas- que para los na-
tivos implican diferentes grados de sufrimiento, y “penan” (Jofré,
2019). Mientras un discurso oficial se reproduce y escucha en todas
partes, todo el resto parece ser silencio.

5 14 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



Figura 1. Mapa con la localizacién
de lugares mencionados en San Juan y La Rioja

Chie. | Argenting e

J Bea

o Ri =TT
[ ERRITIA San Blas© .,
{ | %
,'I \i: : O Famatina \—\
, .
o~ o \ o Chilecito L

; \ © Villa Unisn . :
1I f __ @ Guandacal La Rioja \
) TALAMPAYA \
; H“ﬂgﬁt\ | 'J'J" I|J*' [; LA f: 0 \
VISCHIGUALASTL _.
JRotes® 0" | “OBalde el Rosatio )
! Jachal 1 /

i \]. C: San Agustin de

/ o Valle Feril ——/
SAN JUAN % [
S s 3

I’:ﬂringuﬂuﬁ ﬁ o |
—="=gaan Juan i

= I_..-'"bE-E!_II‘IE:H| L e _“-...h_,.__ﬁ.-'—_“-\ﬁ
1| | _. ._.\,.-'”\"' -y '»..-'5—-"'_\__
.. l:..' L

—i

Fuente: turismoruta40.com.ar

A partir de numerosas entrevistas realizadas a los poblado-
res actuales, sabemos que la poblacién vallista se reconoce, en
general, como “criolla”, retomando la narrativa estatal del mes-
tizaje que, s6lo autoriza algunas categorias dentro de su grilla de
ordenamiento y control de la diversidad. Y posee antecedentes y
extensiones familiares principalmente en los llanos riojanos -“los
vallistos poseen procedencia riojana”- , pueblos jachalleros -Mogna,
Punta del Agua-, y valle del Bermejo -Vinchina, Villa Castelli, Villa
Uniodn, La torre, Pagancillo-, zonas que actualmente los habitantes

Jirones de comunidad 5 1 5
Patricia Dreidemie



de Valle Fértil recorren habitualmente?®®. Si bien algunas familias
se identifican como diaguitas -por conservar apellido originario-, y
se vienen agrupando para conformar “la Ruta Ancestral Diaguita”
(“la RAD”) autoproclamando su representacion de las “Comunida-
des Diaguitas de Valle Fértil”?*’, el comun de la poblacién opta por
desconocer o silenciar casi todo acerca de las -propias- genealogias
ancestrales diaguitas, capayanes y yacampis -prueba de la fuerza
performativa que tuvieron las narrativas estatales/sarmientinas-
de la extincion®*!.

Por ejemplo, en La Majadita, una localidad rural ubicada a 7 km
de la villa cabecera San Agustin en una de las quebradas que comu-
nican con las Sierras, un grupo de mujeres han comenzado un pro-
ceso, hoy en dia interrumpido, para agruparse en una organizacion
que llamaron “Mujeres Diaguitas”. Sin embargo, no todas acuerdan
con ese nombre. Expresan que “no quieren que se les pongan plu-
mas” (Ch.B, La Majadita, 12/06/2020). Mientras, otro sector de la
comunidad esta activamente implicado en desarrollar el “turismo

29 Nilda Elizondo de Corzo, historiadora vallista, también adopta estas categorias y presu-
puestos en sus estudios recientes, lo que pone en evidencia la fuerza persuasivay la con-
tinuidad de uso de la grilla colonial (Elizondo de Corzo, 2010). Ella expresa, por ejemplo:
“Los indios poco a poco se fueron mestizando, extinguiéndose como en la mayoria de los
pueblos”. (Nota periodistica “Valle Fértil y su historia”, Diario de Cuyo 10/04/2014).

%0 Desde el 2013 se dicta en San Agustin de Valle Fértil la Tecnicatura y Licenciatura en
Turismo de la UNSJ -en coordinacién con el Ministerio de Culturay Turismo de la provin-
cia-. Un programa de extensién de la misma universidad (el PUAI: programa universita-
rio de asuntos indigenas) se encuentra desarrollando “la Ruta Ancestral Diaguita”, y dic-
ta una especialidad en “turismo étnico” (Rodriguez y Luna Molina, 2014; Salazar, 2015).

1 Asi, por ejemplo, Carina Jofré apunta que: “La categoria étnica capayana fue una for-
macion de alteridad originada en la documentacion colonial entre los siglos XVI y XVl
como resultado de los reduccionismos funcionales al orden de dominacién espariola. Pos-
teriormente, a mediados del siglo XX, aquella construccion colonial fue reelaborada en el
discurso cientifico antropolégico-etnohistdrico [...] Continla: “La arqueologia practicada
en la provincia de San Juan colaboré activamente en aquella tarea contribuyendo a la
deshistorizacién de nuestros pueblos ordenar la historia pre-nacional a los fines de ad-
ministrar la diferencia étnica y cultural de los pueblos sacrificados histéricamente para el
fortalecimiento del relato de un Estado Nacional argentino libre de indios, pero con una
‘rica prehistoria’ como campo de estudio para la ciencia” (Jofré, 2013, p. 13).

5 1 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



étnico”. Son las contradicciones actuales del lugar?*.

NC: -si, yo... pertenezco a la comunidad diaguita de La Majadita....
mm... mis abuelos, mis antepasados pertenecieron al grupo del
Cacique Pedro Caligiie...

P: Pedro Caligtie...

N: si, que fue un cacique. Yo, mi comunidad se caracteriza por el
tejido, tejido en telar... yo por eso me gusta..., por eso quiero seguir
con el tejido, con todas las costumbres de mis antepasados, el bor-
dado, lo que se hace con el pasto coirdn, lo que se hace... canasti-
tas, todo eso... son las raices.

P: ;siempre fueron de esta zona? ;tu familia?

N: si, mis padres, mis abuelos... mi bisabuelo, se llamaba eh... soy
Calivar por mi papa. Su madre se llamaba Secundina Calivar, por
eso somos descendientes. Por eso de Pedro Calivar, descendien-
tes... Me gusta revalorizar todo lo que nos dejaron. Aca hay mu-
chas huellas.... La historia de ellos en las piedras. Los morteros, las
conanas, a mi me gustan... yo junto morteros, conanas.... Por ahi
viene gente, turistas, yo les cuento, porque para mi es importante
eso. (Fragmento de entrevista a N.C. en La Majadita, 13/06/2020).

Para nuestra investigacion es significativo que no exista docu-
mentacion sobre las genealogias familiares, los sistemas parenta-
les, ni sobre la dindmica poblacional relativa a los “puestos”, donde
la mayoria de la poblacién rural tiene parientes, o procede, o toda-

22 A | a Majadita se accede por un camino de tierra consolidado que cruza varias veces el Rio
del Valle. En época de lluvias, puede quedar aislada. En la localidad hay huellas antiguas,
algunas de origen prehispénico: morteritos, petroglifos, y arte rupestre. Para la gente de
la localidad, La Majadita se divide en dos zonas: “La Majadita de arriba” y “La Majadita
de abajo”, seglin las viviendas se encuentren antes o después del cruce principal del rio;
por lo que los pobladores se autodenominan “los de arriba” o “los de abajo”. El nombre
original de la localidad es “Valle de Catana’, donde -seglin me dicen- Catana era el nombre
de un cacique. Esta denominacién original es la que aparece en las pocas Cédulas Reales
que dan cuenta de la propiedad de la tierra por parte de algunas familias. En general, los
pobladores no poseen titulos de propiedad de las tierras que ocupan ya desde hace va-
rias generaciones. Por otro lado, muchas de las familias provienen de “las Sierras”, poseen
“puestos” de campo en diferentes partes de los cerros -donde tienen animales o llevan los
animales en alguna época del afio-, o poseen “doble residencia”: una casa en las Sierras y
otra en La Majadita. Hoy en dia, viven en La Majadita 35 familias, esto es aproximadamente
210 personas. Progresivamente, La Majadita estd siendo elegida por personas provenien-
tes “de la ciudad”, de San Juan Capital, para tener casas de fin de semana, o de verano.
También comenzaron a desarrollarse algunos emprendimientos turisticos: complejos de
cabafias, restaurantes, campings, circuitos de aventura, etc. El Municipio de Valle Fértil
reconoce a La Majadita como el principal destino turistico del departamento, después del
atractivo Parque Ischigualasto, conocido como “Valle de la Luna”.

Jirones de comunidad 5 1 7
Patricia Dreidemie



via hoy va y viene con sus animales en una practica de multiples
domicilios de ocupacion estacional que, también al dia de hoy, per-
dura en silencio.

Un rapido analisis de la toponimia nos orienta a la presencia de
la lengua Kakana, lengua ancestral diaguita de la que actualmente
poco se sabe. Es parte del saber popular que los siguientes topdni-
mos tendrian etimologia kakana: Chucuma ‘lugar de puna o dolor
de cabeza’, Astica ‘lugar de las muchas flores’, Las Tumanas ‘agua
que remolinea’, Chajpajnai antiguo nombre de la Villa San Agustin,
‘lugar verde, lugar de caciques’, Us(h)no ‘lugar sagrado’, donde se
observa la presencia de mesetas rituales, Aguango ‘lugar de agua,,
etc. En relacion con el Kakan, existen pocos estudios sobre una casi
inexistente documentacion. La academia, en este caso, en el ambito
de la “lingtiistica indigena americana?**”, ha asumido y reproduci-
do la idea de que se trata de una lengua extinta, colaborando en la
proyeccion de este juicio sobre las comunidades.?** El trabajo de
Ricardo Nardi (1979) resulta, a nuestro juicio, el texto mas com-
prehensivo de la situacion de estudio de esta lengua. Alli, el autor
expresa, de modo desafiante para nuestra investigacidn, que “se ha
desdefiado muchas veces el recurrir a los ‘yarcos, los ‘pilillos’ o las
‘hilachitas, poseedores de un rico tesoro lingiiistico” (Nardi 1979, p.
8), en referencia a los posibles continuadores de la lengua en dife-
rentes épocas: hablantes populares a los que la academia ha deses-
timado histdrica e ideoldgicamente?*. Actualmente, en diferentes
ambitos, académicos y comunitarios, el juicio acerca de la lengua
kakana como lengua extinta ha comenzado a ponerse en cues-

243 Disciplina incipiente surgida a principios del S. XX y marcada por gestos fundacionales
vinculados al Estado-Nacidn.

2% En relacion con las condiciones histéricas y politicas de produccién disciplinar de la
lingliistica amerindia, la figura de Bartolomé Mitre funcioné como nodo significativo de
una red de circulacién de material americanista y de creacién de conocimiento cienti-
fico (De Mauro, 2018). Estudios sobre la lengua Kakana fueron realizados por: Samuel
Lafone Quevedo, Pablo Cabrera, Salvador Canals Frau, Antonio Serrano, Eusebia Martin,
Ricardo Nardi, entre otros.

245 Ricardo Nardi (1979) expres6 que a algunos dialectos se los llama lengua capayana o
de yacampis, y menciona la posible relacidén del Kakan con el Cunza Atacamefio hablado
en el Norte de Chile. A su vez, sefiala como una valiosa fuente de investigacion el trabajo
de P. Pedro Lozano, y subraya el interés que posee el libro de “Catarmaquefiismos” de
Lafone Quevedo, hoy una obra con cuatro rediciones: 1894, 1898, 1927, 2010.

5 1 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



tion?*¢. Si bien el estado de esta lengua en términos comunitarios
no es de interés para la industria del turismo, claramente si lo es su
presencia en funcion de la demarcacién de los lugares que suman el
atractivo ancestral de su nombre al valor paisajistico, por lo que los
nombres originarios hoy en dia se subrayan en el discurso oficial.
Se podria decir que, en términos ambientales, Valle Fértil tam-
bién es “zona de frontera”. Es una regién de gran interés biogeogra-
fico debido a su caracter ecotonal: conforma la transicién del monte
al chaco serrano, (semi)arido, por lo que posee una biodiversidad
natural importante, particularmente en el area serrana, albergando
especies que no se encuentran en el resto del territorio, como el ave
Rey del Bosque (Pheucticus aureoventris) y en las Sierras de Cha-
vez y Pie de Palo bosquecillos de chica (Ramorinoa girotae), especie
endémica cuya madera se caracteriza por ser la de mayor peso y
dureza en la zona, materia prima para perdurables artesanias. La
abundancia ornitolégica del lugar es notoria: el canto variado de los
pajaros va permutando durante las diferentes horas del dia, pero es
una belleza constante; los pobladores locales son muchas veces ex-
pertos en reconocerlos. Claramente, las particularidades ambien-
tales de Valle Fértil son aprovechadas como atractivos turisticos?*’.
En contraste, la historia de este lugar de frontera perdura silen-
ciada. Pocos conocen que en el establecimiento de la villa cabecera
-San Agustin de Valle Fértil- se reconocen tres fundaciones debido
a “la fuerte resistencia indigena al poder espafiol” de mas de un si-
glo, y a la disputa entre Chile y el Rio de la Plata, dado que toda la
region sirvié de fuente de indigenas encomendados. La actual villa
recién logro establecerse a fines del S. XVIII; al principio, por orden
la Junta de Poblaciones de Chile, y como San Agustin de Jauregui el
4/4/1788 pasando a la Intendencia de Cérdoba, “un pueblo pobre
y olvidado por la falta de caminos”.En su disefio original, el asenta-
miento demarcé “una zona de indios y otra de espanoles”, iniciando

6 Actualmente, en otras regiones, por ejemplo en Tucuman y Catamarca, desde la pers-
pectiva de las comunidades y también desde investigaciones cientificas -ver Bixio en
UNC (Bixio, 2020)- se disputa la idea del Kakan como lengua muerta.

247 A pesar de las normativas ambientales, es costumbre vallista exponer con orgullo pa-
jaritos enjaulados.

Jirones de comunidad 5 1 9
Patricia Dreidemie



la conformaciéon de perdurables fronteras internas?*®. Las locaciones
de las fundaciones fallidas fueron: Aguango y San Ramoén -primer
fuerte de la region-, lugares que fueron nodos de reunién, circula-
cion y resistencia de poblacion diaguita. Las tensiones entre el pro-
yecto minero-extractivista sarmientino y el proyecto federal de los
montoneros riojanos, con Pefialoza al frente, intensifico las tensio-
nes en esta zona de frontera. También fue considerada una frontera
en términos politico-ideoldgicos, en momentos claves de conforma-
cién del Estado-Nacidn y la delimitacion de la Regidn de Cuyo.

Las Sierras siempre fueron
espacio de resistencia*®

El Departamento Valle Fértil se asemeja a una larga lonja que se
divide en tres zonas: Norte, Centro y Sur. Dos tercios del departa-
mento son sierras y pedemonte; y el otro tercio, lo conforma la zona
de los bajos o ‘balderias’. Al oeste, las Sierras de Elizondo, Sierras de
Rivero y Sierras de Chavez conforman los tltimos encadenamientos
de las Sierras Pampeanas, alcanzando alturas superiores a los 2000
m.s.n.m, siendo una especie de “dique natural” que otorga rasgos
propios a la regidn en términos orograficos y que también deter-
mina el régimen de precipitaciones, el sistema de abastecimiento,
los desplazamientos poblacionales. Por un lado, el sistema de las
sierras; y, por otro, la problematica del agua. Ambos aspectos son
claves para entender la dinamica territorial del departamento.

La presencia del sistema de las sierras, lugares altos que han
sido preferidos por los pobladores nativos para alejarse del domi-
nio y control espaiiol, histéricamente ha determinado no solo el es-

248 | as citas son extraidas de la nota periodistica donde se refieren palabras de la historia-
dora local Sra. Nilda Corzo (Info Valle Fértil, Nota del 2 de abril de 2020, https://infovalle-
fertil.com/contenido/1349/valle-fertil-celebra-su-232-aniversario-de-su-fundacion [Sitio
visitado por dltima vez en mayo de 2021].

2% | a cita pertenece a Oscar Luis, ex-asistente sanitario de La Majadita (Los Morteritos,
20/06/2020).

5 2 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



tilo de vida local sino también muchos de los patronimicos actuales
de la poblacion. Aunque existe un silencio historiografico/etnohis-
torico o un olvido consensuado al respecto, el abandono de apelli-
dos indigenas y su reemplazo por los topénimos “Chavez”, “Rivero”
y “Elizondo”, en referencia a la sierra de procedencia de las perso-
nas sucedid durante la segunda mitad del siglo XIX y se encuentra
documentado en registros de la Iglesia, de ahi que estos apellidos

sean extendidos en la poblacién vallista.

El modo de registro de personas de los funcionarios estata-
les habria invisibilizado la marca indigena en las familias de los
puesteros, pero no alter6 su territorialidad. Al inscribirse con
los nombres de sus pagos, esos sistemas tradicionales de propie-
dad comunal de la tierra se habrian sostenido solapadamente.
(Mamby, 2017, p. 88-89)

Los habitantes rurales poseen
una gran habilidad para dirigir el agua

Por otra parte se encuentra la problematica del agua. La historia
social y productiva de Valle Fértil esta atravesada por ella. La region
posee cursos de agua temporaria y permanente cuyo escurrimiento
se produce por quebradas como las que recorren los rios Chucuma,
La Mesada, Astica, Las Tumanas, del Valle y Usno. La zona baja o de
balderias se prolonga hacia los llanos riojanos. Con pasturas que
favorecen la actividad pecuaria, posee un rico estrato herbaceo y
arbustivo de plantas aromaticas y medicinales en la zona serrana.

Se llama “baldes” al particular sistema local de extraccién de
agua. De ahi toman sus nombres varias de las localidades del depar-
tamento: Baldes del Sur de Chucuma, Baldes de Funes, Baldes de
Astica, Baldes de Las Chilcas, Baldes del Norte, Baldes del Rosario y
Los Baldecitos. Alrededor de cada balde histéricamente se instal6
un grupo de familias. El balde consiste en un pozo abierto que llega
ala capa fredtica -acuiferos superficiales subterraneos - que oscilan

Jirones de comunidad 5 2 1
Patricia Dreidemie



entre 9 a 38 metros de profundidad. Tradicionalmente, el agua se
extraia con el ‘noque’, balde de cuero sostenido por una cuerda a
una polea, y de la que un burro tiraba yendo y viniendo. Este sis-
tema se reemplazo en la actualidad por noques de carpa, o lona,
molinos, o ‘bombitas’. Hoy los baldes siguen activos y conforman
un recurso que tradicionalmente se administra comunitariamente.

En época de lluvias, la provisién de agua se realiza por repre-
sas. Alrededor de ellas se desarrollan, en la época de invierno, las
famosas “rondas”, un evento que movilizaba y moviliza a la comuni-
dad particularmente de los pueblos rurales. Alli se desafian las des-
trezas ganaderas de las personas: la junta anual de animales. Dado
que los campos fueron mayormente abiertos, los animales tienden
a concentrarse en busca de agua. En las rondas cobran importan-
cia las “marcas” o sefiales familiares de la hacienda, vacas, caballos,
mulas, burros; también la solidaridad comunitaria, para la identifi-
cacion y devolucion de cada uno a su dueiio. En este sentido, la ins-
talacion de alambrados estd modificando esta costumbre en torno
a aguadas comunes: “ahora poco se ronda porque estdn los alambra-
dos”, nos dice un poblador de Baldes del Rosario, lo que perjudica a
los pequefios productores y favorece la concentracion de recursos.

El valle sufre de sequias ciclicas, épocas en las que las zonas
rurales se empobrecen. La falta de lluvias produce la pérdida del
mas preciado recurso para la actividad productiva: las pasturas na-
turales. También dificulta e imposibilita la continuidad de los tradi-
cionales cultivos “a secano” de maiz, zapallo y sandia en los tipicos
“bafiados”: parcelas cerradas con cercos, ubicadas en zonas bajas, y
donde se ha desarrollado una particular ingenieria para conducir a
ellas la mayor cantidad de agua de lluvia, de lo que depende el éxito
de la siembra. Dichas parcelas, en general, son labradas con livia-
nos arados de mancera traccionados por un asno, mular o cabalgar.
Cuando los ciclos de sequia son muy largos, la pérdida de semillas
adaptadas a la zona afecta las tradicionales producciones de auto-
consumo en las familias.

De modo recurrente he registrado estas frases en Valle Fértil:

e mucha gente deja esta zona para ir a trabajar a la mina
e esduro ver las fincas abandonadas

5 2 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



hay muchas obras hidricas sin hacer

el principal problema es el agua

muchos afos de abandono

produccién agropecuaria en franca decaida (entre otras)

Ya se va a criar la ayuda
La artesania tradicional

Las artesanias tradicionales son indices claros de continuida-
des etnoculturales y recreaciones, dado que sus técnicas y proce-
sos productivos fueron aprendidos de las generaciones pasadas,
transmitidos familiar o comunitariamente en una region. Persisten
en ellas materiales, técnicas y rasgos idiosincraticos del lugar en
el que son elaboradas. La matriz moderno-colonial-capitalista, que
objetiviza y preteriza la produccién y los saberes originarios, sefia-
la que las artesanias tradicionales poseen “un alto valor patrimo-
nial”. En el mismo sentido, la produccién artesanal es promovida
por la industria del turismo, en su materialidad comercializable
como “mercancia atractiva” -en Valle Fértil, también es puesta en
el mismo nivel que las manualidades y objetos semi-industriales
de variada calidad y procedencia?*’-. Sin embargo, en las artesanias
tradicionales no solo se vive el pasado de un territorio, sino que
ellas se constituyen en lugares vivos donde la comunidad construye
memoria e identidad cotidianamente.

20 | a normativa internacional y nacional sobre “artesania” la define desde una posicion
epistémica y ontoldgica moderno-colonial y capitalista como “un objeto o producto de
identidad cultural comunitaria, hecho por procesos manuales continuos auxiliados por
implementos rudimentarios y algunos de funcion mecdnica que aligeran ciertas tareas”
A su vez, nos dice que “la materia prima bdsica transformada se obtiene en la region
donde habita el artesano”; y que “el dominio de las técnicas tradicionales de patrimonio
comunitario permite al artesano crear diferentes objetos con maestria, imprimiéndoles
valores simbélicos e ideoldgicos de la cultura local” “La artesania se crea como producto
duradero o efimero, y su funcion original generalmente es utilitaria sin olvidar el valor
estético: en este sentido, puede destinarse para el uso doméstico, ceremonial, adorno,
vestuario, o bien como implemento de trabajo” (Ley n. 6984 de Artesanias de San Juan
-1999-; reglamentacién UNESCO).

Jirones de comunidad 5 2 3
Patricia Dreidemie



Por un lado, nos dice un conocedor de la zona: “en el valle, cada
persona tiene su mular y su ensillado. Cuando se sale al campo se va
porvarios dias, y hay que llevar todo lo necesario: pelero, sudador, jer-
gones, carona, montura, pellones, sobrepelldn, alforja, lazos, yerbate-
ra, mate... y el poncho que no puede faltar” (José Hidalgo, ex-maestro
rural de La Majadita. San Agustin de Valle Fértil, 19/05/2020).

Vinculados a la recoleccion de frutos y la trashumancia en tiem-
pos prehispanicos y luego cada vez mas fuertemente a la ganaderia,
los rubros artesanales tradicionales que todavia hoy se ejercen del
Departamento de Valle Fértil se enlazan con el ambiente vallista al
aprovechar los materiales naturales del lugar: madera, cuero, lana
y pelo, pasto, tierra, piedras. En primer lugar, la cesteria de coirén
de raigambre indigena aun perdura. Este arte naci6 enlazado a las
practicas recolectoras del lugar mediante la confeccién de canas-
tos para semillas, llamados ‘pirwas’, tamices de harinas, e incluso se
empleaban baldes de coirdn para la colecta de agua. Los restantes
rubros tradicionales tienen al caballo y al jinete como figuras cen-
trales. Actualmente encontramos en la regién artesanos dedicados
a: la sogueria o guasqueria, ‘waska’ del quechua: lonja de cuero; la
artesania en madera en particular para la elaboracion de estribos,
monturas y muebles rusticos; el tejido ‘en telar plantado’ o ‘telar de
palos’ parala confeccion de jergones, peleros y ponchos; el bordado
‘en felpa’ de alforjas y otros bordados®®; y la herreria equina.

Tres rubros de tradicién artesanal vallista estan en situacion
de alta vulnerabilidad, dado que casi no se practican en la actua-
lidad: la cuchilleria, la plateria -esto es la elaboracién de miniatu-
ras, mates y bombillas que hoy se conservan como piezas de gran
valor- y la elaboracién de tambores o ‘cajas’ que en un pasado, no
tan lejano, se empleaban popularmente para identificar los grupos
o comunidades provenientes de diferentes puestos serranos en las
fiestas devocionales. La circulaciéon de imagenes de virgenes “las
visitas” entre localidades y la “asociacién entre capillas” son mo-

1 Algunos pobladores refieren que el tipo de flores bordadas sobre las alforjas revela
las Sierras de donde provienen las personas: claveles para las Sierras de Chavez, rosas
para las Sierras de Rivero, amapolas para las Sierras de Elizondo. Este dato, “con olor a
jarilla”, nos sugiere que los textiles incluirian formas de reconocimiento.

5 24 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



dos prevalecientes de habitar el territorio vallista, posiblemente
“un sistema de visitas entre puestos”; los hoy llamados “campos de
la virgen”, muy anteriores a la evangelizacion, y que perduran atin
bajo un profundo sincretismo de creencias?*2.

A continuacidn, se reinen testimonios de artesanos y artesanas
tradicionales de Valle Fértil. Obsérvese la referencia recurrente a
las Sierras y la mencién a numerosos puestos como lugar de proce-
dencia y la alta movilidad familiar:

Yo ya vengo de sangre. Me gusta. Empecé primero a hacer trenzas
de tres con hilo, después me fue explicando mi mama y mi herma-
no. Empecé a trenzar mas sencillos, y luego fui aprendiendo mas.
Cabestros, bozal, riendas y lazos, caronas, sobrepellén, todo lo
que es para el caballo. Algo también sé hacer tela. Hasta diciocho
tientos sé trenzar [...]. Alexis, mi hermano, hace tela y bordado. Mi
mama esta con la tela. Creci en Quimilo, luego Quebrada de Usno y
ahora en San Agustin [...]. Mi hijo de tres afios lo intenta, hace cos-
tura. Tengo cinco hijos. A mi se me complica porque trabajo solo.
Ya se va a criar la ayuda” (Adan Quiroga, artesano de familia de
sogueros/guasqueros, San Agustin de Valle Fértil, 25/06/2020).

Soy cestera de pasto coirén, originaria del puesto rural San Anto-
nio (Balde del Rosario). Aprendi este arte de mi madre y mi abuela
indigena. Mi abuela trenzaba costureros de pasto coirdn, pieza tra-
dicional que también yo elaboro. El coirén lo obtengo de la loma,
las vifias y las sierras. Luego de la recoleccion, corto el pasto, lo se-
lecciono y limpio; después lo dejo secar a la sombra un tiempo; fi-
nalmente lo humedezco para trenzarlo. Antiguamente también las
vasijas para llevar agua se hacian de un tejido de pasto coirén grue-
so combinado con cuero. “Yo lo que quiero que nunca deje de hacer
esto, porque ahf en el fondo de su jardin se le va a llenar de pasto”,
me dijo mi madre al morir. Por eso lo sigo haciendo. (Alicia Agiiero,
cestera en pasto coirén. San Agustin de Valle Fértil, 17/05/2020).

22 Actualmente son muy populares y esperadas las Fiestas devocionales de Aguango en
hornor a la Virgen de la Merced, en Amana en hornor a la Virgen del Rosario, en Los
Bretes y Jagiiel para Nuestra Sefiora del Rosario de Andacollo, venerada por mas de
cuatro siglos por el pueblo de Coquimbo, en Chile, la Fiesta de Patquia, La Fiesta del
Cerro Blanco en La Torre, etc. En cada uno de estos eventos se reciben comitivas, gene-
ralmente de a caballo, provenientes de las diferentes localidades del valle, las sierras y
los llanos riojanos.

Jirones de comunidad 5 2 5
Patricia Dreidemie



Nosotros tenemos ancestros diaguitas, los Villafafie, que vinie-
ron de Jachal. A trabajar la lana la sabia ver a mi abuela, Norberta
Agiiero, que aprendid de mi bisabuela, Jacinta, luego de mi mama.
Yo aprendi de verla como tejia en el puesto San Antonio. La pri-
mera tela que teji fue un jergén. Mi mama nos lo regalaba a todas
las hijas cubrecamas tejidos, y a los muchachos, a mis hermanos,
un poncho. Mi mama ahora tiza por las noches. Mi hija no quiere
aprender. Hasta mi generacion tiraba vivir en el campo. Al son de
que la juventud se va del pueblo para estudiar o trabajar, al no ha-
ber desarrollo acj, la juventud se va y ya no vuelve. Hoy el trabajo
en el campo esta dificil. Lo mismo con las lechadas. La generacion
nuestra, yo, mis hermanas. Las mas jévenes ya no lo hacen. (Elena
Villafanie, telera. Baldes del Rosario, 28/06,/2020).

Soy hija de Luisa Escudero, originaria de los llanos de Chepes
(La Rioja). El Mercado Artesanal de San Juan lleva el nombre de
mi madre. Somos seis hermanas y todas aprendimos a bordar.
Viviamos en la Sierras de Elizondo. Alli nos criaban de chiquitas
bordando, tejiendo... Nos sentaban todas juntas y si nos equivo-
cabamos nos reprendian con un tirén de pelo. ‘;Ponen atencién o
no?’ y chas, jun tirén del jopo! Jugdbamos a quién tejia mas rapido,
mas bonito, en el telar de palo que estaba en el patio de la casa.
Urdiamos el hilo, lo cruzabamos y lo enlizdbamos, todo lo hacia-
mos a mano. Sé bordar tendido, tejidito, en punto cruz, en felpa,
el bordado de realce. El tefiido en lista atada no me lo quisieron
ensefar, pero yo la vi como lo habia hecho y lo intenté, y lo hice.
Hemos aprendido de ver, de ver como estaba haciendo las cosas
mi mama. (Catalina Chavez, telera, bordadora. San Agustin de Va-
lle Fértil, 13/06/2020).

Naci y me crié en Los Chanares, un puesto de Los Bretes. Cuando
me casé, me trajeron a La Majadita. Aca tengo mis ovejas, las cuido
y esquilo a tijera. Dejo unos dias la lana al sol con ceniza, la lavo, le
saco la ceniza, la mugre, y de ahi la voy tizando e hilando en huso.
Luego preparo la urdimbre para tejer en el telar criollo ‘de palos’
la tela. Aprendi mirandola a mi madre, cdmo ella hacia los tejidos.
Viene de mi abuela, Anastasia Chavez, y mi madre, Genoveva Bur-
goa. Ella era de Los Bretes. Cuando me vine a vivir con mi marido,
hice mi primera practica. Las hijas, ninguna. La mas chica quizas
le tire algo. Por ahi le da por hacer algin tejido... A mi me es un
orgullo que tengo. Le digo a mis hijos que no me pidan que deje de
hacerlo. Yo sigo haciendo lo que me gusta. (Nicolasa Diaz Burgoa,
telera. La Majadita, 29/06/2020)

5 2 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



Mi mama es oriunda de la Majadita y mi padre de Sierras de Cha-
vez. Mis padres han sido némades, andaban de un lado al otro.
Nos hemos venido a estabilizar ac3, en La Majadita. Mis padres
han vivido en el puesto Las ovejas, La Quebrada honda... Yo naci
en La Majadita, del otro lado del rio. De chicos nos prestaban para
pasar los cabritos, ayudar en las tareas del chiquero, hacer tareas
de campo. Con mis hermanos, veniamos en burrito al valle a ven-
der lefia. Mi tia Teléfora me ensefi6 a hacer costureros con pasto
coiron. Me ensefié también a esquilar, cocinar, carnear un cabrito,
recolectar frutos, secarlos, armar escobas con pichana. Muchas
cosas que hoy ya no se hacen. Desde chica. Nunca lo olvidé. Lo
hago. Quiero que mis hijos lo aprendan, que no se olvide. Somos
descendientes del Pueblo Diaguita. Somos 14 hermanos. Me sien-
to india. Soy parte de esta comunidad. (Rosana “La Vivi” Chavez,
cestera en pasto coiréon. La Majadita, 01/08/2020)

Naci en los Bretes y de chica nos vinimos con mis padres a la Maja-
dita. Aprendi a hilar y tejer de mi madre, que era de Las Juntas. Le
ensefié a mis cuatro hijas. Tengo mis ovejas, las esquilo una vez al
afio, extiendo al sol la lana para que se absorba la grasa, le pongo
ceniza de la lefia, luego la lavo, la limpio para hilarla en huso o rue-
ca. Para hacer las telas, un poncho me lleva seis meses, y 3,5 kg de
hilo listo para poner en el telar. Elaboro alforjas, jergones, peleros,
tapices, telas de campo... Las alforjas las bordo en felpa. También
hago yerbateras bordadas en realce. Desde los catorce afios em-
pecé a hilar y tejer ayudando a mi madre. Es mi orgullo que tengo,
para mi es una pasion. Es una herencia que les estoy dejando a mis
hijas. Me gustaria que no se pierda la tradicion, Cémo se hila, cémo
se teje en el telar, todo se hace a cafia, a palito, a dedo, nada de ma-
quinas. Para las sierras se han ido a la fiesta de santos, y ya vienen
los nietos que también quieren alforjas bordadas. (Susana “Zuly”
Ruarte, telera, bordadora en felpa. La Majadita, 12/06/2020).

Soy originario de Sierra de Chavez, me defino como un criollo in-
quieto. Me dediqué mas de 25 afios a la herreria artesanal. Todo a
martillo, todo a pulmén. Elaboraba herraduras, frenos, rienderos,
destorcedores, argollas para lazos, trabas para animales chucaros,
cuchillos, espuelas, trampas para atrapar matacos, herraduras
para las vacas para cruzar a Chile... Fui también pirquinero. Me
gustaba tocar la guitarra, el acordedn, la armoénica. De nifio apren-
di viendo trabajar; y luego haciendo lo mio. Me he criado traba-
jando, me he criado sobre los animales. (Severo Gomez, herreria
equina. San Agustin de Valle Fértil, 31/05/2020)

Jirones de comunidad 5 2 7
Patricia Dreidemie



Soy el Unico y ultimo maestro artesano que realizd las monturas
vallistas, llamadas ‘cascos vallistos’. Ejerzo el oficio desde los 6
afios. Aprendi de mi padre, tios y abuelo. Mi abuelo Maximo Rojas
fue nuestro maestro. La montura vallista es blanca porque esta
forrada en cuero vacuno crudo, es resistente y flexible, ideal para
las sierras. Con un pufiado de higos y un pedazo de pan, de nifio
me pasaba horas girando la fragua para que mi abuelo elaborara
las monturas, que hoy confecciono yo. (Raul Ergidio Osiris Rojas,
Monturas Vallistas. San Agustin de Valle Fértil, 16/05/2020)

El tiempo de los arrieros

Una época que ha develado mucho de las costumbres y, sobre
todo de las rutas histdricas de desplazamiento de los habitantes por
la region, es la llamada “época de los arrieros”. Desde tiempos co-
loniales hasta la actualidad, “los arrieros han sido participes silen-
ciosos de una rica historia regional” (Podesta et al., 2006, p.174)?%.
La visibilidad académica de estas practicas es reciente, los estudios
comienzan desde 1970 en adelante, pero existen relatos de viajeros
del S. XIX que las refieren. El texto de Hevilla y Molina (2010) cita
varios fragmentos, y ofrece mapas de circulacion tradicional que
adn estan vigentes. Investigaciones recientes muestran que, si bien
la arrieria ha tenido su tiempo de auge durante los S. XVIII y XIX, la
practica de arrear ganado, es decir, cabalgar, vacuno, mular o caprino,
se apoya sobre capacidades de los pobladores locales, los “campe-
ros”, “baquianos”, “crianceros” y “rastreadores”, y se sostiene sobre
circuitos de transito, descanso, engorde, “zonas de invernada” del
lado chileno y “zonas de veranada” del lado argentino, etc., de rutas
ancestrales, que incluyen varios pasos hacia Chile. Valle Fértil, Jachal,

23 “Cuyo era una regién con un intenso movimiento comercial en el cual los arrieros de va-
cunos cumplian una funcién vital. La importancia del arreo en la provincia de San Juan
se refleja en un censo realizado poco después de 1860, en el cual, de los 32.640 varones,
4.235 se declararon arrieros de ganado (Levene, 1942), es decir el 13% de la poblacién
masculina” (citado en Podesta et al., 2006, p.4). Arrieros participaron del cruce de los
Andes en la campafia de José de San Martin. La persona de Martina Chapanay también
estd vinculado a la arrieria.

5 2 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



Huaco y Pagancillo, fueron localidades integradas a una amplia red
de intercambio. Los arrieros llevaban hacienda y traian diferentes
bienes como: telas, sedas, azicar, monturas, frenos, espuelas, yerba,
tabaco, sal, conservas, etc., constituyendo una importante circulacién
de comercio trasandino, atraidos por el desarrollo que en el norte de
Chile habian alcanzado las minas de sal. Estas mismas rutas siguen
siendo utilizadas hoy en dia por las empresas de mineria a gran esca-
la, emprendimientos turisticos, gendarmes y carabineros, mientras
perdura el transito tradicional y trashumante de crianceros, pasto-
res, baquianos, arrieros y pirquineros®.

Los arrieros son asimilados habitualmente con la poblaciéon
indigena.

Son percibidos por la poblacién actual en la zona de Calingasta
como personas con gran conocimiento del terreno, rutas y sitios
de refugio cordilleranos, ademas de las técnicas de manejo del ga-
nado y de la carga y transporte de mulas. Son considerados jinetes
y rastreadores habiles, con capacidad de supervivencia y resis-
tencia fisica y con conocimiento de los usos tradicionales de los
recursos que brinda la naturaleza. Otro rasgo caracteristico de la
personalidad indigena es su permanente movilidad y este noma-
dismo se vincula tanto a las practicas del arreo como a las expedi-
ciones de caza del guanaco que en muchas ocasiones acompana-
ban a las primeras (Escolar 2001, p. 156-157, citado en Podesta et
al, 2006, p.175).

Entre los oficios artesanales tradicionales de Valle Fértil, men-
cionados previamente, la herreria equina ha sido muy demanda-
da en la época de los arrieros, y auin sobrevive. Ademas de ser un
servicio imprescindible para el hombre de a caballo, los herreros
fueron quienes confeccionaban las herraduras para las vacas con el
objetivo de lograr el cruce de la Cordillera de los Andes.

Los herreros también eran los encargados de confeccionar las
“marcas”. En Valle Fértil es de mucho valor “marcar a fuego” los ani-

2% Aprovechando esta dindmica histérica de desplazamientos, pero con intereses trans-
nacionales, en particular turismo y mineria, es que se proyecta “el Corredor Bioceanico”
sobre la actual Ruta Nacional N° 150, que atraviesa el drea diaguita desde los llanos
riojanos, pasando por Valle Fértil y Jachal, valle del Bermejo, emplea el paso de Pircas
Negras, y deriva en La Serena, del lado chileno-.

Jirones de comunidad 5 2 9
Patricia Dreidemie



males. Los hombres de campo y los peones marcan histéricamente
“con el fierro” los animales. En las carreras cuadreras, en los arreos
o andanzas por diferentes pagos el campero alardea con las marcas,
que se constituyeron, de a poco, en una especie de distincion de los
animales y orgullo de sus duefios. Existe multiplicidad de marcas
con diversas formas: iniciales de los duefios, herramientas de la-
branza, pajaros, arboles, simbolos devocionales, armas, miembros
del cuerpo humano, combinaciones abstractas de curvas y rectas.
Muchos de estos signos fueron grabados en las piedras de los cami-
nos por los arrieros. Las investigaciones del Instituto Nacional de
Antropologia y Pensamiento Latinoamericano (INAPL) en el marco
de un Programa de Documentacion y Preservacion del Arte Rupes-
tre Argentino (ver, por ejemplo, Podesta et al,, 2006) resultan claves
para entender los grabados en las piedras o petroglifos de la regién.
Los sitios arqueologicos de arte rupestre “Piedra Pintada” y “Agua
de las Marcas”, y muchas otras piedras grabadas previamente en
épocas prehispanicas, son testigos de la practica de la arrieria a lo
largo del tiempo. Entre petroglifos prehispanicos esos sitios contie-
nen también “marcas” que dejaban los baqueanos de sus haciendas
o los crianceros al pasar por alli en las diferentes épocas en que se
practicé la arrieria. Son espacios donde se observan varias etapas
de marcacidn: testigos de una circulacidn de personas que se ha re-
significado en diferentes épocas, pero utiliza los mismos caminos.
Aun hoy, las marcas son claramente reconocibles por los hombres
de campo, aquellos que estan en contacto cotidiano con el ganado.
Conocer las ‘marcas’ de los abuelos/antepasados es de altisimo va-
lor para recuperar la historia regional de Valle Fértil.

Un ultimo aspecto que me interesa sefialar, en términos de res-
ciliencia parala region, es un sistema peculiar de estructura agraria
y dindmica de acceso diferencial a la propiedad de la tierra y las
aguadas, aparentemente vinculado con la existencia de los otrora
campos comuneros. El estudio de Boixaddés y Farberman (2011)
ilumina esta dindmica que, una vez mas, enlaza Valle Fértil con los
llanos riojanos.

Hacia mediados del siglo XIX, prevalecia en la zona una estructura
de propiedad colectiva caracterizada por «la dispersién geografi-

5 3 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



ca de los derechos de muchos propietarios» en la que coexistian la
propiedad y administracién comun de pasturas, agua e instalacio-
nes con el goce individual de huertos, maizales y ganado. (Boixa-
dos y Farberman, 2011, p. 1)

Aquel estudio realizado por las mencionadas autoras se ocupa
de revisar, en base al andlisis de pleitos de dominio y uso catas-
tral, la formacidn histérica de la dinamica agraria desde la época
de la colonia, desde las “malocas” -caza de indigenas y traslado
de la poblacién para el vaciamiento territorial-, hasta principios
de siglo XX, época de los arrieros, cuando los llanos riojanos se
integran a un circuito comercial mas amplio. Es relevante sefialar
el interés de este estudio en analizar la porciéon mas invisible del
sector invisibilizado del campesinado: los agregados y “pobres de
Jesucristo” (Boixadés y Farberman, 2011), en general, la pobla-
cion indigena y mestiza.

La actual estructura agraria, caracterizada por la imprecision en
la demarcacién y la dispersion de derechos, y el real empleo de las
tierras y las aguadas, potreros y pasturas en la regién, mantienen
rasgos del pasado donde las tensiones entre diferentes l6gicas se tor-
nan evidentes. Parecen persistir rasgos de los antiguos campos co-
muneros, con independencia relativa de los titulos de propiedad. Se
trata de campos abiertos sin alambrar; en el que se institucionalizan
practicas campesinas, aguadas compartidas y practicas ganaderas.
La arrieria y las rondas, por ejemplo, se constituyen, actualmente,
en espacios de vinculacién comunitaria de juego, relatos, desafios,
competencias, destrezas, “pactos rurales” altamente valorados. Su
relacién con los campos comuneros, la historia de la estructuracion
de jerarquias sociales y el acceso diferencial a los recursos -agua y
pasturas- requiere de investigaciones especificas sobre la historia
agraria regional para convalidarlo.

Jirones de comunidad 5 3 1
Patricia Dreidemie



Un pueblo en huida de si mismo
Apuntes de cierre

A partir de estas observaciones preliminares, entendemos al
territorio integrado por un acervo sociocultural comtin y por prac-
ticas histdricas adn vigentes que afianzaron redes parentales rela-
cionadas principalmente con la actividad ganadera. Estos marcaron
la idiosincrasia general del lugar: el arreo de animales, el sistema
de marcas -sefiales de hacienda-, rondas o ‘juntas de animales’,
aguadas y zonas de pastoreo comunes, junto a costumbres, despla-
zamientos, devociones y genealogias familiares. De esta continua
interaccion humana, entre sierras y valles, de un lado y del otro de
la frontera provincial, dan cuenta las pinturas rupestres, los morte-
ritos -zonas comunes de molienda, de tradicién indigena-, las rutas
de arrieros que rememoran rutas ancestrales desde el centro del
pais hacia Chile, los sistemas de colecta de agua y canalizaciones
que delimitan zonas cultivables complementarias, numerosos rela-
tos de vida y técnicas artesanales tradicionales.

La observacién y escucha atenta de las voces campesinas resul-
tan perturbadoras. Sus relatos subvierten los sentidos preterizan-
tes de los discursos cientificos y oficiales sobre las Comunidades
Indigenas y/o Campesinas del lugar, y sostienen practicas y luga-
res de memoria colectiva con fuertes resonancias afectivas, aunque
mayormente silenciadas. Conviven en el territorio, por ejemplo, 16-
gicas “otras” de la economia: la frase “tener de qué echar mano” lo
ilustra, como también la dominancia de las fiestas, sus ritualidades,
obligaciones reciprocas, altas y rotativas exoneraciones, padrinaz-
gos, la relevancia de las aguadas en la definicion de la localizacion
de los asentamientos, complejas relaciones sociales transversales
basadas en mecanismos de proteccién y ayuda mutua, modos de
demarcacién del entorno, parentesco, trashumancia, circulacion e
intercambio de bienes. En este sentido, existe una tension entre el

5 3 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



dominio comunitario y el espacio de exposicién publica: lo que la
mirada externa sobre Valle Fértil destaca y patrimonializa dista de
lo que la vida cotidiana, los sentidos de pertenencia, la cotidianei-
dad y los deseos de porvenir de los pobladores rurales experimen-
tan y valorizan.

Mientras desde las politicas actuales, tanto municipales como
provinciales, Valle Fértil “se prepara para el turismo”, nuestra in-
vestigacién nos ha enfrentado a la existencia de una deuda interna
en la region; en principio, para decolonizar ideas preconcebidas,
simplificadas y atemporales del “ser indigena”, y, en su dimension
ontoldgica, para dejar de ser “un pueblo enfermo de progreso”?®°, o
“una sociedad que se fuga de si misma” ¢

Agradecimientos

Agradezco especialmente a los pobladores de Valle Fértil que
me abrieron la posibilidad de compartir sus cotidianeidades, y me
han permitido conversar sobre sus pasados, sus presentes, intere-
ses, preocupaciones y deseos. Todo error u omisioén es de mi abso-
luta responsabilidad.

55 | a cita pertenece al famoso documentalista Preloran (Diario La Opinidn, 3/3/1974).
%6 a cita es de la investigadora Celestina Stramigioli, especialista en arte textil cuyano
(comunicacién personal, 07/11/2019).

Jirones de comunidad 5 3 3
Patricia Dreidemie



Referencias bibliograficas

Anderson, B. [1983] (1993). Comunidades imaginadas. Reflexion
sobre el origen y 1 difusién del nacionalismo. Fondo de Cultura
Econémica.

Barth, F. (1976). Los grupos étnicos y sus fronteras. Fondo de Cultura
Econdmica.

Bixio, B. (2020). Tiri Kakdn. Recuerda nuestra lengua ancestral.
Ecoval.

Boixadés, R. E. y Farberman J. (2011). Propietarios, agregados y
“pobres de Jesucristo”. Tierra y sociedad en Los Llanos riojanos
en el siglo XVIIL. Historia Agraria, 54, pp. 41-70.

Boixados, R. E. y Larisgoitia M. C. (2020). Archivos y (des) memorias
indigenas en La Rioja (Argentina). Consideraciones a partir de
experiencias de trabajo sobre el pasado y el presente. CORPUS.
Archivos virtuales de la alteridad americana, 10 (1). https://doi.
org/10.4000/corpusarchivos.3707 [Sitio visitado por ultima
vez el 1 de marzo 2021].

Brow, J. (1990). Notes on Community, Hegemony and Uses of the
Past. Anthropological Quarterly, 63 (1), pp. 1-6.

Cahiza, P. (2013). Las Piedras marcadas. Representaciones rupes-
tres del piedemonte occidental de la Sierra de Valle Fértil, San
Juan. Anales de Arqueologia y Etnologia, 65-67, pp. 121-135.

de Mauro, S. (2018). “El catalogo razonado de Bartolomé Mitre y la
lingliistica indigena americana a fines del siglo XIX en Argenti-
na”. RASAL Lingiiistica, pp. 67-86.

Dreidemie, P. (2007). Estrategias discursivas de persistencia cultu-
ral: (dis)continuidad del Quechua en el “habla mezclada” de mi-
grantes bolivianos en Buenos Aires [Tesis de Maestria]. Universi-
dad de Buenos Aires.

5 34 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



Dreidemie, P. (2011). Nosotros lo hablamos mezclado: Estudio etno-
lingtiistico del quechua hablado por migrantes bolivianos en Bue-
nos Aires (Argentina) [Tesis Doctoral]. Universidad de Buenos
Aires.  http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital /1607
[Sitio visitado por ultima vez el 1 de marzo 2021].

Doval, J. (2018). La frontera desde su definiciéon geografica a la mi-
rada antropolégica. Un abordaje arqueolégico a la denominada
“frontera sur” (Argentina, Fines del Siglo XIX). ATEK, Antropo-
logia, 7, pp. 215-250.

Foucault, M. (1970). El orden del discurso. Tusquets.
Foucault, M. (1973). La verdad y las formas juridicas. Gedisa.

Garcés, D. (2020b). Turismo étnico sin comillas. Diaguitas, turisti-
ficacién y culturizacion en Valle Fértil, San Juan, Argentina.En
C. Alvarez Avila, J. M. Bompadre y C. Marchesino (Ed.) Encruci-
jadas de la interculturalidad en tiempos multiculturales (pp. 65-
88). Prometeo.

Grossberg, L. (1992). We gotta get out of this place; popular conser-
vatism and postmodern culture. Routledge.

Hevilla, M. C. y Molina, M. (2010). Trashumancia y nuevas movili-
dades en la frontera argentino-chilena en los Andes Centrales.
Transportey Territorio, 3, pp. 40-58. https://doi.org/10.34096/
rtt.i3.245 [Sitio visitado por ultima vez el 1 de marzo 2021].

Hill, J. H. y Hill, D. (1999). Hablando mexicano; La dindmica de una
lengua sincrética en el centro de México. CIESAS.

Jofré, I. C. (2013). Los pdjaros nocturnos de la historia. Una arqueo-
logia indigena de las sociedades capayanas del norte de San Juan
[Tesis Doctoral]. Universidad Nacional de Catamarca.

Jofré, I. C. (Coord.) (2014). Memorias del Utero. Conversaciones
con Amta Warpe Paz Argentina Quiroga. Edicion de autor.

Jofré, 1. C. (2017). Una mirada critica de los procesos de patrimonia-
lizacién en el contexto mega-minero. Tres casos emblematicos
en la provincia de Provincia de San Juan, Rep. Argentina.En J. R.
Pellini (Ed.), Arqueologia Comercial en América del Sur (pp. 143-
175). JAS Arqueologia.

Jirones de comunidad 5 3 5
Patricia Dreidemie



Jofré, 1. C. (2019). ;Por qué pena el mineral? Teorias mestizas fron-
terizas y ontologias de lo real con relacion al extractivismo mi-
nero en San Juan, Argentina. Antipoda - Revista de Antropologia
y Arqueologia, 37, pp. 75-94.

Lafone Quevedo, S. (1898). Tesoro de Catamarqueiiismos. Imprenta
de Pablo E. Coni e Hijos.

Nardi, R. L. J. (1979). El Kakan, lengua de los diaguitas. SAPIENS
N23. Museo Arqueoldgico “Dr. Osvaldo F. A. Menghin” - Casa de
la Cultura - Municipalidad de Chivilcoy.

Ocampo, M. y Pastor, S. (2017). Circulacién de informaciéon y reper-
torios compartidos entre grabados rupestres de los llanos ri-
ojanos y del nororiente de San Juan (Argentina). Cuadernos del
Instituto Nacional de Antropologia y Pensamiento Latinoameri-
cano - Series Especiales, 5 (1), pp. 40-50.

Podest3, M. M., Rolandi, D.S., Re, A., Falchi, M. P.y Damiani, O. (2006).
Arrieros y marcas de ganado. Expresiones del arte rupestre de
momentos histéricos en el desierto de Ischigualasto.En D. Fiore
y M. M. Podesta (Ed.), Tramas en la Piedra. Produccion y Usos del
Arte Rupestre (pp. 169-190). Asociaciéon Amigos del Instituto
Nacional de Antropologia - World Archaeological Congress - So-
ciedad Argentina de Antropologia.

Pratt, M. L. (1992) Ojos imperiales; Literatura de viajes y transcultu-
racion. Universidad Nacional de Quilmes.

Rodriguez, 0.y Luna Molina, E. (2014). La ruta ancestral diaguita.
Aportes para el turismo étnico. (Valle Fértil, San Juan)En Libro
de actas VI Congreso Latinoamericano de Investigacién Turis-
tica. (12 ed). EDUCO. http://170.210.83.98:8080/jspui/bitstre-
am/123456789/485/1/200%20Rodriguez%?20Luna.pdf [Sitio
visitado por ultima vez el 1 de marzo 2021].

Rodriguez Mamby, L. (2018). Etnicidad, territorio y sociedad de con-
sumo en Valle Fértil, Provincia de San Juan, Reptiblica Argentina
[Tesis de Grado]. Universidad de Buenos Aires.

Rossi, E. y Canevaro S. (2017). Afectos, economia y politica en las
practicas econémicas de migrantes peruanas en Buenos Aires.
Etnografias Contempordneas, 3 (5), pp. 64-91.

5 3 Cartografia de conflictos
en territorios indigenas del Cuyum



Rolandi de Perrot, D., Gurdieb, S., Podest3, A. G., Re, M. M., Ramos A.
y Rotondaro, R. (2003). El patrimonio cultural en un area prote-
gida de valor excepcional: Parque Provincial Ischigualasto (San
Juan, Argentina). Relaciones de la Sociedad Argentina de Antro-
pologia, Tomo 28, pp. 231-239.

Salazar, A. (2015). EI “Otro” turismo: la Ruta Ancestral Diaguita
como alternativa turistica en San Juan [Ponencia]. 42 Encuentro
Nacional de Jovenes Investigadores, 29 de septiembre al 2 de
Octubre, Ciudad de San Juan.

Saldi, L., Wagner, L. y Escolar D. (2014). Discursos de lo social en
problematicas ambientales: agua y mineria en el centro-oeste
argentino. Ambiente & Sociedade. XVII (1), pp. 97-114.

Segato, R. (2015). La critica de la colonialidad en ocho ensayos. Y una
antropologia por demanda. Prometeo.

Svampa, M. y Viale E. (2014) Maldesarrollo. La Argentina del ex-
tractivismo y el despojo. Katz Editores.

Williams, R. (1997). Marxismo y literatura (12 Ed.). Peninsula.

Jirones de comunidad 5 3 7
Patricia Dreidemie



