Nb
‘(.E‘é Volumen 51, N° 3, 2019, Pdginas 479-481
%/;c(@ Chungara Revista de Antropologia Chilena

COMENTARIO AL ARTiCULO,DE GIANCARLO MARCONE
“SUPERANDO LAS DICOTOMIAS: EL. QHAPAQ NAN COMO
EJEMPLO DEL PATRIMONIO COMO PROCESO SOCIAL”

Cristobal Gnecco'

El ingreso del Qhapaq Nan (QN) a la Lista
de Patrimonio Mundial en 2104 fue recibida con
una oleada de fervor patridtico en los seis paises
que lo postularon. El andlisis comparativo que
hizo Pierre Losson (2017) de 90 articulos de
prensa del momento encontré una inclinacién
a favor de las voces oficiales, “revelando una
ausencia alarmante de distancia critica y una falta
de impetu investigativo”. El consenso alrededor
de la celebracién fue basicamente undnime en los
medios, la academia y las instituciones estatales y
gird alrededor de temas difusos como la identidad
cultural y mas concretos como el desarrollo, sobre
todo pensando en las promesas quiméricas del
turismo. Ese consenso es funcional a la oleada de
patrimonializacién desatada en el mundo en las
ultimas décadas que supone que el patrimonio es
“algo” que se define, se promueve y se enmarca,
pero cuyo cardcter construido (histérico) se
esconde de manera deliberada; que supone que
el patrimonio se celebra (y se regula, claro), pero
jamds se cuestiona. Sin embargo, recientemente han
surgido voces disonantes en Suramérica (la mia entre
ellas) que cuestionan los procesos patrimoniales (es
decir, que van més alld de la superficie consensual de
la celebracion y hacen preguntas, a veces incomodas),
sobre todo la declaratoria del QN como patrimonio
mundial. Este articulo de Marcone (2019) busca poner
en cintura esas voces disonantes, deslegitimandolas,
queriendo restaurar el consenso perdido desde una
concepcidn institucional del patrimonio; su texto es
ideolégico, entonces, no sustantivo. El suyo es un
lenguaje oficial, complaciente y repetitivo, plagado
de imprecisiones conceptuales y verdades a medias,
que buscaré precisar en este comentario.

Primero las imprecisiones. Marcone incurre en
cuatro: (a) opone el patrimonio como “objeto-discurso,
usado con fines hegemonicos”, a su funcionamiento
“como la materializacién de las relaciones sociales
existentes”, es decir, “como un proceso”; (b) postula
“una concepcion de patrimonio como espacio de
negociacién social que antecede a los discursos
oficiales”; (c) sefiala que “el patrimonio no es una

invencion sino la materializacion de las relaciones y
conflictos sociales™; y (d) sostiene que “el patrimonio
cultural no es creado por nadie, tampoco es historia,
pues existe antes y mds alld de su dimension histdrica”.
Estas observaciones son imprecisas porque, primero,
pretender que una cosa es el patrimonio como “objeto-
discurso” y otra como proceso -otorgando a las voces
criticas la primera concepcién y a su voz oficial
la segunda- es crear una oposicion inexistente:
el patrimonio es objeto-discurso, de acuerdo, y
también es “materializacion de las relaciones
sociales existentes”. El discurso que dice el objeto
patrimonial también dice las relaciones sociales.
Mejor: ni objeto ni relaciones sociales existen fuera
del discurso. Segundo, antes de los discursos (oficiales
o de otra clase) no existe el patrimonio. Sostener que
existe antes del discurso (en un lugar sin lugar, sin
historia, sin accién) es postular su naturalizacién. El
patrimonio no es algo esencial, natural, ahistdrico:
es creado en contextos histdricos especificos. Es,
sobre todo, mds que cualquier cosa, nominado
y movilizado por “discursos oficiales” (aquellos
legitimados por la ontologia moderna, incluidos los
discursos del Estado, de sus instituciones y de la
academia). Esta observacion socava las dos tltimas
imprecisiones de Marcone: claro que el patrimonio es
una invencion y claro que es creado por alguien y, sf,
claro que es histérico.

Ahora las dos verdades a medias. Marcone se
erige como portavoz de una concepcion del patrimonio
que: (a) garantice “la participacién democrética de
todos los actores involucrados, sinimponer visiones
-como académicos o gestores patrimoniales-, dejando
a los actores tener su propia voz”; y (b) que “facilite la
recomposicion social y la democratizacién orientado
a politicas de cogestion”. La primera es cierta, a
medias: el proceso patrimonial puede garantizar
democracia y participacién -aunque parece, y
Marcone lo reconoce, que esto no ocurrié en el caso
del QN- pero eso no quiere decir que no termine
imponiendo visiones que impiden a “los actores
tener su propia voz”. Al fin y al cabo, los procesos
patrimoniales son escandalosamente modernos y

! Universidad del Cauca, Popayan, Colombia. cgnecco@unicauca.edu.co

http://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562019005002004. Publicado en linea: 23-septiembre-2019.



480

Cristébal Gnecco

la modernidad es monolégica y unidireccional:
impone sus criterios (por sometimiento, por
hegemonia) y clausura la posibilidad dialégica. La
democracia que parece encantar a Marcone es una
marca moderna y s6lo garantiza que los incluidos
puedan participar de las bondades de la modernidad.
La democracia siempre ha estado en lucha contra
la “propia voz” de los actores. Busca incluirlos,
no escucharlos. ;Puede hablar el subalterno?,
preguntd Spivak (2003) en un articulo pesado pero
fundamental; su respuesta fue que no, que no puede
hablar, no en los espacios sordos de lo moderno. No
puede hablar no porque no tenga voz, sino porque
en la modernidad nadie lo escucha. Tampoco, desde
luego, en los espacios patrimoniales.

La segunda verdad a medias: si, puede haber
democratizacion en los procesos patrimoniales (incluso
cogestién) pero jamds recomposicién social o, como
sefiala en otra parte Marcone, “liberacion y cambio social”.
Esos procesos no recomponen la ontologia (post)
moderna; la reproducen, la sostienen, la legitiman, le
dan sustancia. No la recomponen porque son parte
de ella: creen, entre otras cosas, en la existencia
del tiempo moderno (ese curioso tiempo con una
direccion de una sola via y con separacion lineal de
planos temporales) y también creen que una cosa
es larealidad y otra bien distinta su representacion.
Puesto que en los procesos patrimoniales no ocurre
recomposicién ontoldgica alguna no veo cdmo “el
Qhapaq Nan mds bien puede contar la otra historia,
una historia que cuestiona esta narrativa oficial
insertada en el imaginario colectivo del peruano...
Este reconocimiento cuestiona la construccién
criolla de la nacién y muestra como un proyecto
patrimonial, que es acusado de ser impuesto
desde arriba hacia abajo, termina cuestionando los
discursos nacionales hegemoénicos mas profundos”.
iPor favor! El QN como bien patrimonial no tiene
la menor intencion de cuestionar el imaginario
nacional (ese imaginario que habla del pais de
todos, del orgullo, de laidentidad, de la integracién).
Mas bien, busca volverlo més s6lido y mds denso
apelando a nuevos horizontes de significacidn,
como la profundizacién del arte de gobierno (ahora
sumando lo inmaterial a lo material, lo que supone
la presencia de lo patrimonial en todos los dmbitos
de la vida).

Este articulo de Marcone no me sorprende. Es
una reaccion previsible del discurso institucional, que
se siente amenazado por voces que no acompafan su
consenso. No me sorprende porque lo minimo que puedo
esperar es que la defensa del QN como patrimonio sea
hecha por quienes lo hicieron aparecer en primer lugar:
UNESCO y las instituciones estatales y académicas
encargadas de la nominacion. Esas instituciones crearon

la idea de que la patrimonializacién es estupenda,
benéfica y bienvenida, de que solo prodigard bienes,
algunos etéreos y otros no tanto. Esas instituciones
dicen que el QN patrimonializado es progreso y
desarrollo, incluso identidad; que traerd beneficios
palpables, como el turismo, y que potenciard el
acceso de las comunidades al mundo mercantil, de
donde derivardn promesas tan seductoras como el
alejamiento de la pobreza. Dicen, y eso es claro.
Lo que no es tan claro es lo que no dicen. Lo
que no es tan claro es la intangibilidad del QN,
mucho mds importante -mucho mds desbordante,
mucho mds fascinante en su opacidad- que su
tangibilidad. No estoy hablando en términos de
material e inmaterial, como gusta el discurso
patrimonial. Estoy hablando de su tangibilidad
como bien patrimonial, de lo que es claro y
palpable en su declaratoria, y de lo intangible, de
lo que parece eludir la comprensién. Porque me
parece que mds que objeto-signo realizable en los
circuitos mercantiles, el QN de ahora, la vieja red
de caminos de los incas convertida en patrimonio,
es una cabeza de playa del sentido cultural
dominante. Su aparecimiento como identidad y
desarrollo/progreso banaliza, intencionalmente, lo que
mds importa: ser avanzada de la ontologia (post)
moderna en territorios que antes poco interesaban
al capital pero en los que ahora si estd interesado
-y en los que hay poblaciones tradicionales, biomas
relativamente intocadas y commodities sumamente
valiosas-. Esta banalizacion es un sefiuelo porque
desvia la mirada (y las emociones) de donde
deberian estar enfocadas: en la violencia de la
ocupacién ontoldgica que la patrimonializacién
avanza y legitima -con la retérica humanista por
delante-. Si el turismo es el mal menor, digamos, el
mal mayor es que los habitantes locales entran, de
lleno, a una (onto)légica que apenas habian visto
desde lejos. Ademds, el QN patrimonializado los
crea como otros y los saca de este tiempo, les niega
la coetaneidad. Son los herederos no herederos
del QN, la sal étnica que condimenta el plato
patrimonial que los turistas comen con avidez -y
por el cual pagan precios a veces escandalosos-.
Ahora su cultura es un conjunto de mercancias
para la venta, pesado y evaluado por su potencial
de consumo.

El efecto de alterizacién del QN patrimonializado
es un mal mayor y no debe ser subestimado: la
industria patrimonial necesita otros bien perfilados
y previamente definidos. Los crea porque los
necesita. Los alteriza. Los efectos son mucho més
serios y duraderos que los que puede producir el
turismo -ya suficientemente dolorosos, como en
Cusco y la Quebrada de Humahuaca, ambos en la



Comentario al articulo de Giancarlo Marcone “Superando las dicotomfas: el Qhapaq Nam como ejemplo ...

481

Lista de Patrimonio Mundial, donde la especulacién
inmobiliaria arrincona a los antiguos propietarios y el
turismo los funcionaliza como proveedores artesanales
y como parte del paisaje auténtico que exotiza (y
excita) la experiencia turistica del afuera- y llegan al
dmbito completo de la vida. Porque el QN como
bien patrimonial es tanto mercancia como objeto de
gobierno. UNESCOy sus adléteres (post)nacionales
saben bien que las sirenas del turismo han atraido
a mas de un Ulises incauto y que lo han sacrificado
a los dioses en el altar (post)moderno. Por eso en el
QN el asunto es francamente maniqueo: por un lado
estan los buenos, como Marcone, los que saben qué
es el patrimonio y cdmo cuidarlo, los que lo hacen
suyo, como si fuera una cuestién de propiedad
y no de sentido; quienes se invisten del papel de
sus guardianes, de expertos auto-designados que
lo tratan como un hijo desvalido (a quien hay que
proteger y custodiar), que lo despojan de su sentido
histdrico. Por otro lado estan los malos (como los
autores que Marcone critica), los que no tienen
claro qué es el patrimonio y dudan de sus bondades.
Los buenos estdn del lado de los conocimientos
disciplinarios y de las leyes, la prolija marafa de
regulaciones que separa el patrimonio de la vida y
qué determina qué es un bien patrimonial, donde
encontrarlo, cuando constituirlo, cémo cuidarlo.
Los malos estdn del lado de la ignorancia, del
lado de afuera de la modernidad. Los buenos
saben que el camino vuelto patrimonio significa
identidad, progreso, desarrollo; que oponerse a su
movimiento seria tan ignorante como estupido. Los
malos oscilan entre un escepticismo sostenido, un
radicalismo agresivo o una complacencia ansiosa,
camino de volverse buenos. Los buenos tienen claro
que la patrimonializacién es un asunto necesario,
util y benéfico; los malos piensan de otra manera.

Los buenos son muchos. Los malos son mas bien
pocos y, en cualquier caso, marginales. Pert es un
buen ejemplo. Alli sélo pocas personas han alzado
su voz contra el proceso patrimonial del QN; son
tan pocas que la marea institucional tan amplia de
aceptacion y celebracion del ingreso del camino
a la lista mundial de patrimonio las ha ignorado.
Sintomaticamente es un extranjero, no un peruano,
quien ha expresado reparos mds serios y licidos al

asunto. Sin embargo, nadie me habl6é de Sébastien
Jallade mientras hice trabajo de campo en Pert
en 2016 sobre la patrimonializacién del QN, por
mds de mes y medio. Fue un arquedlogo chileno,
también critico, quien me hablé de €l hace poco.
Por su parte Jallade (2014) sostiene que:

El consenso expresado en la inscripcién de esos
caminos en la Lista del Patrimonio Mundial
oculta realidades sociales radicalmente distintas.
Lejos de simbolizar la unidad de los paises
latinoamericanos, el ‘Gran Camino Inca’, por
lo menos en los Andes peruanos, nos evoca
todo lo contrario. Es un reflejo de las lineas de
fractura que atraviesan el pais: las desigualdades
entre la costa Pacifica y los Andes, el déficit
de infraestructuras, la marginalidad de las
poblaciones rurales o la pobreza.

El camino que tanto se celebra y promueve como
emblema de identidad y desarrollo “oculta realidades
sociales”: jerarquias, desigualdades, violencias.
Oculta que su significacién es controlada por el
establecimiento patrimonial y que otras voces que
tienen cartas en el asunto no son escuchadas -cuando
aparecen en escena, aun si su potencial contradictor ha
sido neutralizado, solo estén allf para santificar con su
presencia el argumento disciplinar-.

En fin, los buenos ganan; los malos pierden.
(Los malos pierden? Pues no, no siempre. Los
malos pueden enfrentar el relato patrimonial y
sus efectos colaterales mediante estrategias de
organizacion basadas en el conocimiento de lo que
pasa y de lo que puede pasar. Los articulos que
han criticado la patrimonializacién del QN hacen
justamente eso: buscan conocer qué pasa con el QN
como bien patrimonial, qué consecuencias pueden
derivarse, como se crean y se movilizan los sentidos
otorgados, cdmo se relacionan con ellos distintos
sujetos, colectivos, actores, comunidades. Buscan,
pregunta, responden. El ataque de Marcone contra
ellos no los neutralizard pero en cambio si va a
producir algo que seguramente no estaba en sus
planes: ahora el tema del QN entra en una agenda
de discusién mas amplia y visible, heterogénea,
asediada por el disenso.

Referencias Citadas

Jallade, S. 2014. Otra ruta para el Qhapaq Nan. Publicado en el sitio
Internet de Lamula.pe (especial “Los caminos de la memoria”)/https:/
lamula.pe/2014/06/20/otra-ruta-para-el-ghapag-nan/sebastien_jallade/

Losson, P. 2017. The inscription of Qhapaq Nan on UNESCO’s
World Heritage List: A comparative perspective from the daily
press in six Latin American countries. International Journal of
Heritage Studies 23 (6):521-537.

Marcone Flores, G.C. 2019. Superando las dicotomias: el
Qhapaq Nan como ejemplo del patrimonio como proceso
social. Chungara Revista de Antropologia Chilena 51
(3):457-4609.

Spivak, G.2003. ;Puede hablar el subalterno? Revista Colombiana
de Antropologia 39:297-364.






