
Volumen 51, N° 3, 2019, Páginas 479-481 
Chungara Revista de Antropología Chilena

COMENTARIO AL ARTÍCULO DE GIANCARLO MARCONE 
“SUPERANDO LAS DICOTOMÍAS: EL QHAPAQ ÑAN COMO 

EJEMPLO DEL PATRIMONIO COMO PROCESO SOCIAL”

Cristóbal Gnecco1

1 Universidad del Cauca, Popayán, Colombia. cgnecco@unicauca.edu.co

http://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562019005002004. Publicado en línea: 23-septiembre-2019.

El ingreso del Qhapaq Ñan (QÑ) a la Lista 
de Patrimonio Mundial en 2104 fue recibida con 
una oleada de fervor patriótico en los seis países 
que lo postularon. El análisis comparativo que 
hizo Pierre Losson (2017) de 90 artículos de 
prensa del momento encontró una inclinación 
a favor de las voces oficiales, “revelando una 
ausencia alarmante de distancia crítica y una falta 
de ímpetu investigativo”. El consenso alrededor 
de la celebración fue básicamente unánime en los 
medios, la academia y las instituciones estatales y 
giró alrededor de temas difusos como la identidad 
cultural y más concretos como el desarrollo, sobre 
todo pensando en las promesas quiméricas del 
turismo. Ese consenso es funcional a la oleada de 
patrimonialización desatada en el mundo en las 
últimas décadas que supone que el patrimonio es 
“algo” que se define, se promueve y se enmarca, 
pero cuyo carácter construido (histórico) se 
esconde de manera deliberada; que supone que 
el patrimonio se celebra (y se regula, claro), pero 
jamás se cuestiona. Sin embargo, recientemente han 
surgido voces disonantes en Suramérica (la mía entre 
ellas) que cuestionan los procesos patrimoniales (es 
decir, que van más allá de la superficie consensual de 
la celebración y hacen preguntas, a veces incómodas), 
sobre todo la declaratoria del QÑ como patrimonio 
mundial. Este artículo de Marcone (2019) busca poner 
en cintura esas voces disonantes, deslegitimándolas, 
queriendo restaurar el consenso perdido desde una 
concepción institucional del patrimonio; su texto es 
ideológico, entonces, no sustantivo. El suyo es un 
lenguaje oficial, complaciente y repetitivo, plagado 
de imprecisiones conceptuales y verdades a medias, 
que buscaré precisar en este comentario.

Primero las imprecisiones. Marcone incurre en 
cuatro: (a) opone el patrimonio como “objeto-discurso, 
usado con fines hegemónicos”, a su funcionamiento 
“como la materialización de las relaciones sociales 
existentes”, es decir, “como un proceso”; (b) postula 
“una concepción de patrimonio como espacio de 
negociación social que antecede a los discursos 
oficiales”; (c) señala que “el patrimonio no es una 

invención sino la materialización de las relaciones y 
conflictos sociales”; y (d) sostiene que “el patrimonio 
cultural no es creado por nadie, tampoco es historia, 
pues existe antes y más allá de su dimensión histórica”. 
Estas observaciones son imprecisas porque, primero, 
pretender que una cosa es el patrimonio como “objeto-
discurso” y otra como proceso -otorgando a las voces 
críticas la primera concepción y a su voz oficial 
la segunda- es crear una oposición inexistente: 
el patrimonio es objeto-discurso, de acuerdo, y 
también es “materialización de las relaciones 
sociales existentes”. El discurso que dice el objeto 
patrimonial también dice las relaciones sociales. 
Mejor: ni objeto ni relaciones sociales existen fuera 
del discurso. Segundo, antes de los discursos (oficiales 
o de otra clase) no existe el patrimonio. Sostener que 
existe antes del discurso (en un lugar sin lugar, sin 
historia, sin acción) es postular su naturalización. El 
patrimonio no es algo esencial, natural, ahistórico: 
es creado en contextos históricos específicos. Es, 
sobre todo, más que cualquier cosa, nominado 
y movilizado por “discursos oficiales” (aquellos 
legitimados por la ontología moderna, incluidos los 
discursos del Estado, de sus instituciones y de la 
academia). Esta observación socava las dos últimas 
imprecisiones de Marcone: claro que el patrimonio es 
una invención y claro que es creado por alguien y, sí, 
claro que es histórico.

Ahora las dos verdades a medias. Marcone se 
erige como portavoz de una concepción del patrimonio 
que: (a) garantice “la participación democrática de 
todos los actores involucrados, sin imponer visiones 
-como académicos o gestores patrimoniales-, dejando 
a los actores tener su propia voz”; y (b) que “facilite la 
recomposición social y la democratización orientado 
a políticas de cogestión”. La primera es cierta, a 
medias: el proceso patrimonial puede garantizar 
democracia y participación -aunque parece, y 
Marcone lo reconoce, que esto no ocurrió en el caso 
del QÑ- pero eso no quiere decir que no termine 
imponiendo visiones que impiden a “los actores 
tener su propia voz”. Al fin y al cabo, los procesos 
patrimoniales son escandalosamente modernos y 



480  Cristóbal Gnecco

la modernidad es monológica y unidireccional: 
impone sus criterios (por sometimiento, por 
hegemonía) y clausura la posibilidad dialógica. La 
democracia que parece encantar a Marcone es una 
marca moderna y sólo garantiza que los incluidos 
puedan participar de las bondades de la modernidad. 
La democracia siempre ha estado en lucha contra 
la “propia voz” de los actores. Busca incluirlos, 
no escucharlos. ¿Puede hablar el subalterno?, 
preguntó Spivak (2003) en un artículo pesado pero 
fundamental; su respuesta fue que no, que no puede 
hablar, no en los espacios sordos de lo moderno. No 
puede hablar no porque no tenga voz, sino porque 
en la modernidad nadie lo escucha. Tampoco, desde 
luego, en los espacios patrimoniales.

La segunda verdad a medias: sí, puede haber 
democratización en los procesos patrimoniales (incluso 
cogestión) pero jamás recomposición social o, como 
señala en otra parte Marcone, “liberación y cambio social”. 
Esos procesos no recomponen la ontología (post)
moderna; la reproducen, la sostienen, la legitiman, le 
dan sustancia. No la recomponen porque son parte 
de ella: creen, entre otras cosas, en la existencia 
del tiempo moderno (ese curioso tiempo con una 
dirección de una sola vía y con separación lineal de 
planos temporales) y también creen que una cosa 
es la realidad y otra bien distinta su representación. 
Puesto que en los procesos patrimoniales no ocurre 
recomposición ontológica alguna no veo cómo “el 
Qhapaq Ñan más bien puede contar la otra historia, 
una historia que cuestiona esta narrativa oficial 
insertada en el imaginario colectivo del peruano... 
Este reconocimiento cuestiona la construcción 
criolla de la nación y muestra como un proyecto 
patrimonial, que es acusado de ser impuesto 
desde arriba hacia abajo, termina cuestionando los 
discursos nacionales hegemónicos más profundos”. 
¡Por favor! El QÑ como bien patrimonial no tiene 
la menor intención de cuestionar el imaginario 
nacional (ese imaginario que habla del país de 
todos, del orgullo, de la identidad, de la integración). 
Más bien, busca volverlo más sólido y más denso 
apelando a nuevos horizontes de significación, 
como la profundización del arte de gobierno (ahora 
sumando lo inmaterial a lo material, lo que supone 
la presencia de lo patrimonial en todos los ámbitos 
de la vida).

Este artículo de Marcone no me sorprende. Es 
una reacción previsible del discurso institucional, que 
se siente amenazado por voces que no acompañan su 
consenso. No me sorprende porque lo mínimo que puedo 
esperar es que la defensa del QÑ como patrimonio sea 
hecha por quienes lo hicieron aparecer en primer lugar: 
UNESCO y las instituciones estatales y académicas 
encargadas de la nominación. Esas instituciones crearon 

la idea de que la patrimonialización es estupenda, 
benéfica y bienvenida, de que solo prodigará bienes, 
algunos etéreos y otros no tanto. Esas instituciones 
dicen que el QÑ patrimonializado es progreso y 
desarrollo, incluso identidad; que traerá beneficios 
palpables, como el turismo, y que potenciará el 
acceso de las comunidades al mundo mercantil, de 
donde derivarán promesas tan seductoras como el 
alejamiento de la pobreza. Dicen, y eso es claro. 
Lo que no es tan claro es lo que no dicen. Lo 
que no es tan claro es la intangibilidad del QÑ, 
mucho más importante -mucho más desbordante, 
mucho más fascinante en su opacidad- que su 
tangibilidad. No estoy hablando en términos de 
material e inmaterial, como gusta el discurso 
patrimonial. Estoy hablando de su tangibilidad 
como bien patrimonial, de lo que es claro y 
palpable en su declaratoria, y de lo intangible, de 
lo que parece eludir la comprensión. Porque me 
parece que más que objeto-signo realizable en los 
circuitos mercantiles, el QÑ de ahora, la vieja red 
de caminos de los incas convertida en patrimonio, 
es una cabeza de playa del sentido cultural 
dominante. Su aparecimiento como identidad y 
desarrollo/progreso banaliza, intencionalmente, lo que 
más importa: ser avanzada de la ontología (post)
moderna en territorios que antes poco interesaban 
al capital pero en los que ahora sí está interesado 
-y en los que hay poblaciones tradicionales, biomas 
relativamente intocadas y commodities sumamente 
valiosas-. Esta banalización es un señuelo porque 
desvía la mirada (y las emociones) de donde 
deberían estar enfocadas: en la violencia de la 
ocupación ontológica que la patrimonialización 
avanza y legitima -con la retórica humanista por 
delante-. Si el turismo es el mal menor, digamos, el 
mal mayor es que los habitantes locales entran, de 
lleno, a una (onto)lógica que apenas habían visto 
desde lejos. Además, el QÑ patrimonializado los 
crea como otros y los saca de este tiempo, les niega 
la coetaneidad. Son los herederos no herederos 
del QÑ, la sal étnica que condimenta el plato 
patrimonial que los turistas comen con avidez -y 
por el cual pagan precios a veces escandalosos-. 
Ahora su cultura es un conjunto de mercancías 
para la venta, pesado y evaluado por su potencial 
de consumo.

El efecto de alterización del QÑ patrimonializado 
es un mal mayor y no debe ser subestimado: la 
industria patrimonial necesita otros bien perfilados 
y previamente definidos. Los crea porque los 
necesita. Los alteriza. Los efectos son mucho más 
serios y duraderos que los que puede producir el 
turismo -ya suficientemente dolorosos, como en 
Cusco y la Quebrada de Humahuaca, ambos en la 



481Comentario al artículo de Giancarlo Marcone “Superando las dicotomías: el Qhapaq Ñam como ejemplo ... 

Lista de Patrimonio Mundial, donde la especulación 
inmobiliaria arrincona a los antiguos propietarios y el 
turismo los funcionaliza como proveedores artesanales 
y como parte del paisaje auténtico que exotiza (y 
excita) la experiencia turística del afuera- y llegan al 
ámbito completo de la vida. Porque el QÑ como 
bien patrimonial es tanto mercancía como objeto de 
gobierno. UNESCO y sus adláteres (post)nacionales 
saben bien que las sirenas del turismo han atraído 
a más de un Ulises incauto y que lo han sacrificado 
a los dioses en el altar (post)moderno. Por eso en el 
QÑ el asunto es francamente maniqueo: por un lado 
están los buenos, como Marcone, los que saben qué 
es el patrimonio y cómo cuidarlo, los que lo hacen 
suyo, como si fuera una cuestión de propiedad 
y no de sentido; quienes se invisten del papel de 
sus guardianes, de expertos auto-designados que 
lo tratan como un hijo desvalido (a quien hay que 
proteger y custodiar), que lo despojan de su sentido 
histórico. Por otro lado están los malos (como los 
autores que Marcone critica), los que no tienen 
claro qué es el patrimonio y dudan de sus bondades. 
Los buenos están del lado de los conocimientos 
disciplinarios y de las leyes, la prolija maraña de 
regulaciones que separa el patrimonio de la vida y 
qué determina qué es un bien patrimonial, dónde 
encontrarlo, cuándo constituirlo, cómo cuidarlo. 
Los malos están del lado de la ignorancia, del 
lado de afuera de la modernidad. Los buenos 
saben que el camino vuelto patrimonio significa 
identidad, progreso, desarrollo; que oponerse a su 
movimiento sería tan ignorante como estúpido. Los 
malos oscilan entre un escepticismo sostenido, un 
radicalismo agresivo o una complacencia ansiosa, 
camino de volverse buenos. Los buenos tienen claro 
que la patrimonialización es un asunto necesario, 
útil y benéfico; los malos piensan de otra manera.

Los buenos son muchos. Los malos son más bien 
pocos y, en cualquier caso, marginales. Perú es un 
buen ejemplo. Allí sólo pocas personas han alzado 
su voz contra el proceso patrimonial del QÑ; son 
tan pocas que la marea institucional tan amplia de 
aceptación y celebración del ingreso del camino 
a la lista mundial de patrimonio las ha ignorado. 
Sintomáticamente es un extranjero, no un peruano, 
quien ha expresado reparos más serios y lúcidos al 

asunto. Sin embargo, nadie me habló de Sébastien 
Jallade mientras hice trabajo de campo en Perú 
en 2016 sobre la patrimonialización del QÑ, por 
más de mes y medio. Fue un arqueólogo chileno, 
también crítico, quien me habló de él hace poco. 
Por su parte Jallade (2014) sostiene que:

El consenso expresado en la inscripción de esos 
caminos en la Lista del Patrimonio Mundial 
oculta realidades sociales radicalmente distintas. 
Lejos de simbolizar la unidad de los países 
latinoamericanos, el ‘Gran Camino Inca’, por 
lo menos en los Andes peruanos, nos evoca 
todo lo contrario. Es un reflejo de las líneas de 
fractura que atraviesan el país: las desigualdades 
entre la costa Pacífica y los Andes, el déficit 
de infraestructuras, la marginalidad de las 
poblaciones rurales o la pobreza.

El camino que tanto se celebra y promueve como 
emblema de identidad y desarrollo “oculta realidades 
sociales”: jerarquías, desigualdades, violencias. 
Oculta que su significación es controlada por el 
establecimiento patrimonial y que otras voces que 
tienen cartas en el asunto no son escuchadas -cuando 
aparecen en escena, aún si su potencial contradictor ha 
sido neutralizado, solo están allí para santificar con su 
presencia el argumento disciplinar-.

En fin, los buenos ganan; los malos pierden. 
¿Los malos pierden? Pues no, no siempre. Los 
malos pueden enfrentar el relato patrimonial y 
sus efectos colaterales mediante estrategias de 
organización basadas en el conocimiento de lo que 
pasa y de lo que puede pasar. Los artículos que 
han criticado la patrimonialización del QÑ hacen 
justamente eso: buscan conocer qué pasa con el QÑ 
como bien patrimonial, qué consecuencias pueden 
derivarse, cómo se crean y se movilizan los sentidos 
otorgados, cómo se relacionan con ellos distintos 
sujetos, colectivos, actores, comunidades. Buscan, 
pregunta, responden. El ataque de Marcone contra 
ellos no los neutralizará pero en cambio sí va a 
producir algo que seguramente no estaba en sus 
planes: ahora el tema del QÑ entra en una agenda 
de discusión más amplia y visible, heterogénea, 
asediada por el disenso.

Referencias Citadas

Jallade, S. 2014. Otra ruta para el Qhapaq Ñan. Publicado en el sitio 
Internet de Lamula.pe (especial “Los caminos de la memoria”)/https://
lamula.pe/2014/06/20/otra-ruta-para-el-qhapaq-nan/sebastien_jallade/

Losson, P. 2017. The inscription of Qhapaq Ñan on UNESCO’s 
World Heritage List: A comparative perspective from the daily 
press in six Latin American countries. International Journal of 
Heritage Studies 23 (6):521-537.

Marcone Flores, G.C. 2019. Superando las dicotomías: el 
Qhapaq Ñan como ejemplo del patrimonio como proceso 
social. Chungara Revista de Antropología Chilena 51 
(3):457-469.

Spivak, G. 2003. ¿Puede hablar el subalterno? Revista Colombiana 

de Antropología 39:297-364.




