~. CONVERGENCIA Convergencia. Revista de Ciencias Sociales
1= ISSN: 1405-1435

-H-H'-\.

revistaconvergencia@yahoo.com.mx
Universidad Autbnoma del Estado de México
México

Gnecco, Cristébal
La Indigenizacion de las Arqueologias Nacionales
Convergencia. Revista de Ciencias Sociales, vol. 9, nim. 27, enero-abril, 2002
Universidad Auténoma del Estado de México
Toluca, México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=10502705

) _ ) v Diak s M
Como citar el articulo K &\- AN / |

Numero completo . ., e
. P Sistema de Informacién Cientifica

Red de Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espana y Portugal
Pagina de la revista en redalyc.org Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

Mas informacion del articulo



La Indigenizacion
de las Arqueologias
Nacionales

Cristébal Gnecco

Universidad del Cauca, Colombia

Resumen: Segin una concepcién extendida, los discursos metropolitanos se reproducen en la

periferia en una forma mimética a la manera como las pricticas globales se reproducen en
précticas lo cales. Por el contrario, este articulo explorard el proceso de conversién de la

arqueologia metropolitana en arqueologias nacionales, que el autor llama “indigenizacién”,
mostrando que en vez de reproduccidon suceden complejos procesos de anexacién y
domesticacion. La reflexion estard ejemplificada por el caso colombiano.

Palabras claves: Arqueologia, andlisis meta-arqueoldgico, Latinoamérica, Co lom bia.

Abstract:Accordingtoawhidesread conception, metropolitandiscoursesarereproducedin

the peripheria in a mimetial — sim i lar way as global prac tices are re pro duced in lo cal prac-
tices. Thispaperexploretheprocessthoughwhichmetropolitanarchaeologyisconverted into

national ar chae ol ogy. A pro cess thatis called “indigenizacion” by the au thor and that shows
how domestication occurs instead of the phenomena of anexation. The reflexion will be
ilustratedinteh co lom bian con text.

Key words: Archaeology, meta—archaeologicalanalysis, Latinamerica, Colombia.

Introduccion

totalizante que el de la modernidad que le precedid, la

globalizacién no se ha traducido en homogeneizacién cultural
no sélo porque lo global es traducido, comentado y anexado a practicas
lo cales que le otorgan a los fenémenos culturales especificidades bien
diferenciadas, sino porque la condicién contemporanea del cap i tal ha
encontrado en la heterogeneidad un espacio privilegiado de
reproduccién. Asi, la domesticacion local de lo global ha creado una
suerte de “globalizacion verndcula” (sensu Appadurai, 1996) mas que
una concesion automdtica a las fuerzas de la homogeneizacién
modernista. El resultado es que a pesar de la globalizacién posmoderna
existe una gran heterogeneidad cultural: el ideal moderno de una
cultura global ha descubierto que su proyecto homogenista se
desvertebro en localismos vernaculos. Si los referentes globales de la

S unque el programa globalizador posmoderno es adn mas

|\ ]
CONVETGENCIaA ..o abril del 2002, Niim. 27, pp.133-149 133



Cristébal Gnecco

posmodernidad circulan ampliamente en y a través de los espacios lo-
cales, es en estos dltimos donde ocurre su conversion en practicas
especificas. En ese sentido, en este articulo quiero explorar la forma en
que la arqueologia metropolitana es traducida en arqueologias
nacionales a través de un proceso de indigenizacion; es decir, pretendo
ex tender el usoy aplicabilidad analitica del concepto “multivocalidad”
(la existencia simultdnea y legitima de distintas voces histéricas) al
examen discursivo de nuestra propia tradicion disciplinaria, arguyendo
que no hay una arqueologia sino muchas arqueologias, es decir,
muchas positividades que la disciplina y su discurso han adquirido a
través del tiempo.

Aunque hablar de arqueologia colombiana (o ar gen tina o mexicana)
puede parecer un delirio chauvinista, sobre todo considerando que los
intelectuales latinoamericanos de la segunda década del siglo pasado
contribuyeron a caracterizar como “relaciones de dependencia” a las
existentes en tre el Tercer Mundo y el Primero (por lo que habria que
hablar, entonces, de arqueologia imperialista practicada en las
colonias), la verdad es que hay arqueologias diferenciables surgidas a
través de un proceso de indigenizacion del discurso metropolitano de
una manera andloga a como el orden global es traducido en contextos
locales, a través de procesos de anexacion y domesticacion. Esos
procesos de indigenizacion estuvieron y estdn mediados por la forma
en que las practicas arqueoldgicas se articulan a diferentes proyectos
identitarios, generalmente nacionales; alli donde el proyecto nacional
entré6 en crisis o ya no existe se ha activado un proceso de
“re-indigenizacion” del discurso arqueoldgico articulado con las
nuevas circunstancias.

El discurso historico sobre la identidad

En tanto practica disciplinaria y disciplinada, la arqueologia surge en
América Latina en diferentes momentos, fundamentalmente en el siglo
XX. Sin em bargo, el discurso arqueoldgico emergi6 a la superficie de
un discurso pre-existente sobre la identidad, construido no sélo desde
la Conquista sino desde mucho antes, tanto en Europa como en
América. Ese discurso, que fue histérico y que debe considerarse como
una tecnologia de domesticacién (esto es, de encausamiento y de
estructuracion) de la memoria social, fue construido por escritores,
sacerdotes, estadistas, y un largo etcétera, lo que desnuda su
indisciplina; una vez en el continente se adecudé a cada una de las

134



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

condiciones locales y se perfild de una manera mas precisa con la
produccién tex tual de la Colonia, sobre todo de los cronistas. Después
de la Independencia ese discurso tomé caminos atin mas diferenciados
en cadaregion, debido a que lala bor prioritaria de las elites lo cales fue
dotar de un sentido de realidad a aquella masa informe que heredaron,
es decir, determinar la naturaleza de los sujetos y los territorios
accidentalmente agrupados dentro de sus limites arbitrarios. Asi se
iniciaron los procesos de construcciéon de los Estados nacionales del
siglo XIX.

La construccién nacional se fundé en la proyeccién al pasado de una
comunidad histérica construida (imaginada) en el presente. Desde su
origen esta proyeccion enfrentd la identidad moderna con las del
pasado y con las identidades alternativas del presente y del futuro.
Paradéjicamente, los proyectos nacionales de los paises
independizados del yugo colonial revivieron, miméticamente, el
paradigma de la identidad moderna. La identidad en estos paises
produjo un discurso esquizoide que, por un lado, rechazé la
dominacién politica co lo nial y, por el otro, acept6 la premisa moderna
de la identidad nacional en la que se funda la dominacién y la
subordinacidn de otras identidades. Por ejemplo, la objetivacién de la
alteridad en los museos, sobre todo de la alteridad indigena, contribuy6
a su sometimiento por el proyecto nacional. Este sometimiento fue
doble: por un lado, supuso la domesticacion de la diferencia al hacerla
aparecer como parte constitutiva de la identidad nacional; por otro,
supuso la domesticacion de la memoria so cial por parte de una historia
que transformo la alteridad en mismidad a través de su incorporacion al
proyecto colectivo.

En Co lom bia, el Estado dio el primer paso hacia la construccién de
la nacién al crear la Comisién Corografica en 1851, encargada de
mapear y catalogar rios, flores, montafias y per so nas. La comisién fue
instrumento fun da men tal en el direccionamiento del discurso histérico
sobre laidentidad. Larelacién en tre ese discurso histdrico y el proyecto
de construccién de la identidad nacional movilizé la memoria de
manera estratégica. El elemento cen tral fue el proyecto civilizador. Su
16gica de dicho proyecto en el discurso identitario estuvo basada en dos
objetos retdricos: el difusionismo y el catastrofismo. La memoria so-
cial colombiana estructurada por la historia empez6 a ser colonizada
por los procesos difusionistas y por la recurrencia de las catdstrofes.

135



Cristébal Gnecco

El difusionismo legitim6 los procesos civilizatorios (que fueron,
obviamente, procesos de conquista y de aniquilacién), tanto de la
Colonia como de la Republica, al hacerlos aparecer como naturales (en
tanto atemporales, en tanto ahistéricos), es decir, al establecer la
continuidad histdrica en tre los eventos difusionistas civilizatorios del
pasado (un pasado sin causalidad, sin linealidad, sin cronologia) y los
eventos difusionistas civilizatorios del presente y del fu turo. Por otra
parte, la dimension alegérica del discurso identitario alude a la
aniquilacién, desaparicién y fijeza: los pueb los y las culturas (e incluso
los tiestos) no cambian sino que desaparecen. La desaparicion de los
pueblos prehispanicos, implicita en las explicaciones catastrofistas
? invasiones, migraciones, aniquilaciones? ? presupone su
desintegracion definitiva en el tiempo y en el espacio, y su salvaciéon en
el texto (sensu Clifford, 1986:112). Pero se trata de una salvacion
puramente retérica ? aunque a veces también estética? y no de una
salvacidn so cial o politica. Este catastrofismo ha estado muchas veces
ligado a una declaracidn lastimera sobre todas las maravillas que se
perdieron en el proceso. Los pueblos indigenas prehispdnicos con
mayores “logros” culturales ? metalurgia, estatuaria, grandes obras de
infraestructura? fueron eliminados con el recurso de las explicaciones
catastrofistas y reemplazados por pueblos mucho “més atrasados,”
aquellos que encontraron la Colonia y la Reprblica sobre el mapa de
los nuevos paises, aquellos en necesidad de ser civilizados. No en vano
las invasiones se ligaron, generalmente, con una suerte de génesis
civilizadora: los pueblos invasores dieron a los pueblos invadidos el
don de la cultura (es decir, la civilizacién).

El tema de la desapariciéon de las sociedades prehispanicas es
recurrente en la escritura arqueoldgica del pais, convirtiéndose en una
sdlida estructura narrativa. El coleccionista de “precolombinos”
Manuel Vélez expres en una car ta escrita en la primera mitad del siglo
XIX lo que seria la racionalidad catastrofista sefiala la espectacularidad
de ciertos restos arqueoldgicos del altiplano cundi-boyacense:

He llegado a convencerme que estos paises han sido habitados por pueb los mds

antiguos 'y mds civilizados que los que encontraron los espaiioles en tiempos de la
Congquista (citado por Londofio, 1990:20).

Un viajero alemédn del siglo pasado, Stubel (1994:69), dijo lo mismo
en una car ta fechada en 1869 al referirse a las estatuas agustinianas:

136



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

El ma te rial que fue utilizado aqui por los indigenas es una lava dura en extremo.
El manejo de este material, que sélo era posible con herramientas muy

perfeccionadas, prueba que los espaiioles no hubieran sido capaces de
conquistar esta parte de América si el pueblo escultor hubiera vivido aiin. Esta
época artistica estd, en todo caso, a cientos, si no a miles de afios atrds.

A los indigenas contemporédneos con los que se competia por tierras
y recursos, y a los que se explotaba de una manera salvaje, no podia
legitimdrseles estableciendo la continuidad histérica con los
escultores, tan “perfeccionados” y tan “civilizados”, tan dignos de ser
parte del proyecto nacional como sus descendientes vivos de ser
incorporados a él s6lo en tanto pudieran ser civilizados (o
exterminados, lo que resultaria siendo lo mismo para la logica
civilizadora). La alteridad contempordnea fue mostrada como
producto de rupturas poblacionales. Los fabricantes de estatuas de San
Agustin tienen el dudoso mérito de ser el grupo prehispénico al que los
arquedlogos han atribuido mayor movilidad y mayor capacidad de
desaparicioén. Pocos de los muchos arquedlogos que han trabajado en
esa zona han resistido la tentacién de desaparecerlos en la espesura
amazonica como explicacion al hecho de que las estatuas (y los
monticulos funerarios de que forman parte) dejaran de elaborarse hace
casi 2000 afios. Duque (1964:359-360), por ejemplo, sugirié que hace
1200 afios se efectuaron grandes desplazamientos poblacionales en la
zona andina del sur de Co lom bia, como el de los grupos indigenas de
San Agustin, que se habrian movido hacia la regién amazonica.
Reichel-Dolmatoff (1972:14) tampoco pudo resistirse a la tentacion
catastrofista:

No es de extrafiarse, entonces, que esta region haya siempre atraido tantos

pueb los, algunos desde lugares muy distantes, que se asentaron en estas colinas

hasta que fueron desplazados o absorbidos por el arribo de recién llegados que, a

su turno, estaban buscando un lugar adecuado para asentarse. De hecho, el

registro arqueologico muestra que el valle de San Agustin fue ocupado en el
pasado por varios grupos diferentes de pueb los aborigenes ...

El catastrofismo, sobre todo las explicaciones que involucran
reemplazo poblacional, esracistay colonial, en tantoracionalizador de
la expoliacion y de la usurpacion. Silberman (1995:257) ha indicado
que este es un tema recurrente en la arqueologia mundial, tanto en el
Cercano Oriente como en Africa y Norte América: las poblaciones
nativas contemporaneas se muestran como usurpadoras territoriales
que devastaron pueblos mds avanzados. El caso norteamericano es
muy ilustrativo: a los indigenas contempordneos con la expansion al

137



Cristébal Gnecco

oeste en el siglo pasado se les neg6 el derecho de relacion histérica con
los constructores de los grandes monticulos prehistéricos encontrados
al oeste de los Apalaches; puesto que esas obras fueron consideradas
muy avanzadas y, por lo tanto, incompatibles con los “salvajes” y
“primitivos” que los colonos enfrentaban y exterminaban. En esa
racionalidad se sugiri6 que los indigenas no podian ser propietarios de
las tierras porque sélo recientemente se las habian quitado a los
Constructores de Monticulos, probablemente un raza de piel clara:
Fue una conjetura tentadora que un pueblo poderoso, superior a los Indios,
ocupd una vez el valle del Ohio y la region de los Apalaches ... un pueblo con
gobierno confederado, un jefe prin ci pal, una gran cap i tal cen tral, una religion
muy desarrollada, con casas y agricultura y tex tiles avanzados, artes diictiles,
con un lenguaje, quizds con letras, todo barrido por una invasion de Hunos de

color de cobre de alguna region de la tierra, antes de la llegada de Colon
(Powell, 1894 citado por Downer, 1997:27).

La negaciéon de continuidad cultural resulté muy util para
deslegitimar las reivindicaciones territoriales de las sociedades
indigenas contempordneas. Asi, el reconocimiento de la civilidad
indigena prehispédnica en Co lom bia permiti6, por un lado, no eludir la
realidad de espectaculares hallazgos arqueoldgicos como San Agustin
y, por otro, excusar la lucha por la tierra con los indigenas
contempordneos, considerados como salvajes degradados de la
civilizaciones precolombinas. Esta explicacidén catastrofista y
esquizofrénica fue una solucién alternativa al problema moral de la
civilizacion forzada, a través de la asimilacion o del exterminio.

Indigenizacion de la arqueologia

El difusionismo y el catastrofismo fueron objetos discursivos basicos
en la domesticacion de la alteridad y, por lo tanto, en la construccién
politica de la identidad homogenista de la nacién. Sin embargo, es
importante anotar que en Co lom bia no ha habido un proyecto nacional
sino varios (Cfr. Pineda, 1984; Melo, 1989). Y es un acto de
prospectiva elemental sugerir que en el futuro existirdn varios
proyectos de identidad m4s (no necesariamente nacionales), porque el
proyecto identitario es siempre inacabado, estratégico, coyuntural, es
decir, histérico. El proyecto nacional colombiano ha recorrido,
alternativamente, el camino de la dominancia de un nicleo étnico sobre
los demads (el hispanismo, la superioridad de la elite “blanca”) o el
camino del homogenismo (el mestizaje). Con uno de esos proyectos
nacionales, el de la burguesia lib eral de la década de 1930y 1940, se

138



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

relaciona la institucionalizacién de la arqueologia en el pais. Ese
proyecto pensé una nacién unitaria, homogénea, mestiza, que atrajera
hacia sf a la gran diversidad accidentalmente incorporada dentro del
territorio de la Republica. Los afios previos a la institucionalizacion de
la arqueologia fueron testigos de un corto periodo lib eral que permitid
el surgimiento de un sistema educativo mds abierto, removiéndolo un
tanto del pufio férreo e intransigente de la Iglesia, y que cre6 en 1936 la
primera institucion académica dedicada a la ensefianza de las
disciplinas sociales, la célebre Escuela Normal Superior. Elproyecto
liberal hizo posible la institucionalizacién de la disciplina como
formacién discursiva que participé en el proceso de construccién
nacional a través de la racionalizacién de la alteridad, del conocimiento
de ese “otro” histdrico que resultd y resulta tan problematico para el
proyecto nacional.

En1941elpresidenteliberal Eduardo Santosofrecié al antrop6logo
francés en el exilio Paul Rivet apoyo oficial para realizar
investigaciones antropolégicas en Co lom bia; Rivet acept6 la oferta, y
los primeros arquedlogos colombianos fueron entrenados bajo su
sombra en el Instituto Etnolégico Nacional, fundado ese mismo afio.
La agenda politica del instituto fue nacionalista, realizando una
apologia abierta del mestizaje; eso explica por qué su tratamiento
antropolégico de la alteridad ? que entonces estaba exclusivamente
circunscrita a lo indigena? fue aséptico y centrado en el pasado: la
alteridad prehispénica fue cuidadosamente separada de la alteridad
contemporanea. Esta esquizofrenia resulta a primera vista in com pat
ble con el proyecto unitario-mestizo del proyecto nacional lib eral, pero
en realidad se trat6 de una solucién perfectamente articulada con ese
proyecto; rescaté la raiz indigena de la nacién mestiza colombiana,
pero negé la legitimidad de la alteridad contemporénea. Es decir, la
alteridad prehispanica se mostrd y reivindic como una de las bases del
proyecto nacional ? lo que, aparentemente, evité el racismo del
proyecto europeista y evitd negar plenamente la existencia de las
sociedades indigenas? y, simultineamente, la alteridad
contemporanea se desnud6 en toda su marginalidad en tanto no
formara parte del proyecto unitario. La alteridad contemporanea debia
ser civilizada (es decir, mestizada), incorporada al proyecto nacional.

La separacion de la alteridad en pasado y presente condujo a una
oposicion predecible: la construcciéon de una tradicién indigena

139



Cristébal Gnecco

presente/ausente en el proyecto nacional, un fendmeno que, por lo
demas, sucedid en varios otros paises latinoamericanos (Cfr. Lorenzo,
1981:197). Como ha mostrado Fa bian (1983), el distanciamiento tem-
poral (alocronismo) es una de las estrategias discursivas mas poderosas
de la antropologia en la construccion de la alteridad, que de esta manera
se mantiene a una pru dente distancia. El “tiempo fisico” y el “tiempo
tipolégico”, dos de las categorias temporales del discurso alocrénico
de la antropologia, han sido usadas por los arqueélogos colombianos
para naturalizar su conformaciéon de un “otro” efectivamente
localizado en “otro” tiempo, un tiempo que debe ser atraido de manera
inclusiva a “nuestro” tiempo, el tiempo de la civilidad, el tiempo del
homogenismo supuesto (deseado) en los proyectos de identidades
nacionales. Desde esta perspectiva, términos como primitivo, tribu,
prehistdrico, cacicazgo y un largo etcétera, aparecen ante nuestros 0jos
como herramientas discursivas de distanciamiento tem poral mas que
como simples conceptos organizativos. El alocronismo es una
cosmologia politica (sensu Fabian, 1983:152) y no una herramienta
retérica inocente. El modelo rescatable de la alteridad prehispéanica y
rapidamente incorporado al sentir nacional fue el dnico pueblo
“civilizado” encontrado por los espafioles en el mapa del pais en el
siglo XVI, los muiscas que ocupaban el altiplano de la Cordillera
Orien tal. La significacién de pueblo “civilizado” en este contexto fue
muy precisa: estratificado, con varios niveles de tomas de decisiones,
con discriminaciones institucionales, con aparato legal, religion,
ejército, tributo. Es decir, un pueblo sélo diferente en grado, pero no en
clase a las sociedades europeas de la misma época. A mediados del
siglo pasado Uricoechea (1984) afirmaba que la nacionalidad
colombiana estaba asentada en las “naciones” que poblaron la regién
andina, excluyendo a los “némadas barbaros” de las selvas tropicales.
Esta diferencia parasita la oposicion en tre sedentarismo y nomadismo,
escen tral en la conceptualizacion oc ci den tal de derechos territoriales:
s6lo la asociacién continuada y permanente (es decir, sedentaria) de
una comunidad le otorga derechos sobre el territorio. No en vano los
barbaros eran, para Uricoechea, ndmadas. Y éstos no tenian derecho al
territorio. Ademads, en su opinién (1984:30) los muiscas habian
alcanzado un nivel de desarrollo comparable al de los incas y
mexicanos.

Lainstitucionalizacion disciplinaria de la arqueologia en Co lom bia
cumplio el prop6sito de encauzar y homogeneizar un discurso sobre la

140



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

alteridad ya existente. Por ejemplo, aunque el difusionismo ha sido
sefialado repetidas veces como un lastre anacrénico en la arqueologia
del pais, enrealidad fue cen tral para larelacion de la arqueologia con el
proyecto nacional; es decir, su anacronismo es ilusorio. El
difusionismo escribe la historia sin tiempo de pueblos sin historia
(Fabian, 1983:18) en virtud de su tratamiento de las comparaciones en
términos espaciales y direccionales. En esta perspectiva la
determinacion del “origen” es un asunto politico mas que disciplinario.
Las explicaciones difusionistas desde los Andes Centrales y desde
Mesoamérica valorizaron las poblaciones indigenas colombianas en
tanto pudieran ser ligadas a estados civilizados de otras par tes (Pineda,
1984:202-203). Cuervo (1920:127-128), por ejemplo, sefialé que los
“los grupos civilizadores que vinieron a constituir la nacién chibcha
eran originarios del Mediodia; quizas de la region del lago Titicaca”.
Uricoechea (1984:35-38) fue un poco més lejos y, siguiendo a Paravey,
sugiri6 que los muiscas tenian origen japonés:

Bochica puede ser una palabra compuesta de Fo y Chekia, nombre del célebre
fundador del budismo, religion antigua de la China, que luego paso al Japon,

adonde atin existe, segiin Tsingh, juntamente con el culto de los astros, pues Fo se
pronuncia en el Japon Bo'y atin Bouppo, y el apellido Chekia, Chaka, donde se ve
la semejanza en tre Bochica y Bochaka.

Esta reivindicacion de la civilizacion prehispanica contribuy6 de
manera significativa a la reproduccion de dos categorias opuestas,
civilizado y salvaje, que atin sobreviven en el discurso nacionalista. El
interés en la civilizacién prehispdanica, articulado con el proyecto
civilizador del sentido unitario de nacién, explica el énfasis desmedido
que los arquedlogos colombianos pusieron por afios por la
monumentalidad. No en vano San Agustin, Tierradentro y la Sierra
Nevada concentraron un porcentaje muy significativo del to tal de las
investigaciones arqueoldgicas hasta hace unos 20 afios ( Cfr., Jaramillo
y Oyuela, 1994:54).

A partir de la década de 1940 la arqueologia institucionalizada
empez6 a controlar la produccion y reproduccion del discurso historico
sobre la identidad basada en los objetos. La existencia de la
arqueologia como disciplina se entiende s6lo si “constituye un sistema
de con trol en la produccién del discurso, fijando sus limites a través de
una accién de identidad que toma la forma de una permanente
reactivaciéon de las reglas” (Foucault, 1972:224). El discurso
arqueoldgico institucionalizado desplegd sus efectos de poder al

141



Cristébal Gnecco

estigmatizar las formaciones discursivas que no controlaba y que
escapaban a su regulacién. Este ejercicio de inclusidon/exclusion cred
los limites en los que la arqueologia basé su hegemonia vy,
consecuentemente, la exclusion de discursos historicos distintos. El
proyecto nacional requeria una historia homogénea, sin fracturas,
fluida y con tinua: la arqueologia proveyé buena parte de ese discurso,
hecho oficial por la masificacién de la educacién monolingiie. La
historia construida por los arqueélogos fue pieza fundamental en la
domesticacion, estructuracion y direccionamiento de la memoria so-
cial: el pueblo colombiano seria un pueblo hibrido (mestizo) y la
continuidad que le daria sentido al accidente de la nacién colombiana
se originaria desde el momento en que el proceso de hibridacion (que es
el mismo proceso civilizatorio) entré en vigor; es decir, desde nunca
(desde siempre), puesto que los procesos difusionistas y catastrofistas
se mostraron como atemporales (en tanto universales) y se hicieron
perder en la inmensidad del pasado prehispanico.

La hegemonia del discurso arqueoldgico descansé en dos
mecanismos de exclusién complementarios: por un lado, la separacién
taxativa en tre la tradicion escrita y las tradiciones orales; y, por el otro,
la distincién entre el texto cientifico y los textos no cientificos. La
complicidad entre la escritura y la historia es una herencia de la
lustracién que avalala capacidad oc ciden tal de producir conocimiento
sobre el pasado; simultaneamente, el rechazo alahistoriano oc cidental
esta atravesado por el rechazo a la posibilidad de que los eventos del
pasado se puedan registrar por medios distintos de la escritura (Cfr.
Mignolo, 1992). Lo escrito fija significados, impide la dispersion. Si a
eso sumamos la concepciodn del texto cientifico como “representacion”
de larealidad podemos ver que su emisor (el arquedlogo, en este caso)
se convierte en un taumaturgo. Ademas, para el discurso arqueolégico
dominante el texto cientifico es el Unico que tiene valor en la
“explicacion” del pasado, un privilegio negado a los textos no
cientificos. El propésito de esta distincion es, desde luego, “un interés
en la validacién de algunas practicas interpretativas sobre otras”
(Shanks y Hodder, 1994:27). La delimitacion en tre géneros textuales
es un “contrato social” entre emisores y receptores, y su funcién es
establecer el uso correcto de un artefacto cul tural, ejercer una funcién
policiaca (Marcus y Cushman, 1992:174). En este sentido, los
arquedlogos contribuyeron a establecer cdnones de legitimidad y a
encausar el discurso identitario por caminos mas regulados y

142



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

apropiados para la situacion histérica concreta; su labordisciplinaria
participd, simultdneamente, del establecimiento de canones precisos
de investigacién y de la formacion de identidades politicas que dieron
forma a la memoria so cial.

Asi, los arquedlogos deben ser vistos como agentes del poder
hegemonico de la disciplinay, por lo tanto, instrumentos centrales en la
reproduccién de su discurso; deben ser vistos como agentes de un
complejo proceso de anexacién y domesticacion discursiva, una
indigenizacion local del discurso arqueoldgico metropolitano (es
decir, de un discurso relacionado con la situacién contempordnea del
capital en los paises del Primer Mundo). Esa indigenizacién explica la
existencia de las llamadas “arqueologias nacionales”, que no fueron
? y no son, alli donde todavia existen? nada distinto de las
interpretaciones disciplinarias locales del discurso global. Lo que
muchos arquedlogos contemporaneos del Tercer Mundo (sobre todo
aquellos instruidos en los centros de poder metropolitanos) han
llamado laxitud, practica disciplinaria defectuosa o, incluso,
anacrénica, no es nada distinto de la “indigenizaciéon” de un discurso
global adecuada a la construccién de varios proyectos nacionales,
todos domesticadores de la alteridad por inclusiéon homogenista (el
mestizaje) o por exclusion definitiva (el marginamiento o el
genocidio). Nuestras arqueologias nacionales eran arqueologias
metropolitanas hegemonicas indigenizadas.

La arqueologia y el sueiio modernista

El suefio modernista era, en rigor, un suefio homogenista, bajo el
supuesto de que la expansion del cap i tal era mds completa y definitiva
si estaba precedida por o ligada a la dominacién cultural. Asi, la
arqueologia también persiguié un homogenismo global instrumentado
por la légica cientifica, activada esta dltima desde Estados Unidos e
Inglaterra de la mano prescriptiva del programa positivo. Los
instrumentos de esa logica en los paises del Tercer Mundo fueron,
sobre todo, los arquedlogos entrenados en la ac a de mia metropolitana,
muy a la guisa de los jovenes de la elite de los indigenas cuna del siglo
XVI que viajaban a centros metropolitanos de poder en el noroccidente
de Colom bia, para ser capacitados en los medios de reproduccién de un
orden so cial desigual (Cfr. Helms, 1979). De hecho, es una idea muy
extendida sostener que

143



Cristébal Gnecco

... las colonias producen la cultura mientras los centros metropolitanos
producendiscursosintelectuales que interpretan laproduccion cul tural co lonial
y se reinscriben a si mismos como el unico locus de enunciacion (Mignolo,

1996:130).

Estaidea estd basada en el supuesto de la existencia de una suerte de
divisién internacional del trabajo intelectual. Aunque cierta, ignora
que la operacion de los discursos metropolitanos en contextos sociales
periféricos no ocurre como reproduccién sino como indigenizacién, en
tanto aparecen como poderosos medios de regulacion que responden a
y son causa de condiciones muy especificas. Por lo tanto, no creo
posible sostener que la operacién de un discurso global, en este caso el
programa cientifico de la arqueologia desde la década de 1960,
reprodujo un orden exclusivo con consecuencias homogenistas. Por el
contrario, pienso que en vez de homogeneizacién el proceso que
desencadend la regulacion de la 16gica cientifica fue un proceso de
re-indigenizacién local que domesticé el discurso histérico
homogenista de una manera més disciplinada. En efecto, no es un
secreto que el proyecto cientifico buscaba, més que cualquier otra cosa,
suprimir el ruido causado por la diversidad, incluido el ruido producido
por los propios arquedlogos cobijados por el aura de sus criterios de
autoridad. De hecho, la supresion del ruido experiencial explicita en las
prescripciones del método produjo instrumentos investidos por la
ciencia y por sus ‘“capacidades” de revelacion. Los arquedlogos se
volvieron, més que an tes, “‘expertos’ y su tarea prin ci pal fue revelar la
verdad de lo que sucedi6 en el pasado; se volvieron “profesionales de la
memoria” (ensu Wachtel, 1986:217) en virtud de su papel en la
textualizacion de los discursos sobre los acontecimientos pasados (en
tanto eventos construidos como re ales).

Arqueologias indigenas posnacionales

Pero la situacion contempordnea del cap i tal ahora es otra y su ldgica
cultural responde a ella misma. La capacidad de regulacién de los
Estados nacionales ha sido neutralizada y el suefio homogenista de la
modernidad no sélo no se ha realizado sino que no requiere ser
realizado. Por lo tanto, la expansién de la 16gica cultural del capital
contemporaneo ? i.e.,lalégica cul tural de la disolucién de los Estados
nacionales? tampoco ha estado acompafada por la desaparicién de
los procesos de indigenizacion sino que los ha reforzado. De hecho, un

144



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

intento de homogeneizacion resultaria paraddjico en un mundo en el
que
... la nueva economia cul tural global debe ser vista como un orden complejo,

ubicuo y disyuntivo que ya no puede ser entendido en términos de los modelos
existentes de centro-periferia (Appadurai, 1996:32).

En cualquier caso, esa pretendida homogeneizacion terminaria
pareciéndose mucho a la indigenizacién que buscaria remplazar.
Segtn Appadurai (1996:32),

... el argumento de la homogeneizacion se convierte en un argumento sobre la

americanizacion o en un argumento sobre la mercantilizacion, y, muy

frecuentemente, los dos estdn fuertemente ligados. Lo que estos argumentos no

consideran es que tan rdpidamente como las fuerzas de varias metropolis se traen
a nuevas sociedades tienden a indigenizarse de una manera o de otra.

Es mas,

... la globalizacion de las dos iltimas décadas, en lugar de encajar en el patron
modernista de globalizacion como homogeneizacion o uniformizacion
[combina] el surgimiento mundial y la ausencia de limites con la diversidad
local, la identidad nacional y étnica(De Sousa, 1998:39).

Asi, la indigenizacién contempordnea es mds local que nunca y
obedece a la anexacién de la diferencia por el discurso del capi tal, a su
capacidad de estimularla, domesticando su naturaleza politica
potencialmente desestabilizadora. Por eso es necesario indagar por la
naturaleza de la indigenizacion de nuestras arqueologias una vez
muerto el proyecto nacional en muchos paises, como en el caso de Co-
lombia. Entonces habria que decir que ya no hay arqueologias
nacionales sino ex-nacionales, pero de todas maneras indigenas, es
decir, adecuadas a las respuestas lo cales que surgen de la articulacién
de las necesidades globales del cap i tal (su reproduccion en ciclos cada
vez mds cortos, intensos y productivos) con las condiciones lo cales en
las que se inserta.

La creciente critica al proyecto cientifico en nuestras arqueologias
ex-nacionales es, simultaneamente, consecuencia de la
insubordinacién contemporénea de los saberes antes sometidos y de
los requerimientos performativos de la posmodernidad. Asi, el
discurso arqueoldgico busca su nicho perdido en el extinto ecosistema
nacional y trata de encontrarlo en el ecosistema multicultural que lo
reemplaza. De esa bisqueda surge, més que de ningtn otro lugar, la
preocupacién multivocal, una preocupacién oc ci den tal. Por eso no es
de extrafiar que la nueva indigenizacién de nuestras arqueologias

145



Cristébal Gnecco

suponga una investigacién de la propia naturaleza de sus relaciones
con una entidad supra-local que ya no se mira mds ? o no se
reconoce? en la mimesis nacional. Por afios (mientras durd el
proyecto nacional) esa relacion estuvo dominada por la concepcion
unitaria que hizo énfasis en las raices prehispénicas, en la hibridacion,
en el mestizaje, en el homogenismo del proyecto civilizador, es decir,
en la neutralizacion de la alteridad y su reemplazo por el hibrido mes-
tizo, siempre respondiendo a condiciones locales. La perspectiva
unitaria neg6 la significacion de experiencias culturales especificas y,
al devaluar las culturas lo cales, promovié una vision homogenista que
sirvié bien a los intereses del proyecto nacional.

Ahora esa relacion empieza a hacer énfasis en la diferencia,
atomizando, realizando una apologia de lo heterogéneo, de la alteridad,;
en suma, una apologia de la multivocalidad. A pesar de que algunas
personas(e.g., Silberman, 1995:261) atin creen que la arqueologia que
privilegialo lo cal es una arqueologia de protesta lo cierto es que s6lo lo
fue mientras se opuso al proyecto nacional pero ahora no es nada mas
que la expresion de la re-indigenizacién del plan globalizador. El
proyecto identitario actual en muchos paises se diferencia de los
proyectos nacionales anteriores en tanto no es homogenista sino que
incorpora la alteridad. Ese nuevo proyecto identitario pretende crear
Estados multiculturales con agendas politicas que afirman las
diferencias para facilitar su encuentro en una supra-entidad que las
agrupa, una entidad que es mejor llamar pais que nacién, una entidad
que puede subsistir como accidente histérico mas que como el
organismo supuestamente natural ? es decir, nacional? que
construyeron y pensaron proyectos anteriores.

A la visién primordialista de la identidad ahora se opone una visién
interaccionista que la considera poco profunda, externa y contingente a
las circunstancias sociales (Rowlands, 1994:132). En esa perspectiva
el proyecto nacional se ha desnaturalizado y se ha mostrado como una
construccién, como una mas de las tradiciones inventadas (sensu
Hobsbawm y Ranger, 1983). En esa desnaturalizacién la arqueologia
estd jugando un papel cada vez més destacado. Aunque hay que
reconocer que el nacionalismo ha sido la fuerza histérica dominante en
el discurso arqueoldgico de la identidad, el asunto crucial en paises
como Co lom bia, con su proyecto nacional homogenista hecho trizas,
es el papel que puede desempefiar la arqueologia en la conformacién de

146



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

comunidades imaginadas. La direcciéon apunta a la construccién de
identidades locales y a la forma en que una reflexidn
meta-arqueolégica puede contribuir a la co-existencia de varias
tradiciones histéricas. La meta-arqueologia, parte constitutiva y basica
de lare-indigenizacién de nuestras arqueologias, pone de manifiesto la
conciencia diferencial por parte de sus actores. Antes de la
institucionalizacién disciplinaria, los emisores del discurso identitario
eran, simultineamente, activistas politicos muy comprometidos con
los proyectos nacionales, ademas de ser miembros prominentes de la
elite y, en algunos casos, empresarios de carrera. Después, la
institucionalizacion trajo consigo la esquizofrenia y ocurrié una
separacion entre el historiador y el agente politico, acentuada con la
introduccion del programa cientifico; entonces el historiador se
convirtié en un productor objetivo de conocimiento, se convirtié en lo
que Paul Feyerabend (1995) llamaba con tanto desdén “experto”, papel
refiido con un activismo politico condenado a la esfera de la
“subjetividad” por su naturaleza contaminante de la pureza cientifica.
Ahora volvemos a una situacién casi pre-institucional, en la que la
reflexiéon multivocal pone sobre el tapete la conciencia sobre los
efectos de poder de nuestra practica.

Las arqueologias actuales son protagonistas de primera linea de una
suerte de cultura global plural (sensu De Sousa, 1998:47). De hecho,
aunque la reflexiéon que he avanzado en este articulo se basa en el
supuesto de que la globalizacidn no se traduce en homogeneizacion,
esto no quiere decir, sin em bargo, que la globalizacién suponga falta de
regulacion; por el contrario, aunque el proceso de globalizacién es
“selectivo, dispar y cargado de tensiones y contradicciones ... no es
andrquico. Re pro duce la jerarquia del sistema mundial y las asimetrias
... (De Sousa, 1998:56) y las necesidades del cap i tal. Nunca debemos
perder de vista que una de esas necesidades es, justamente, la apologia
de la diferencia. Por eso la multivocalidad es un asunto tan complejo y
por eso su capacidad de empoderamiento es tanta como su capacidad
de neutralizacion.

cgnecco@ucauca.edu.co

147



Cristébal Gnecco

Recepcién: 26 de noviembre del 2001

Aceptacion: 27 de febrero del 2002

Bibliografia

Appadurai, Arjun (1996),Mo der nity atLarge. Cultural Dimensions of Glob alization Minneapolis:

Universityof Minnesota.

Clif ford, James (1986), “On ethnographic al le gory”, en Clif ford, James y George, E. Marcus
(eds.), WritingCulture: the Poetics and PoliticsofEthnography , Berkeley: Uni versity of
California.

Cuervo, Carlos (1920), Estudios Arqueoldgicos y Etnograficos ,Madrid: América.
De Sousa, Boaventura (1998), La Globalizacion del Derechqg Bogota: Universidad Nacional.
Downer, Alan S. (1997), “Archaeologists-native American relations”, en Nina Swidler et al.

(eds.), Native Americansand Archaeologists: Stepping Stones to Com mon Ground,
Thou sand Oaks: AltaMira.

Duque, Luis (1964), Exploraciones Arqueoldgicas en San Agustin, Bogota: Imprenta Nacional.
Fabian, Johannes (1983), Time and the other, Nueva York: Columbia Univer sity.

Feyerabend, Paul (1995), Adids a la Razdn,Barcelona:Altaya.

Foucault, Michel (1972), The Archaeology of Knowledge and the Dis course on Lan guage,
Nueva York: Pan theon.

Helms, Mary (1979), AncientPanama: Chiefsin SearchofPowerAustin:Universityof Texas.

Hobsbawm, Eric y Terence, Ranger (eds.) (1983), The Invention of Tradition Cambridge:
CambridgeUniversity.

Jaramillo, Luis Gonzalo y Augusto, Oyuela (1994), “Colombia: a quantitative analysis”, en
Oyuela, Augusto (ed.), HistoryofLatin AmericanArchaeology, Aldershot: Avebury.

Londofio, San ti ago (1990), “Precursores de la arqueologia colombiana en el siglo XIX”, en
Museo del Oro, 50 Afios Bogota: Banco de la Republica.

Lorenzo, José Luis (1981), “Ar chae ol ogy south of the Rio Grande”, en WorldArchaeology,
13:190-208.

Marcus, George y Dick, Cushma (1992), “Las etnografias como textos”, en Reinoso, Carlos
(ed.), El Surgimiento de la Antropologia Posmoderna, Bar ce lona: Gedisa.

Melo, Jorge Orlando (1989), “Etnia, region y nacion: el fluctuante discurso de la identidad (notas

para un de bate)”, en Memorias del V Congreso de Antropologia en Colombig Bogota:
ICFES.

Mignolo, Wal ter (1992), “On the col o ni za tion of am er in dian lan guages and mem o ries”, en
Compar ative Studies of So ciol ogy and His tory, 34:301-334.

(1996), “Herencias coloniales y teorias postcoloniales”, en Gonzélez, B. (ed.),
Cultura y Tercer Mundo 1. Cambios en el Sa ber Académico, Caracas: Nueva Sociedad.

Pineda, Roberto (1984), “La reivindicacién del indio en el pensamiento social colombiano
(1850-1950)”, en Arocha, Jaime y Nina de Friedemann (eds.), Un Siglo de Investigacion
Social: Antropologiaen Co lom bia, Bogota: Etno.

Reichel-Dolmatoff, Gerardo (1972),San Agustin:a Culture of Colombia, Nueva York: Praeger.

Rowlands, Michael (1994), “The politics of iden tity in ar chae ol ogy”, en Bond, George y Angela,
Gilliam (eds.), Social Construction of the Past. Representation as Power Londres:
Routledge.

148



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

Shanks, Michael e lan, Hodder (1994), “Processual, postprocessual and interpretive
archaeologies”, en Hodder, l.etal. (eds.), InterpretingArchaeology:FindingMeaninginthe
Past, Londres: Routledge.

Silberman, Nie (1995), “Prom ised lands and cho sen peo ples: the pol i tics and poetics on
archaeological nar ra tive,” en Kohl, Philip y Clare, Fawcett (eds.), Nationalism, Politicsand
the Practice of Archae ol ogyCambridge: Cam bridge Univer sity.

Stubel, Alphons (1994), “Cartas de Alphons Stubel: Colombia”,en Boletin Cultural y
Bibliografico, 35:29-78.

Uricoechea, Ezequiel

(1984), Memoria sobre las Antiguedades Neo-Granadinas, Bogota: Banco Popular.

Wachtel, Nathan (1986), “Intro duction”, en HistoryandAnthropology , 2:207-224.

149



