COLECCiON CULTURA Y PATRIMONIO

o — oy o
..é“ - L s AT
o+ 2
". 1
l'

*:”" *‘*Lé

El regreso de los ancestros

Movimientos indigenas de repatriacion y redignificacion de los cuerpos

JACINTA ARTHUR DE LA MAZA
PATRICIA AYALA ROCABADO
(editoras)







EL REGRESO DE LOS ANCESTROS

MOVIMIENTOS INDIGENAS DE REPATRIACION Y REDIGNIFICACION DE LOS CUERPOS

Coleccion Cultura y Patrimonio

Volumen II1



©Servicio Nacional del Patrimonio Cultural

Coleccion Cultura y Patrimonio
El regreso de los ancestros
Movimientos indigenas de repatriacion y redignificacion de los cuerpos

Inscripcion N° 2020-A-10574
ISBN 978-956-244-494- 1

Ministra de las Culturas, las Artes y el Patrimonio
ConsueloValdés Chadwick

Subsecretario del Patrimonio Cultural
Emilio De la Cerda Errdzuriz

Director Nacional del Servicio Nacional del Patrimonio Cultural
Carlos Maillet Aranguiz

Subdirectora de Investigacion y Directora Responsable
Susana Herrera Rodriguez

Editoras
Jacinta Arthur de la Maza
Patricia Ayala Rocabado

Disefio de portada y diagramacion
Leticia Martinez Vergara

Editora de textos
Pilar de Aguirre Cox

Fotograffa portada
Gentileza del Canterbury Museum
Con la autorizacion de Joaquin Tuki, Ida Piru Huke, Lynn Rapu y Anais Huke

Ediciones de la Subdireccion de Investigacion
Aw. Libertador Bernardo O’Higgins n°® 651
Teléfono: 56-223605278
www.investigacion. patrimoniocultural.gob.cl

Santiago, Chile

IMPRESO EN CHILE/PRINTED IN CHILE
2020



EL REGRESO DE LOS ANCESTROS

MOVIMIENTOS INDIGENAS DE REPATRIACION Y REDIGNIFICACION DE

LOS CUERPOS

.| Ministerio de
las Culturas,
las Artes y el

Patrimonio

Gobierno de Chile

JACINTA ARTHUR DE LA MAZA
Parricia AyaLa Rocaapo
(EDITORAS)

A ’ll SUBDIRECCION DE
NCZ= INVESTIGACION






INDICE

PRESENTACION
9

PROLOGO
Reflexiones para recuperar la sensibilidad
IvaNA CARINA JOFRE
13

INTRODUCCION
23

PARTE I
REPATRIACIONY LA REDIGNIFICACION DE LOS ANCESTROS

CAPITULO I
Los movimientos indigenas de repatriacion y restitucion de los ancestros:
un panorama internacional
PATRICIA AYALA ROCABADO Y JACINTA ARTHUR DE LA MAZA
39

CAPITULO II
E te rau aroha, ata hoki atu ki Rapa Nui. Queridos atesorados, regresen
gentilmente a Rapa Nui

TEe HEREKIEKIE HEREWINI
63

CAPITULO III
Hacia la re-dignificacion de los “Gentiles”
Jimena Cruz MAMANI, GUADALUPE ANZA ANZA, TIMOTEO CRUZ SALVATIERRA

YTomAs Cruz LorEz
77

CAPITULO IV
Reentierro: experiencias, reflexiones y proyecciones del Museo Mapuche de
Caiiete en territorio Lavkenche de la Provincia de Arauco, Region del Bio Bio

MonNIcA OBREQUE GUIRRIMAN Y PATRICIA MuNoz PEREz
99



CAPITULOV
El reconocimiento del Pueblo Yagan y sus luchas actuales: el proceso de
restitucion de la Coleccion Gusinde
VERONICA BALFOR CLEMENTE Y ALBERTO SERRANO FiLLOL
119

CAPITULO VI
Kimi Ma’ara o te Tupuna, la busqueda de los ancestros
MATTARENA Tuk1 HAOA Y JACINTA ARTHUR DE LA MAzZA
147

PARTE I1 i
REPERCUSIONES EN ELTRATAMIENTO CIENTIFICO DE LOS
CUERPOS INDIGENAS

CAPITULOVII
“Los huesos hablan lo que la historia calla...”. Una mirada a los estudios de
cuerpos humanos desde la bioarqueologia
CLAUDIA ARANDA
163

CAPITULO VIII
Guia de Procedimientos ante hallazgos arqueologicos y cuerpos humanos de
indole arqueologica (Quillota, Valparaiso)
VioLETA ABARCA-LABRA, PAMELA MATURANA FIGUEROA,
INDIRA MONTT SCHROEDER, HECTOR MILLAHUEIQUE GUZMAN,
FLor CHicuay Ruiz, Apera MELLico RaGuiLeo, PEDRO LOPEZ ABALLAY,
Monica ArosticA Lau, CRISTIAN CANCINO VEJAR Y
CaArRLOS CARMONA BERMUDEZ
189

CAPITULO IX
La apropiacion y el tratamiento de los cuerpos
de los ancestros indigenas en Chile
JACINTA ARTHUR DE LA MAZA Y PATRICIA AYALA ROCABADO
215

AUTORES
241



PRESENTACION

Hablar de repatriacion, restituciéon y retorno de los ancestros implica, ne-
cesariamente, tocar heridas que el correr de los afos no han podido sanar,
porque, para que esto ocurra, es necesario escarbarlas, sacar todo lo que las
dafi6 y, en ese acto, comprender las razones que les dieron origen, para bus-
car asi el remedio y aprender de lo sucedido, con la esperanza de prevenir e
impedir que vuelva a suceder.

En la curacién, dice Nietzsche,

el espiritu libre vuelve a acercarse a la vida, lentamente, casi a su pesar,
desconfiando. Todo en torno de ¢l parece que se hiciera mas calido, mas
dorado, por decirlo asi; sus sentimientos y simpatias adquieren profundi-
dad, brisas tibias pasan delante de ¢l. Se encuentra en cierto modo como
si abrieran sus ojos por primera vez para apreciar las cosas proximas. Esta
maravillado y se recoge en si mismo, silencioso: ;dénde estaba, pues?...
Entonces puede acontecer que, entre tus repentinos vislumbres de salud
todavia incompleta, todavia sujeta a variaciones, comience a los ojos del
espiritu libre, mas y mas libre cada vez, a descubrirse el enigma de esa gran
transformacion total, de ese cambio de frente, que hasta entonces habia

permanecido obscuro, casi intangible, en su memoria'.

El libro que presentamos a continuacion, titulado El regreso de los ancestros.
Movimientos indigenas de repatriacién y redignificacion de los cuerpos, habla de tras-
gresiones, de dolores, de despojos, de violaciones a los derechos humanos,
entre otros tantos calificativos que podemos usar para referirnos a acciones
que en su momento se consideraron naturales, normales. Sin embargo, al
retrotraer nuestra mirada analizando lo sucedido desde otros puntos de vista,
nuevas argumentaciones se construyen con el objeto de exigir al Estado y la

ciencia propicien acciones que tiendan a la reparacion.

! Friedrich Nietzsche, Humano, demasiado humano, México, 1974, pp. 10-12.



El regreso de los ancestros. Movimientos indigenas de repatriacion y redignificacién de los cuerpos

Nosotros, los del presente, sin haber sido parte de ese acontecer, de-
bemos mirar directamente lo acontecido para comenzar a resarcir lo que
“otros” ocasionaron, pues comprendemos sus demandas. Otredad que, ante
la “curiosidad” de lo nuevo, basada en posturas etnocentristas y colonialis-
tas, arranc6 de sus tierras natales cuerpos de ancestros (vivos y muertos)
y objetos de las comunidades para exhibirlos y estudiarlos y, aunque estos
propositos cientificos son comprensibles, estos actos no debieron ni deben
nunca pasar a llevar derechos elementales ni aspectos éticos que es de vital
importancia discutir y respetar.

Tal debio ser su asombro ante este nuevo mundo que se dejaba percibir,
tras siglos de estar oculto, que fue imprescindible poseerlo, saquearlo y po-
nerlo a la vista para dar testimonio de este hallazgo, incapaces de dar tiempo
para que estos pueblos descubiertos y conquistados pudieran compartir lo
construido, sus cosmovisiones y sus logros. Este dialogo les fue negado, pues
nunca fueron considerados personas, sino “naturales”, “salvajes” y “paganos” y
no habia, por tanto, problema en someterlos o eliminarlos. Naturaleza con-
quistada por una cultura que se aduefié de ella sin pedir permiso.

Ellibro nos habla también de la necesidad de que los cuerpos de ancestros
y los objetos llevados para ser exhibidos vuelvan a casa para cerrar un ciclo
interrumpido. Cuerpo biologico, social, cultural y espiritual fracturado fisica
y simbolicamente que necesita su completitud para reencontrarse y descan-
sar. Porque al momento de apropiarse de ellos también se llevaron parte de
las memorias de quienes se quedaron; familias que no tuvieron el derecho de
enterrarlos o impedir su desentierro, para que la tierra, su terrufio, los abra-
zara, cubriera y contuviera, permitiéndoles asi reunirse con quienes habian
partido antes. Su destierro implico un duelo que qued6 suspendido en los
recuerdos, desdibujandolos en un silencio que se impuso por muchos afos,
pero que renace en nuevas voces y actores que exigen su retorno.

Para la Subdireccion de Investigacion del Servicio Nacional del Patri-
monio Cultural, la edicion de este libro y la realizacion de encuentros sobre
estas tematicas, que comenzamos a desarrollar a partir de 2017, junto a otras
iniciativas que las anteceden, se constituye en un espacio que abre sus puertas
para que este dialogo tan necesario pueda llevarse a cabo y aportar de esta

forma a la reparacion de lo ocurrido.

-10-



Presentacion

No obstante lo anterior, la ex-DIBAM, actual Servicio Nacional del Pa-
trimonio Cultural (SNPC), ha propiciado el traspaso de colecciones u obje-
tos especificos en distintos momentos, para lo cual ha contado con el apoyo
de las autoridades en cada época. Por ejemplo, hace unos afios regresaron a
Rapa Nui objetos etnograficos que estaban en el Museo de Historia Natural
de Concepcion y en el Museo Arqueologico de La Serena, de modo que ha
existido una disposiciéon para acceder a este tipo de transferencias, siempre
y cuando estén debidamente justificadas. El traslado de objetos al Museo
Martin Gusinde, como se dice en el articulo que aborda esta tematica, no es
el primero. Cuando se cre6 el museo, alla por la década de los 70, se traspa-
saron varios objetos de otros museos del actual SNPC. No es algo novedoso.
Estos procesos pueden demorar un tiempo y no se puede pretender tener
resultados de inmediato, pues se deben evaluar los pros y contras.

Con altura de miras, recogemos las criticas que los autores exponen para
que, al leerlas, escucharlas y hablarlas encontremos puntos de encuentro que
permitan construir nuevos discursos y paradigmas y hacer posible este retor-
no, esta reparacion y esta sanacion.

Comprendemos que la lectura de este texto puede provocar indisposi-
ciones. Acogemos también estas diferencias de apreciaciones, porque esta-
mos convencidos de que en esta diversidad de opiniones podemos construir
el camino a casa que ellos demandan. No debemos olvidar nunca que “el dia”
esta constituido por oscuridad y luz, matices necesarios que construyen un
todo.

Los invito a leer este libro con la esperanza de que sea un aporte en este

tema, que dia a dia cobra mas relevancia.
Susana Herrera Rodriguez

Subdirectora de Investigacion

Servicio Nacional del Patrimonio Cultural

-11-






PROLOGO
REFLEXIONES PARA RECUPERAR LA SENSIBILIDAD

Ivana Carina Jofre
¢ QUIENES SOMOS LOS/ AS PROTAGONISTAS?

Cuando Patricia y Jacinta me pidieron prologar este libro, anticiparon que una
de sus caracteristicas principales es que retine, de manera inédita, textos escri-
tos por los/as propios/as protagonistas de movimientos indigenas implicados
en repatriaciones de cuerpos humanos, los cuales fueron presentados en semi-
narios organizados entre 2018 y 2019 por la Subdireccion de Investigacion del
Servicio Nacional del Patrimonio Cultural en Chile. En tal sentido, mi parti-
cipacion obedece a mi experiencia en el tema, especialmente por mi caracter
de protagonista como arqueodloga warpe en procesos de demanda y luchas
indigenas similares en Argentina (Jofré, 2014b; Jofré y Gémez, 2019, 2020).

A partir de aquella primera conversacion con las editoras del volumen
quise reflexionar acerca de quiénes somos las y los protagonistas de estos
procesos y luchas. ;Que es lo que define este protagonismo? ;Por qué es
importante reflexionar acerca de los/las protagonistas en estos procesos? La
definicion de protagonistas se relaciona directamente con nuestro involu-
cramiento en las luchas colectivas de nuestros pueblos y comunidades, en
cuyos procesos también pueden contribuir, de formas muy variadas, otras y
otros actores, sin que su participacion implique “una nueva disputa por ese
protagonismo”. Este es un punto crucial en la actualidad porque las luchas
indigenas estan siendo controladas, disciplinadas, protocolizadas e institucio-
nalizadas por los regimenes gubernamentales. Las repatriaciones y restitu-

ciones” de cuerpos/as humanos a pueblos y comunidades indigenas no son

2 En Argentina, a través de la Ley Nacional 25.517 y su decreto reglamentario 701 de 2010 se ha
instituido el término “restitucion” para referirse a procesos de devolucion de restos y cuerpos humanos a
pueblos y comunidades indigenas y que actualmente estan en manos de instituciones estatales y privadas,
tales como museos, universidades y colecciones privadas. Aunque internacionalmente, tal como veremos
en este libro, se han utilizado otras conceptualizaciones, como la de “repatriacion”, reconocida en la Ley de

Repatriacién y Protecciéon de Tumbas Nativo Americanas, conocida como NAGPRA en Estados Unidos.

13-



El regreso de los ancestros. Movimientos indigenas de repatriacion y redignificacién de los cuerpos

la excepcion; alin mas, se han convertido muchas veces en reivindicaciones
ideales para el despliegue de politicas indigenistas —aquellas controladas por
los Estados nacionales para administrar y mantener a raya las demandas de
nuestros pueblos— que ejercen formas de violencia inauditas en nombre de
la “restitucion” de derechos o de la “revisibilizacion” de los pueblos indigenas.

A partir de mi experiencia he ido entendiendo que la lucha por el regre-
so de nuestras/ os abuelas/ os, ancestras/os warpes a su morada, o el regreso
a los territorios, amerita sobre todo un posicionamiento de nuestros propios
cuerpos y cuerpas’ en un campo de disputa donde no solo disputamos los/
as cuerpas/os: también disputamos la posibilidad de reexistir de otro modo,
reconstruyendo una cosmopolitica en la cual ampliamos nuestra propia com-
prension historica y politica al interior de la nacion moderna, y en fuerte
tension también con las politicas de la gobernanza global.

Otro tema importante para reflexionar sobre los pueblos indigenas
como protagonistas de las luchas por la recuperacion de los/as cuerpos/
as de nuestras/os abuelas/os y ancestras/os es que el protagonismo no es el
equivalente de “participacion”. La participacion indigena en las politicas pa-
trimoniales de restitucion y repatriacion sucede generalmente en contextos
de subalternidad. Aun cuando tengamos los marcos legales de nuestro lado,
siempre estaremos sujetos a la decision de las instituciones del Estado y de
la gobernanza global. Podemos participar sin tener autonomia y control real
de lo que estamos haciendo. Por lo tanto, la participacion puede ser también
una ilusion construida siempre por otros, quienes nos “permiten participar”
de sus propios imaginarios colaborativos.

Pienso que ser protagonistas de estos procesos de demanda supone im-
plicarse en luchas colectivas en las cuales se involucran personas de carne y
hueso en el presente, no argumentos ideales universales humanitaristas. Esta

implicacion corporal y emocional en las luchas colectivas de nuestros pueblos

? Me referiré a cuerpos y cuerpas buscando reconocer que nuestros ancestros fueron también muje-

res, como mi hija, como mis hermanas, como yo, como mi madre, como mis abuelas, etc. Como warpe,
, . . « » . ,

aprendi a honrar especialmente la memoria de “nuestras abuelas” porque es en la memoria de su ttero

donde nosotras anidamos y emergemos como nuestras mujeres pensantes y dolientes en nuestra memoria

larga (Jofré, 2014a). Entonces, para honrar su memoria, debo nombrar —reconocer asi— que existen

cuerpos y cuerpas que necesitan ser nombrados y nombradas.

14-



Prologo

significa recuperar la sensibilidad que nos ha sido negada/bloqueada por el dis-
ciplinamiento de nuestras sensibilidades/emociones. De este modo, podemos
reconocer una historia que no solo es injusta, sino que ademas “duele”, “nos
duele”.Y nos duele porque somos capaces de sentir en nuestros/as propios/as
cuerpos/as la herencia de la desposesion, “la marca del indio/a que atn habita
nuestro cuerpo” (Jofré, 2014b).

Entonces, somos protagonistas porque somos capaces de dolernos en estas lu-
chas por la recuperacion de la emocion y sensibilidad en el propio cuerpo/a
que habitamos.Y asi descubrimos que también esos cuerpos y cuerpas de nues-
tras abuelas y abuelos atin nos habitan, su dolor nos habita, su pena nos aqueja.
Ese dolor es colectivo, compartido entre quienes decidimos “recuperar la sen-
sibilidad” para reconocernos sujetos dolidos y dolientes, con heridas/os trau-
maticas que atn no sanan, y que ademas heredamos a nuestras hijas e hijos. De
alli nace una potencia reveladora del pasado como un “relato doloroso”, que no
siempre puede ser dicho o narrado discursiva y coherentemente con las reglas
del conocimiento moderno logocéntrico, simplemente porque duele.

La palabra sana, hablar de ello, reflexionar sobre estos dolores sana, pero
no alcanza. La imposibilidad de relacionarnos “a nuestra manera” con nuestros
muertos nos impide crear vinculos con ese pasado robado, saqueado, violado,
y que nos ha sido negado a muchas y muchos de nosotres, quienes hoy nos mi-
ramos a traves de esos cuerpos atrapadxs en los museos y colecciones. Cuando
me reconozco warpe reconozco entonces que yo soy ese cuerpo atrapado en la
indefinicion de su estatus de existencia humana. La indefinicion es esa linea
abismal que separa lo posible de lo imposible, lo humano de lo inhumano. Tal
y COMO €s0s cuerpos/ as, yo soy también un sujeto/ a sin territorio donde habitar, sin
morada donde descansar.

Nuestro caracter de protagonistas no esta dado tampoco por la propie-
dad —o filiacién cultural y biologica, o geografica, otra manera en que las
logicas de la propiedad se manifiestan en el discurso moderno— del cuerpo
o cuerpos que disputamos. La propiedad del cuerpo no importa, no es el len-
guaje que queremos habitar. No hay propiedad, hay relaciones entre muertos
y vivos que han sido rotas, despojadas a favor de los intereses de los pode-
rosos; y son ahora esos poderosos quienes siguen reclamando su propiedad

sobre “nuestros cuerpos”, como colonia que se puede conquistar.

-15-



El regreso de los ancestros. Movimientos indigenas de repatriacion y redignificacién de los cuerpos

No puedes decidir libremente sobre tu cuerpo porque tus abuelas y
abuelos no pudieron hacerlo. Quizas seamos las mujeres, territorios de con-
quista patriarcal (Segato, 2016), las que mejor comprendemos esas formas de
la violencia corporal estatizadas y profundamente morales que pesan sobre
nuestras cuerpas dolidas. Poseer aquello que no puede ser poseido, de eso se
trata todo esto: de la libertad a decidir como queremos relacionarnos en se-
res, en la vida y la muerte, ahi radica nuestra cosmopolitica construida como
experiencia desde el cuerpo. Por cosmopolitica me refiero a ese “espacio
poblado por seres humanos racionales que disputan al Estado el poder de
representar a otros” (de la Cadena, 2020: 273).

Desde dicho punto de vista doloroso o, mejor dicho, doliente, los y las
protagonistas de estas luchas no solo somos los pueblos y comunidades indi-
genas reclamantes, sino todo aquel que es capaz de dolerse por la injusticia, y
acompafar estas luchas replanteando-se —incluso a costa de si mismo/a—

las formas de pensar y actuar indolentemente.
LAS REFLEXIONES QUE DESPIERTA ESTE LIBRO

Los casos presentados en este libro plantean variados puntos de vista acerca
de las repatriaciones, restituciones y tratamiento de los cuerpos musealizados
en museos y colecciones, y aquellos recuperados en excavaciones arqueologi-
cas. A pesar de la variedad de puntos de vista y de casos tratados, la mayoria
de les autores no resignan al patrimonio como epistemologia de referencia
para abordar el tema. ;Cual es el tema? El regreso de nuestras/os abuelas/
os y ancestras/os a los territorios. Quiero hacer notar con esto que la defensa
del patrimonio es la defensa de la herencia del pater (padre), la autoridad del
Estado nacional y de sus logicas extractivistas para la extension-produccion de
soberania sobre nuestros territorios y cuerpos/as; estos ultimos siguen siendo
espacios de acumulacion-reproduccion capitalista para la desposesion (Harvey,
2004). En razon de lo dicho me pregunto: ;puede haber un proceso de des-
colonizacion de las repatriaciones y/o restituciones de las/os cuerpas/os de
nuestras/os ancestras/ os si no deconstruimos la ontologia del patrimonio im-
plicada en su lenguaje Estado-ceéntrico, patriarcal y capitalista? ;Puede haber

un patrimonio indigena sin que esto no signifique una concesion epistemica

-16-



Prologo

neocolonial? El tema me inquieta porque veo alli un obstaculo importante
para nuestras luchas colectivas por el regreso de nuestras/os abuelas/os y
ancestras/os a nuestros territorios.

Es necesario hacer una critica enfatica al patrimonio para poder recono-
cer que la avanzada ontologica patriarcal del patrimonio reproduce formas
extremas de violencia, tales como la cosificacién y deshumanizacion de las/os
cuerpas/ os indigenas y no blancos. Se trata de una verdadera “pedagogia de la
crueldad” que se expresa a través de “actos de rapifia y consumicion del cuerpo
que constituyen el lenguaje mas preciso con que la cosificacion de la vida se
expresa” (Segato, 2018: 13).

Las luchas por el regreso de nuestras/os ancestras/os a los territorios,
o su morada ancestral, pueden ser, y de hecho muchas veces lo son, formas
de disputar, corregir, combatir esas pedagogias de la crueldad que, a través
de la repeticion de la violencia sobre nuestros cuerpos/as, producen “efectos
de normalizacion de un paisaje de crueldad” promoviendo en las personas
e instituciones “bajos umbrales de empatia indispensables para la empresa
predadora” (Segato, 2018: 13).

Cuando disputamos estos sentidos sobre la vida y muerte, ampliamos
el espectro politico de nuestro pensamiento, alimentamos una cosmopoliti-
ca indigena (warpe, yagan, kawésqar, mapuche, atacamefia, maori, rapa nui,
etc.), desde donde nos es posible “relacionarnos con el cuerpo” en geogra-
fias o territorios de lucha comun, por la autonomia de nuestros pueblos y
nuestras comunidades, por la reproduccion de la vida humana y no humana
en territorios pluriversales.Y es en el lenguaje donde expresamos nuestras
subjetividades disidentes, desafiando —denunciando— las diferencias que
nos construyeron como “los otros/as culturales” en la relacion colonial. El
lenguaje es el primer territorio de disputa donde necesitamos “nombrar
nuestras formas de estar y conocer el mundo”, aun a pesar de la pérdida de
nuestras lenguas originarias. De este modo, disputando el lenguaje, somos
capaces de construir epistemologifas en las fronteras de la modernidad neo-
colonial.

Esas epistemologias de frontera (Anzaldaa, 2016) desafian la centralidad
del lenguaje académico cientifico moderno-colonial-capitalista y patriarcal

sobre el cual “el patrimonio”, como herencia del Estado nacional, nos ha sido

17-



El regreso de los ancestros. Movimientos indigenas de repatriacion y redignificacién de los cuerpos

impuesto como “epistemologia represiva”; es decir, como un pensamiento que
no nos permite pensarnos a nosotras/os mismas/os como cuerpas/os no
blancos hijas/os de una desposesion. En tal sentido, sostengo que debemos
replantearnos el empleo de términos como “restos humanos”, “materiales
bioantropologicos”, “colecciones humanas”, o los mismos conceptos de re-
patriacion y restitucién, entre otras nociones nacidas de las experiencias
cientifico-estatales y recuperadas en los codigos deontologicos, leyes y pro-
tocolos para construir una ética moderno-colonial. Necesitamos pelear por-
que esos lenguajes no sigan colonizando nuestros lenguajes colectivos en las
luchas por la recuperacién de nuestros pueblos.

Tal cual se retrat6 en varios de los trabajos que este libro compila, tam-
bién estan quienes imponen sus voluntades bajo la excusa de “hacer bien las
cosas”. ;Que valor tiene la ética cuando un dolor historico esta en juego? ;Es
justo que quienes no se duelen por nuestros cuerpos vivos y muertos sigan po-
niendo las reglas del juego? No se duclen aquellas y aquellos que anteponen
sus visiones disciplinarias para defender corporativamente a una comunidad
académico-cientifica anonima que somete a votacion nuestro dolor en alguna
reunion de socios de una institucion o cuerpo colegiado de profesionales.
Esas mismas personas son las primeras que defienden sus puestos de trabajo
producidos por el avance neoextractivista de industrias dafinas para la vida
en los territorios. Muchas veces son esos fantasmas capitalistas de la disciplina
arqueologica los que impiden el regreso de los muertos al territorio (Jofre,
Biasatti y Gonzalez, 2010). Esa es lo que yo llamo la comunidad ética indolente.
Lamentablemente, nos acostumbramos a convivir con ella, naturalizando sus
practicas y discursos. Mas que un “trato digno” para nuestras/os ancestras/os
en los museos y colecciones, debiéramos ir mas alla y exigir una ciencia digna,
capaz, ante todo, de sensibilizarse frente al dolor humano. Quizas entonces
empecemos a revertir un poco mas las injusticias. Pensar en la existencia y
caracteristicas de esas comunidades indolentes de la academia y las institu-
ciones del Estado es prioritario también para construir una ética que persiga
refundar y, por qué no, abolir, las practicas antropologicas, arqueologicas,
museologicas, patrimoniales tal cual las conocemos, asumiendo que quizas
su propia existencia carezca de sentido para los proyectos colectivos de lu-

cha y descolonizacion en nuestros nuevos territorios de vida. ;A quiénes

-18-



Prologo

sirven los cuerpos en los museos? ;Como llegaron alli y por qué no pueden
retornar a los territorios que nos han sido despojados? Estos deberian ser
cuestionamientos urgentes para las agendas estatales, tanto como para los
pueblos y comunidades indigenas.

En los textos que componen este libro descubrimos diferentes posicio-
nes, ya sea como indigenas reclamantes, indigenas profesionales y/o como
gestores/as y custodios/as, dentro de las instituciones del Estado nacional, de
las organizaciones y los consejos indigenas. En algunos casos, las posiciones ét-
nicas también se marcan y desmarcan, lo que muestra que las/ os reclamos por
el regreso de nuestros ancestros y ancestras estan definiendo tambien nuestras
propias identidades. Las interpelan, las redefinen, las reposicionan. Dicho de
otro modo, nuestros muertos nos obligan a pensarnos a nosotras/ os mismas/ os,
principalmente porque en la disputa por los cuerpos/as se delimita un campo
de significacion acerca de nuestras propias identidades como reclamantes,
antes que sobre los procesos de colonizacion ontologica y epistémica que han
operado y operan en las instituciones y agentes del frente estatal-cientifico
patrimonial. Esa doble violencia racializada, sobre el cuerpo de los vivos y
los muertos, no es reflexionada y mucho menos eliminada en los procesos de
demanda o reclamacion de derechos indigenas. Al contrario, se actualizan y
refuerzan a través de nuevos mecanismos de discriminacion encubiertos en
los procesos de repatriacion y restitucion, y que en definitiva dejan expuesta
la vision racializada, culturalista y neocolonial de los administradores del
Estado y sus informantes académico-cientificos, y también de buena parte
de la opinion publica.

También es notable que la constante interaccion con estos ambitos de
violencia en las instituciones puede hacer retroceder a las subjetividades in-
digenas, poniéndolas a raya a través de protocolos y toda una arquitectura
burocratica de la gubernamentalidad estatal, imposibilitando muchas veces la
fuga de estos cuerpos de esos circuitos de violencia a traves de procesos de
despatrimonializacion. Esa burocracia ha sido construida para darle un sen-
tido “¢tico” a las violaciones humanas cometidas desde que Europa se erigio
como Unica fuente de la experiencia universal moderna.

Un aporte importante son las sintesis que ofrecen a través de sus estudios

Patricia Ayala y Jacinta Arthur, quienes exponen claramente los antecedentes

-19-



El regreso de los ancestros. Movimientos indigenas de repatriacion y redignificacién de los cuerpos

de los movimientos indigenas de repatriacion de cuerpos desde la década
de 1960 en adelante, buscando relaciones que nos permitan comprender
como se vinculan los activismos indigenas y académicos en diferentes re-
giones del mundo. Esto, sin duda, aporta reflexiones profundas y renova-
das al analisis de los casos que importan al Estado chileno y a los pueblos
indigenas en este pais. Las autoras explican que el debate internacional
sobre la repatriacion va mas alla de un problema ético referido a las prac-
ticas cientificas; involucra temas de “justicia, reparacion, reconciliacién
y sanacién de las consecuencias y el trauma producido en los pueblos
indigenas por la colonizacion y los Estados Nacionales”. Esto es clave en
la comprension del tema, como también la pregunta por que es lo que
se sana una vez regresadas/os las/os cuerpas/os a los pueblos y comu-
nidades reclamantes. Repatriacion, restitucion, reparacion y sanacion
son parte de un proceso, pero no son necesariamente equivalentes. No
hay una respuesta de antemano a esa pregunta, porque la reparaciéon no
constituye necesariamente la devolucion de un/a cuerpo/a a sus deudos,
sino que involucra procesos de sanacion de heridas coloniales, las cuales
pueden seguir abiertas a pesar de que la repatriaciéon y/o restitucion de
los cuerpos/as esté consumada. La sanacion inicia en esas repatriaciones,
restituciones, reparaciones; asi lo muestran los casos emblematicos, prac-
ticamente desconocidos en la literatura especializada del tema y el acti-
vismo indigena en Sudamérica, del pueblo maori a traves del Programa de
Repatriacion de Karanga Aotearoa.

Como bien se sefiala en los capitulos de este libro, en muchos paises,
tal como sucede en Estados Unidos con las reglamentaciones de la Ley para
la Proteccién de Tumbas Nativo Americanas y Repatriacion (NAGPRA), o
bien, como esta sucediendo en Argentina con la intervenciéon de Instituto de
Asuntos Indigenas (organismo de aplicacion de la Ley 25.517 y su decreto
reglamentario 701 de restituciones de cuerpos humanos a comunidades indi-
genas), se busca regular los procedimientos, controlar, intervenir y/o disci-
plinar los procesos y formas en que se expresan las demandas indigenas, con
el propésito de extender la soberania nacional (o provincial) sobre los cuer-
pos, posicionar la supremacia cientifica como tunica forma de conocimiento

valido y asi obturar los procesos de fortalecimiento de nuestras autonomias

-20-



Prologo

evitando la discusiones de fondo que los cuerpos suponen: el debate por los
procesos genocidas alin vigentes y la postergada restitucion y/o recomposi-
cion territorial a nuestros pueblos.

Lo dicho nos lleva a reconocer que la violencia sobre nuestros muertos
se vuelve hacia nosotres porque el sistema de opresion en el cual funciona la
necropolitica patrimonial —es decir, la politica como trabajo de muerte en
el discurso patrimonial estatal-cientifico— encubre también el trabajo fan-
tasmal de la raza (racismo) vinculado historicamente a la politica de la muer-
te de nuestros pueblos: “La funcion del racismo es regular la distribucion
de la muerte y hacer posible las funciones asesinas del Estado” (Mbembe,
2003: 17). El reclamo por el retorno de nuestras/os ancestras/os a nuestros
pueblos, comunidades, territorios pone en evidencia aquel rol asesino silen-
cioso y persistente, sus esteticas de la muerte en los museos y colecciones,
la pedagogia de la crueldad en las que estas se fundan.Y evidencia, sobre
todo, que el discurso de la muerte sigue pesando sobre nuestras/os cuerpas/
os vivas/os como régimen de gobierno basado en una politica de muerte.
Somos protagonistas porque estas/os “cuerpas/os nos duelen” y nos duelen
porque en esos cuerpas/os supuran las heridas coloniales (Anzaldta, 2016)
de nuestros pueblos.

Por todo esto, es imperante que los propios pueblos y comunidades pro-
tagonistas de nuestros propios destinos, involucrados protagénicamente, no
solo participativamente, en el regreso de las/ os ancestras/os nos expresemos
con nuestra propia voz, y aportemos reflexiones —desde el/la cuerpo/a—
que ayuden a subvertir la colonialidad de las practicas de repatriacion y res-
tituciones. Urge que alcemos la voz. Este libro colabora decididamente en

ese camino.
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Anzaldta, Gloria (2016). Borderlands / La Frontera. La nueva mestiza. Madrid:
Capitan Swing,

De la Cadena, Marisol (2020). Cosmopolitica indigena en los Andes: reflexio-
nes conceptuales mas alla de la “politica”. Tabula Rasa, 33, 273-311. doi:
10.25058/20112742.n33.10

21-



El regreso de los ancestros. Movimientos indigenas de repatriacion y redignificacién de los cuerpos

Harvey, David (2004). El “nuevo” imperialismo: acumulacién por desposesion. En
Leo Pantich y Colin Leys (eds.). El nuevo desafio imperial (pp. 99-129). Buenos
Aires: Merlin Press / Clacso.

Jofre, Ivana Carina (coord.) (2014a). Memorias del ttero. Conversaciones con el amta
warpe Paz Argentina Quiroga. San Juan: Ediciones de autor.

————— (2014b). The mark of the Indian still inhabits our body. En Nick Shepherd
y Alejandro Haber (eds.). After ethics: ancestral voices and postdisciplinary worlds in
archaeology (pp 55-78). NuevaYork: Springer.

Jofré, Ivana Carina, Biasatti, Soledad, y Gonzalez, Gabricla (2010). Los fantasmas
capitalistas de una arqueologia de los muertos y desaparecidos. En Carina Jofre
(coord.). El regreso de los muertos y las promesas del oro: Patrimonio arqueoldgico en
conflicto (pp. 169-193). Cordoba: Encuentro-Editorial Brujas.

Jofré, Ivana Carina, y Gomez, Nadia (2019). Camino a la restitucion de nuestros
ancestros a su morada. Revista de la U. Recuperado de www.revista.unsj.edu.ar

Jofre, Ivana Carina, y Gomez, Nadia (2020). El regreso de nuestros ancestros a su
morada: reflexiones sobre los archivos de la demanda warpe desde la mirada
de sus protagonistas. En Ivana Carina Jofré (ed.). Cartografia de conflictos en te-
rritorios indigenas de Cuyo. Editorial de la Universidad Nacional de San Juan. En
prensa.

Mbembe, Achille (2003). Necropolitic. Public Culture, 15(1), 11-40.

Segato, Rita Laura (2016). La guerra contra las mujeres. Madrid: Traficantes de Suefios.

——— (2018). Contra-pedagogias de la crueldad. Buenos Aires: Prometeo.

22-



