
Volumen 76. n°2, jul-dic 2021: pp. 69-95 

Dossier género y arqueología 

Mendoza, Argentina  

eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0). 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es  

Mujeres y disidencias feministas en las arqueologías 

sudamericanas. Claves para nombrar la violencia 

patriarcal y re-existir en las academias hostiles 

Women and feminist dissidence in South American 

archaeologies. Keys to naming patriarchal violence  

and re-existing in hostile academies 

 doi.org/10.48162/rev.46.003   

Ivana Carina Jofré∞     orcid.org/0000-0001-8238-1094 

Marianela Gamboa†   orcid.org/0000-0003-3821-9932 

Muriel Morales‡    orcid.org/0000-0001-5388-1014 

Flavia E. Gasetúa    orcid.org/0000-0003-2453-4093 

María Florencia Pessio Vázquez     orcid.org/0000-0002-5960-0380 

RESUMEN 

La pandemia mundial por COVID-19 fue el escenario trágico en el que las violencias 
patriarcales se evidenciaron de diferentes modos. Mientras se multiplicaban las violencias físicas, 
verbales, económicas y psicológicas en cada hogar, muchas mujeres y disidencias nos animábamos a 

                                                        
∞ Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Tecnológicas, Instituto Regional de Planteamiento y Hábitat, 
Facultad de Arquitectura y Diseño de la Universidad Nacional de San Juan. Universidad Nacional de La Rioja. 
Centro de Estudios e Investigaciones en Antropología y Arqueología. Colectiva Feminista RIDAP. 
ridap.2014@gmail.com  

† Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Tecnológicas, Centro de Investigaciones y Transferencias de 
Catamarca. Universidad Nacional de Catamarca. Centro de Estudios e Investigaciones en Antropología y 
Arqueología. Colectiva Feminista RIDAP. mariugamb@hotmail.com 

‡ Escuela de Arqueología, Universidad Nacional de Catamarca. Colectiva Feminista RIDAP. 
amuramorales@gmail.com 

 Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Tecnológicas, Centro de Investigaciones y Transferencias de 
Catamarca. Universidad Nacional de Catamarca. Centro de Estudios e Investigaciones en Antropología y 
Arqueología. Colectiva Feminista RIDAP. flaviagasetua2@gmail.com 

 Centro de Estudios e Investigaciones en Antropología y Arqueología. Colectiva Feminista RIDAP. 

florenciapessio@gmail.com 

https://doi.org/10.48162/rev.46.003
https://orcid.org/0000-0001-8238-1094
https://orcid.org/0000-0003-3821-9932
https://orcid.org/0000-0001-5388-1014
https://orcid.org/0000-0003-2453-4093
https://orcid.org/0000-0002-5960-0380
mailto:ridap.2014@gmail.com
mailto:mariugamb@hotmail.com
mailto:amuramorales@gmail.com
mailto:flaviagasetua2@gmail.com
mailto:florenciapessio@gmail.com


Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

70    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

denunciar las violencias perpetradas durante décadas contra nosotres al interior de las disciplinas. De 
esa situación, de la necesidad de encontrarnos y hablar, nació la Colectiva Feminista de la Red de 
Información en Arqueología y Patrimonio (RIDAP), y con ella la Serie Podcast: “Mujeres y 
Disidencias en las Arqueologías Sudamericanas”. Este artículo propone compartir reflexiones nacidas 
de esa experiencia colectiva, ofreciendo claves teórico-metodológicas feministas para problematizar 
las perspectivas del género en las arqueologías sudamericanas, y la necesidad de reclamar una nueva 
articulación entre teoría y política feminista (praxis feminista) que nos permita “nombrar las 
violencias patriarcales” ejercidas sobre nuestras “cuerpas” y, de este modo, “re-existir” al interior de 
los ámbitos académicos y científicos hostiles.   
   

Palabras clave: praxis feminista, género, mujeres y disidencias  
 

ABSTRACT 

The global pandemic of COVID-19 has been the tragic scenario in which patriarchal 
violence has manifested in different ways. While physical, verbal, economic, and psychological 
violence multiplied in each home, many women and dissidents were encouraged to denounce the 
violence perpetrated against us within our disciplines. As a result of this situation, emerging from the 
need to meet and talk, the Feminist Collective of the Archeology and Heritage Information Network 
(RIDAP) was born, and with it the Podcast series “Women and Dissidents in South American 
Archaeologies.” This article seeks to share reflections born from that collective experience and 
presents feminist theoretical-methodological keys to problematizing gender perspectives in South 
American archaeologies. This work also emphasizes the need to demand a new articulation between 
feminist theory and politics (a feminist praxis), to “name the patriarchal violence” exercised over our 
bodies and, in this way, “re-exist” within hostile academic and scientific fields. 
 

Keywords: feminist praxis, gender, women and dissidents 
 
Recibido: 15/04/2021 
Aceptado: 07/10/2021 

LOS ATOLLADEROS DEL GÉNERO Y LAS INCOMODIDADES 

FEMINISTAS 

Hace poco más de una década, en un conocido texto titulado “Apuntes para 
una crítica feminista de los atolladeros del género”, la teórica feminista argentina 
alejandra ciriza1 (2007), con gran claridad propuso una discusión referida a lo que 
ella denominó atolladeros teóricos concernientes a la noción de género, y a cierto 
rechazo de las prácticas políticas feministas en las academias sudamericanas y/o 
latinoamericanas.  Para ciriza, la noción de género “no deja de ser útil en orden a 
algunas intervenciones prácticas, pero soslaya la cuestión del sujeto político y la 
articulación entre teoría y política feminista, entre pertenencia, prácticas, anclajes 
ideológico-políticos y subjetivos que la apelación al feminismo convoca” (2007: 
18). Con esto, la autora señala una cuestión evidente también en las academias 



Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    71 

científicas del campo arqueológico2: que la expansión y hegemonía teórica del 
género se ha producido de la mano del predominio de innegables relaciones 
jerárquicas, donde las academias del Sur Global se subordinaron a la academia 
norteamericana. Dicho de otro modo, la progresiva internacionalización del género 
“está marcada por procesos de internacionalización e institucionalización, de 
especialización académica y cruzada por las especificidades de los usos 
disciplinares” (Ciriza, 2007: 16). Vinculado estrechamente a esto, en el campo 
político, dice ciriza, las políticas promovidas por los organismos internacionales 
dejaron de ser políticas hacia las mujeres para convertirse en “políticas de género”. 
En palabras de la autora: 

“Fértil en determinados campos, los usos de la noción de género son muchos. En 
todo caso su fertilidad teórica no supone de suyo, a menos que se establezca 

específicamente, vinculación con la política y menos aún con las militantes 

feministas. Probablemente esto del género necesite, en cada instancia de debate, 

ser determinado. No proporciona de suyo ninguna perspectiva revulsiva, no 

garantiza referencia a tradición política alguna, no suele implicar hacerse cargo 

de la tragicidad que la sexuación y la corporalidad tienen para los seres humanos: 

el habitar/ser cuerpos que envejecerán, enfermarán, morirán, densos, marcados, 

humanos, demasiado humanos, tan alejados de la performance estética” (Ciriza 
2007: 16). 

¿Qué significa esto? ¿Qué implicancias tiene esta discusión en el campo de 
las arqueologías sudamericanas? ¿Por qué es más aceptado hablar de “cuestiones 
de género” en la arqueología y no de los feminismo(s) en la arqueología?. La 
invitación a este Dossier denominado justamente “Género en la Arqueología. 
Experiencias, análisis y perspectivas futuras” nos habilita a reabrir esta discusión, 
compartiendo debates, reflexiones y sentipensares surgidos a partir de los diálogos 
y creaciones colectivas de la Colectiva Feminista3 de la RED DE INFORMACIÓN 
Y DISCUSIÓN SOBRE ARQUEOLOGÍA Y PATRIMINIO, de ahora en adelante 
RIDAP4.  

Consideramos que, sobre todo en la arqueología, esta discusión nos permite 
reconocer las herencias teóricas, jerarquías y fórceps disciplinarios que instalaron 
al género como perspectiva deseable dentro de la producción de teorías –
preferiblemente- alejadas de las praxis políticas feministas marcadas negativamente 
por las experiencias globales desde los años „60 y „80 en el siglo XX. En lo que va 
del siglo XXI, la tercera ola de la marea feminista global ha reivindicado a los 
feminismos en las áreas políticas y sociales, con nuevos significados y símbolos 
políticos, que interpelan también a las academias y sus teorizaciones (Gago, 2019).  



Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

72    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

En el siglo XXI, los feminismos críticos y decoloniales demandaron la 
rearticulación entre teoría y praxis política feminista en las academias. Fue la 
lesbofeminista argentina María Lugones (2008), con su seminal trabajo 
Colonialidad y género quien lanzó la primera interpelación regional a contribuir a 
lo que ella definió como feminismo decolonial. Basada en la crítica del 
pensamiento moderno como asentado en el principio de no contradicción y en las 
dicotomías jerárquicas (humanos-no humanos, blancos-no blancos, hombre-mujer, 
macho-hembra, etc.), la autora abrazó luego las posibilidades de resistencia y 
proposición de la identidad de coalición política de las “mujeres de color”, en el 
contexto específico de la praxis feminista de las mujeres latinoamericanas no 
blancas (Bidaseca, 2014; Lugones, 2021). Embarcada en una nueva lectura 
feminista (desde el Sur) de la colonialidad del poder atravesado 
interseccionalmente por el género, la raza y el sexo, viajando entre mundos, el 
pensamiento peregrino de Lugones abrió la puerta a un debate que no pudo ser 
pensado por los teóricos del giro decolonial hasta ese momento: “la existencia o no 
del patriarcado y del sistema de género en nuestras tierras antes de la colonización” 
(Espinosa Miñoso, 2017: 11). Tema que ya había sido puesto en la mesa en otros 
continentes por las feministas africanas leídas por Lugones, tales como Oy ronké 
Oy w mí.  

En su conocido libro5 , traducido al español con el sugerente título La 

invención de las mujeres. Una perspectiva africana sobre los discursos 

occidentales del género, Oy w mí contribuyó  -de forma pionera- a la tarea de 
“superar la interpretación feminista clásica centrada en género y sexualidad” o, 
dicho de otra forma, colaboró en desmontar “la razón eurocentrada del feminismo” 
([1997] 2017: 11). Otro trabajo fundante para las perspectivas feministas 
decoloniales ha sido Borderlands/La Frontera: The New Mestiza, de la académica 
activista chicana Gloria Alzandúa 6 . Desde su propia experiencia como mujer 
marcada por la raza y las determinaciones del género y la sexualidad, supo 
reconocer su pensamiento como parte de lo que ella denominó “epistemologías de 
frontera”, esos conocimientos producidos en los bordes, en la frontera de los 
conocimientos legitimados como epistemologías hegemónicas que dieron origen a 
las categorías dominantes del género y la raza. Al interior de la hermenéutica de la 
“nueva mestiza”, Anzaldúa ([1987] 2016) acuñó el término de “herida colonial” 
para referirse a esas dolencias que, cual heridas en nuestras cuerpas/os, conectan y 
encadenan diferentes experiencias vividas en fronteras (geopolíticas y 
corpopolíticas, sexuales-raciales, nacionales, lingüísticas, económicas). 

Fue el feminismo decolonial, constituido por el pensamiento feminista 
marcado por la raza7 , el que empezó a apartarse críticamente del género para 
reconocerlo y analizarlo en tanto “el sistema moderno-colonial de género”. 



Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    73 

Diferenciándose, de este modo, de las lecturas anglosajonas del psicoanálisis 
impuestas a través de la circulación académica del término. 

La conceptualización de género estuvo ligada a varios campos, en 
principio, en los años „80 del siglo XX, se ligó a la psicología, donde procedió a 
demarcar sexo, como acabado biológico, mientras que por otro lado, el género fue 
tomado como un conglomerado de significaciones otorgadas a las identidades 
culturales edificadas a partir de la diferencia sexual (Ciriza, 2007). La noción de 
género se constituyó conceptualmente sobre esta ambigüedad, ya que fue 
apuntando tanto la identidad psicológica individual, como el carácter cultural de las 
conductas de los sujetos.  

Esta tendencia hacia las perspectivas académicas norteamericanas del 
género también tiene relación con la popularidad que la arqueología de género 
adquirió a partir de los años „70-„80 del siglo XX en las academias escandinavas y 
anglosajonas, entre las cuales se destacaron los trabajos de arqueólogas como Liv 
Helga Dommasnes, Margaret Conkey, Janet D. Spector y Joan Gero. Los textos de 
las arqueólogas estadounidenses Joan Gero y Margaret Conkey (Gero y Conkey, 
1991) tuvieron especial repercusión en países como Argentina, tal y como se 
advierte en el precursor trabajo de Bellelli, Scheinsohn y Berón (1993) que 
problematiza, por primera vez en el ámbito académico nacional, la relación entre 
ciencia y género en la arqueología argentina. Los desarrollos teóricos referidos a 
las problematizaciones del género y las mujeres en las arqueologías sudamericanas 
y/o latinoamericanas, estuvieron mayormente desarrollados por autoras y autores 
procedentes de Estados Unidos y España (Alberti y Williams, 2005; Navarrete, 
2010). Rodrigo Navarrete identificó estas posiciones como “latinoamericanistas” 
para distinguirlas de aquellas producciones de mujeres arqueólogas que, en menor 
medida, aportaron a las teorías del género y el feminismo en la arqueología en el 
sur, aunque fuertemente influenciadas por los feminismos hegemónicos blancos. 
Algo similar sucedió en las antropologías globales, también influenciadas por las 
antropólogas anglosajonas como Michelle Zimbalist de Rosaldo, Louise Lamphere, 
Sherry Ortner, Nancy Chodorow, Jane Collier, entre otras. El texto aludido 
“Excavando mujeres en y desde el sur: Aproximaciones a la arqueología feminista 
en Latinoamérica” (Navarrete, 2010) propone una “prospección” geopolítica de las 
producciones académicas que dan tratamiento a temas de género y feminismos en 
Latinoamérica. Aunque no discute a fondo las implicancias de estas diferencias 
entre ambas perspectivas y posiciones políticas de las mujeres y disidencias, y se 
sitúa más en el campo de la valoración de los aportes de estos trabajos para la 
producción de nuevas narrativas del pasado. 

Desde finales del siglo XX, mucha de la bibliografía producida en las 
arqueologías sudamericanas se monta sobre las perspectivas del género en sus 



Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

74    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

acepciones convencionales y desvinculadas de las praxis políticas feministas, y 
solo en años recientes empezaron a aparecer trabajos que incorporan perspectivas 
feministas decoloniales interesadas en señalar, por ejemplo, las implicancias de la 
colonialidad del género en los estudios arqueológicos y sus contextos de 
producción académica (Ribeiro, 2017; Ribeiro et al., 2017, entre otras 
contribuciones), aunque su presencia sigue siendo muy tímida. En Europa también 
existe esta bifurcación entre los estudios del género en arqueología y los 
feminismos políticos en los bordes de la disciplina. Así, por ejemplo, dentro de la 
Asociación Europea de Arqueólogos existe la asociación Archaeology of Gender in 
Europe (AGE) diferenciada de los activismos feministas que promueven, por 
ejemplo, los Informes de Acoso Sexual en Arqueología (Coto Sarmiento et al., 
2020).  

Algo similar sucede en países como Colombia, donde las colectivas 
feministas como “Las que luchan” realizaron tres informes8 de gran repercusión, 
que pusieron en evidencia, por primera vez en aquel país, la sistematicidad de las 
violencias sufridas durante décadas por las mujeres que atravesaron las carreras de 
antropología y arqueología allí. Por este trabajo de denuncia colectiva emprendido 
con criterio académico y contención feminista, la antropóloga colombiana Mónica 
Godoy fue condenada a prisión en un fallo de la justicia de Colombia que sigue 
siendo apelado.  

Pensamos este artículo situándonos políticamente desde los sures, desde los 
feminismos en territorio críticos al eurocentrismo, desde la relacionalidad de los 
territorios-cuerpos habitados, desde los devenires y trayectorias de cada una de 
nosotras, que confluyen en la necesidad de incomodar la academia hostil y crear en 
ese proceso espacios seguros para nosotras.  

A continuación, nos referiremos a esta trama de reflexiones que nacen en 
las conversaciones surgidas en la Colectiva Feminista de la RIDAP y retomamos 
algunos relatos de una serie de podcasts producidos por nosotras/es, como 
metodología propia de acuerpamiento, sanación y escucha política que nutren 
nuestra praxis feminista.  

En este sentido, recogemos las experiencias múltiples y diferenciales de 
mujeres y disidencias como elementos claves en la construcción de un pensamiento 
y conocimiento situado, encarnado y comprometido (Haraway, [1991] 1995). Esto 
supone la búsqueda de una posición crítica no objetiva, que trata sobre “la 
localización limitada y el conocimiento situado, no de la trascendencia y el 
desdoblamiento del sujeto y objeto” (Haraway, 2021: 42). Dicho de otro modo, que 
va tejiéndose junto a otros pensamientos y cuerpos/as, con quienes nos 
“acuerpamos” en las luchas por la re-existencia en nuevos mundos menos violentos 
y hostiles. Esto lo hacemos valorando los aportes de las epistemologías y 



Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    75 

ontologías feministas transdisciplinares, a través de las cuales desmontamos los 
imaginarios e ideales sobre el conocimiento científico, y reivindicamos nuestro 
activismo feminista también al interior y en los márgenes (bordes) de las academias 
(Anzaldúa, [1987] 2016; Lugones, 2021; hooks, 2020). 

LA COLECTIVA FEMINISTA DE LA RIDAP. ¿CÓMO RESISTIR Y RE-

EXISTIR EN LAS ACADEMIAS HOSTILES? 

Cuando recibimos la invitación a participar de este Dossier imaginamos las 
posibilidades de ampliar la conversación que veníamos produciendo 
colectivamente mujeres y disidencias de la Colectiva RIDAP. La Red de 
Información y Discusión sobre Arqueología y Patrimonio es un colectivo de 
análisis crítico integrado por investigadores/as, activistas, indígenas, 
organizaciones y movimientos sociales y grupos de trabajo interesades en 
desmontar los imaginarios modernos que construyen la relación patrimonio + 
cultura + identidad + memoria + territorios. Desde la RIDAP, consideramos que la 
producción de patrimonios está al servicio del orden colonial-patriarcal del capital 
que opera como fuerza estructurante de la realidad global.   

Las conversaciones entre mujeres y disidencias de la RIDAP se vieron 
potenciadas por el aislamiento social durante la pandemia mundial por COVID-19 
desde marzo del 2020. No fue casual la necesidad de escucharnos frente a la 
imposibilidad del contacto corporal que nos impuso el contexto mundial, y poner 
también al descubierto las incomodidades en los propios cuerpos y cuerpas; y todo 
esto frente a múltiples formas rizomáticas y cotidianas de opresión y violencia 
existentes en las relaciones desiguales sobre las que se fundan las disciplinas 
académicas y científicas, en particular las arqueologías por su constitución 
histórica imperial y nacionalista preferencialmente masculina.  

La conformación de la Colectiva Feminista RIDAP surgió como una 
necesidad de reunirnos a hablar y reconocer nuestro hacer feminista entre mujeres 
y disidencias participantes en la red; posibilitamos un espacio de encuentro que 
incluye a diferentes mujeres y disidencias en ejercicio como profesionales y 
estudiantes del campo de la arqueología, la antropología, la historia, la sociología y 
las ciencias humanas y políticas. No es un espacio institucionalizado de la praxis 
disciplinaria arqueológica, allí nos convocamos llamadas/es/os por la crítica al 
patrimonio y el activismo contra cualquier forma de extractivismo moderno 
colonial capitalista patriarcal sobre los cuerpos/as y territorios. 

Diversos hechos de violencia que se discutían en las arqueologías practicadas 
en Bolivia, Chile y Perú pusieron de manifiesto la necesidad de reflexionar acerca de 



Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

76    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

prácticas naturalizadas, como la de evadir el tratamiento de los temas relacionados al 
acoso sexual y otros tipos de violencias cotidianas en las redes académicas y 
profesionales. De estas reuniones surgieron acciones públicas, entre ellas el 
Conversatorio “Mujeres y Disidencias en las Arqueologías Sudamericanas. 
Violencias y re-existencias en ámbitos hostiles”9 (Figura 1), y posteriormente la Serie 
Podcast con tres capítulos con el mismo nombre10 (Figura 2).  

 

Figura 1. Flyer del Conversatorio Mujeres y Disidencias en las Arqueologías Sudamericanas, 

organizado por la Colectiva Feminista RIDAP. Diseño Marianela Gamboa y Juani de la Vega. Figura 

en color en la versión digital. 



Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    77 

 

Figura 2. Diseño de portada Serie Podcast “Mujeres y Disidencias en las Arqueologías 

Sudamericanas”. Trabajo realizado por la Colectiva Feminista RIDAP, con la participación de las 
Colectivas GEFAS, WILKAS y FLAMA, y el trabajo de edición de Paula “Peperina” Garcés y 
Maximiliano Reta. Diseño de gráfica Juani de la Vega. Figura en color en la versión digital. 

 
Durante este tiempo la Colectiva Feminista de la RIDAP participó de 

reuniones mensuales de una red feminista transfronteriza más amplia, que fue 
integrando diferentes colectivas, mujeres y disidencias (estudiantes, graduadas, 
docentes e investigadoras) de Argentina, Bolivia, Chile, Colombia, Ecuador y Perú, 
muchas de las cuales participan del presente Dossier. En la segunda parte de este 
trabajo deseamos compartir las reflexiones, sentires y emociones que nos ayudaron 
a transitar colectivamente el aislamiento social en épocas de pandemia, 
posibilitando también el encuentro entre mujeres y disidencias sexo-genéricas y no 
binaries de diferentes puntos del Abya Ayala.  

Retomando los disparadores que ofrecimos al comienzo de la primera parte 
de este texto, en torno a los atolladeros del género como categoría a desmontar 
desde la praxis política feminista, nos proponemos centrar nuestra atención en la 
denuncia de las violencias patriarcales en las arqueologías sudamericanas, desde el 
activismo feminista, asumiendo el acto de escucha como práctica política de 
contención para sanar nuestras heridas. 

A diferencia de las respuestas institucionales para realizar protocolos, 
informes y formar comisiones que mantienen en los márgenes las problemáticas 
que abarcan desde el acoso-abuso sexual hasta las violencias raciales-patriarcales 



Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

78    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

discriminatorias más “sutiles”, nosotras nos propusimos crear espacios cuidados  -
desde nosotras/es, para nosotras/es-, donde la escucha política es el vórtice de una 
praxis feminista amorosa y afectiva que problematiza y denuncia las violencias, 
ubicándolas en el centro de las discusiones. Finalmente, la pregunta por cómo 
resistir y re-existir en las academias hostiles es el trasfondo de cada reflexión y una 
apuesta colectiva para disputar y construir nuevas “formas políticas de habitar” y 
“re-existir a nuestro modo” en las academias científicas hostiles.  

Nombrar las violencias y habitar la incomodidad 

Si reconocemos al patriarcado como célula elemental de toda violencia 
expropiadora, como una estructura histórica de un tiempo largo que ha sufrido 
transformaciones, rupturas y continuidades (Segato 2016)11, es imposible descartar 
su análisis y problematización en los mundos de la arqueología. No solo porque 
nos afecta a quienes hablamos en y desde las academias, sino porque, además, esta 
violencia expropiadora y extractivista de cuerpos/as-territorios representada en el 
patriarcado hace parte de las estructuras relacionales de las sociedades y 
comunidades en la que habitamos y con las que nos relacionamos en nuestras 
investigaciones. Berta Cáceres, asesinada brutalmente en 2016 a manos del poder 
patriarcal extractivista empresarial en Honduras, nos enseñó que: 

“Si las mujeres no hablan de sus cuerpos entre sí, si no reconocen sus derechos al 

placer y a no sufrir violencia, no podrán entender que la militarización es una 

práctica de invasión territorial que se vincula con la violencia contra las mujeres, 

al utilizar las violaciones sexuales como arma de guerra” (citada en Gargallo 
Celentani, 2014). 

Resulta urgente nombrar al patriarcado, nombrar las violencias coloniales 
en torno al género, la raza, el saber y los cuerpos-territorios. En este sentido, 
retomamos los aportes de los feminismos indígenas y comunitarios, que 
posicionaron centralmente la relación entre cuerpo/as-territorio, estableciendo una 
nueva exigencia ético-política e intelectual para todos los feminismos (Gago, 
2019). La de comprender que la descolonización como dimensión práctica es 
indisociable de la despatriarcalización puesto que las estructuras coloniales en 
nuestra sociedad son patriarcales, y las estructuras patriarcales en nuestra sociedad 
son coloniales (Galindo, 2020).  

En ese mismo camino, reconocer las tramas de la masculinidad 
hegemónica del patriarcado y del régimen político extractivista (Gago, 2019) que 
rigen los comportamientos dentro de los ámbitos de las “casas de altos estudios”, 



Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    79 

nos permitirá desbaratar el pacto masculino de complicidad violenta, donde la 
pedagogía de la crueldad (Segato 2019) es enseñada y practicada sin tapujos: 
haciéndose cuerpo en múltiples actores dentro de las arqueologías-antropologías, y 
toma mayor presencia en los tan recordados trabajos de campo.  

Nuestras voces, al nombrar las múltiples violencias experienciales y 
genealógicas, en la serie de Podcasts “Mujeres y Disidencias en las Arqueologías 
Sudamericanas. Violencias y re-existencias en ámbitos hostiles” (Colectiva 
Feminista RIDAP, 2020) apuntan a dinamitar los cimientos patriarcales que 
sostienen el pacto masculino en los espacios académicos. Compartimos en adelante 
algunos fragmentos de esos relatos, surgidos de las preguntas para acuerpar al texto 
los sentipensares que han nutrido nuestras reflexiones. 

Las preguntas disparadoras apuntaban a la memoria de nuestras cuerpas 
respecto de las violencias experimentadas en los ámbitos hostiles de la academia, 
principalmente en las arqueologías y antropologías sudamericanas. Como señala 
Marcela Díaz en su testimonio, la marcación del género en nuestros/as cuerpos/as 
bajo la idea del “ser mujer”, atraviesa toda nuestra experiencia como estudiantes, 
egresadas, docentes e investigadoras, donde los supuestos marcados límites entre lo 
privado y lo público se tornan márgenes difusos: 

 
“No sé si vos, como yo, pasamos por lo mismo. Pero desde que llegué a la 

universidad he sentido que dudan de mis capacidades.  

(…) Algunos de estos grandes de la arqueología, me han dicho que es muy difícil 
siendo mujer estar 30 días en el medio de la nada con lo básico cuando vas de 

campaña; que no hay baño; que no hay comodidades; que me podré higienizar, 

quizá con suerte, una vez por semana; que tengo que caminar mucho; y que 

estaré la mayor parte del tiempo enterrada hasta la cabeza.  

Incluso, algunos en los preparativos de sus campañas especifican que la 

convocatoria es solo para hombres, “porque las mujeres somos muy 
complicadas”, “que no servimos para el campo”, que somos más útiles en el 
laboratorio, analizando los cacharros o llenando bases de datos. Decí que, a 

veces, se licencian a llevarnos al campo porque somos buenas en la cocina o la 

zaranda.  

Pero… si sos madre, si sos madre, es hora que te vayas olvidando siquiera que te 
inviten a participar. La maternidad es vista como una especie de incapacidad 

para trabajar en el campo o incluso ir a un congreso.  

Por si fuera poco, estos señores muchas veces asumen que somos sus empleadas 

administrativas, delegando la realización de sus informes, sus programas de 

cátedra o sus notas de permisos; o, en el peor de los casos, miembros del 

personal de limpieza, encargándonos la tarea de la higiene y el orden de los 



Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

80    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

espacios que co-habitamos. Tareas que no son exigidas por igual a nuestros 

compañeros varones.  

Recibimos apelativos varios, en clara relación con nuestras características físicas. 

Esta la tetona, la culona, la flaca, la gorda… y cuantas denotaciones se crucen 
por sus mentes, están habilitados por la complicidad de sus pares a designar 

nuestros cuerpos como si no tuviéramos un nombre. ¡Pero seguro fue un chiste! 

Pero yo me acuerdo de ese día en que dijiste que pase por tu box así 

arreglábamos cómo iba a rendir la materia. A mí no me hizo gracia.  

Alguno de esos grandes de la arqueología me ha dicho que si trabajo con 

fulano… no puedo hacerlo con mengano. Que soy exclusiva. Vaya a saber 

porque lo sería, si no soy propiedad de nadie. Si puedo decidir por mí misma con 

quien compartir mi trabajo.  

Si con ellos no había acuerdo he sido tratada de loca o quilombera. Y del 

desacuerdo pasamos a la exclusión… y las trabas, porque cuando una elige y no 
es lo que ellos quieren, hay trabas. Que para conseguir una certificación del 

trabajo que hiciste para un proyecto, al cual decidiste ya no pertenecer, por poco 

tenes que ir a ver al Rector de la universidad. Si diferiste con tu director, vas a 

defender la tesis cuando a él se le cante, cuando no que vas a tener que cambiar 

de director, tema o irte a otro doctorado, porque él va a “pedir” estar en tu 
tribunal.  

(…) Y aún recuerdo los gritos. Cuando cierro los ojos, los escucho. La veo 

llorando, me veo llorando. No recuerdo los rostros de quienes estaban allí 

presentes. El miedo los desfiguró, o prefiero no acordarme de ellos, porque sé 

que son cómplices. (…) tuve que renunciar, dejar mi trabajo, dejar el proyecto, 

dejar la materia. Quizás debí aguantar. Pero sentí tanta vergüenza, impotencia, y 

dolor. Ese dolor que te cala los huesos y te hace pensar “acá no vuelvo más”. Y 
algunos no volvieron. Yo nunca volví a ser la misma después de ese día. Todavía 

me cuesta hablar en público. Si no se me anuda la garganta, me inunda el llanto o 

me quedo inmóvil, en silencio.  

¿Y Cómo hacemos para seguir? ¿Cómo? Si uno mira alrededor, se da cuenta que 

ahí también están los despojos de las mismas violencias encarnadas en otras 

compañeras. Entonces lo único que nos queda es abrazarnos. Abrazarnos y 

buscar en ese abrazo el cobijo ante tanta angustia y desesperanza. Porque solo 

con ese abrazo uno puede retomar las fuerzas para rearmarse, juntar los pedazos, 

reinventarse, y repensarse. Y seguir pensando. Hablando. Denunciando.” 

(Marcela Díaz, Capítulo 2 de la Serie Podcast “Mujeres y Disidencias en las 
Arqueologías Sudamericanas”). 

 



Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    81 

Es vital recuperar la capacidad de nombrar la violencia sobre nuestras 
cuerpas como un trauma constitutivo de nuestras biografías como académicas y 
científicas. Esto implica re-descubrir esos lugares ocultos en la memoria de 
nuestras cuerpas, donde las violencias machistas y misóginas se reproducen. Estas 
violencias pueden ser advertidas cuando son expuestas en la palabra contenida, en 
un acto de escucha colectiva de confianza, aún muchos años después de ocurridos 
los hechos de violencia normalizados en las prácticas académicas y científicas a 
pesar de nosotras mismas. Nos re-descubrimos en una memoria de dolor que nos 
atraviesa, tanto como nos constituye, a las estudiantes, investigadoras, profesoras y 
trabajadoras de la ciencia en general. Y así nos encontramos compartiendo las 
mismas heridas coloniales (Anzaldúa, 2016) infligidas por el orden patriarcal. 

El ejercicio de escucha implicó también lo que las feministas del Abya 
Yala nombran “descolonizar el silencio” (Korol, 2017: 17). Un gran aporte de la 
educación popular y de las sistematizaciones y profundizaciones de debates e ideas 
que se dan por fuera y en los márgenes de las academias, lo realizan las 
compañeras y compañeres de Pañuelos en Rebeldía, quienes retoman a Freire y 
traen a los feminismos del sur la necesidad de pensar la falta de diálogo como algo 
propio de los procesos de colonización, y de la colonialidad como forjadora de un 
silencio histórico.  

En aquel sentido antes señalado, la importancia de “recuperar nuestro 
tiempo para el diálogo” constituye también “razones pedagógicas 
contrahegemónicas” (Korol, 2017: 13) que hemos puesto como prioridad en este 
encuentro transfronterizo creado entre mujeres y disidencias convocadas por la 
interpelación a las arqueologías sudamericanas. Y donde el calendario lunar 
acompañó la precisión de los tiempos para ubicar la palabra en común, y circular 
los sentires, comprendiendo que hay momentos para abrir y otros para habitar los 
silencios propios.  

También resulta interesante para nosotras pensar el silencio que hemos 
habitado antes de nombrar. El silencio no significa necesariamente subordinación, 
por el contrario, sabemos por nuestras experiencias y genealogías que el silencio 
fue y es “tierra fértil para la cultura de la resistencia” (Korol, 2017: 19). Un 
silencio que cultiva y fermenta una voz que luego será escuchada como grito 
colectivo: una palabra que nombra actos, desde la rebeldía y la insurgencia desde 
abajo.  

La praxis feminista ha permitido reconocernos en el dolor común a las 
cuerpas feminizadas en las arqueologías -como en tantas otras disciplinas 
académicas-, y ha permitido denunciar las violencias que sufrimos. Como resultado 
de la ofensiva patriarcal disciplinaria, la marcación negativa de las praxis 
feministas de denuncia contra la violencia machista y patriarcal en los equipos de 



Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

82    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

investigación -en las relaciones entre estudiantes, becarias y directores/as, y en 
todas las relaciones atravesadas por jerarquías de poder en espacios académico-
científicos-, en muchos casos, termina por expulsar a las mujeres y las disidencias 
del campo arqueológico. La experiencia de Paulina, es un reflejo de esta práctica 
violenta: 

“Ella mi profesora querida, esa que se preocupaba cuando extrañaba a mi 
familia, la que nos abrió las puertas del laboratorio y nos ayudó a creer que 

podíamos investigar, que podíamos escribir, esa que saltó por mi frente a la 

comisión académica cuando mi violento director pretendió dejarme fuera del 

doctorado. Ella, ella también fue castigada. No sólo a mí me fue negada la 

renovación de la beca y se me elevó un informe negativo, en aquella 

convocatoria rechazaron también a todos sus becarios, mis antiguos compañeros. 

Castigo ejemplar para dos mujeres de generaciones distintas.. (…) Una 
demostración práctica de lo que nos puede pasar si priorizamos los vínculos 

cariñosos por sobre la obediencia, por sobre las alianzas estratégicas que 

necesitamos para sobrevivir en una academia así de machista. Quince años hace. 

Todavía me duele, por mí, por ella, por mis compañeros. Nunca más hice 

arqueología. Nunca más intenté volver a ese espacio académico. Tardé muchos 

años en poder pisar otra vez la facultad, en caminar los pasillos del museo y 

golpear la puerta de su laboratorio, el de ella. Las dos veces que fui estaba en el 

campo. Al menos sí he podido dejar de sentirme avergonzada, de culparme por 

no haber podido aguantar más, de responsabilizarme por lo que pasó. También 

he podido empezar a imaginar otro tipo de vínculos para la academia.” (Paulina 
Álvarez, Capítulo 1 de la Serie Posdcast “Mujeres y Disidencias en las 
Arqueologías Sudamericanas”). 

La alterización de las praxis feministas en las arqueologías 

Retomando la crítica ofrecida por ciriza (2007) sobre las incomodidades 
feministas, otro problema derivado del género como perspectiva en las academias 
científicas es que tiende a alterizar las praxis feministas, produciendo efectos de 
violencia epistémica que reciben poca atención en los procesos de formación 
académica en nuestras universidades. Y aunque el feminismo hoy sea admitido 
cada vez más como perspectiva teórica crítica en las ciencias sociales y humanas, 
la praxis feminista continúa bajo sospecha en las academias sudamericanas.  

En su conocido libro Ciencia y Feminismo, la filósofa feminista 
estadounidense Sandra Harding puso de relieve las razones por las cuales “las 
críticas feministas que afirman que también la ciencia está generizada parecen 



Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    83 

profundamente amenazadoras para el orden social, incluso en sociedades como la 
nuestra, en la que el racismo, el clasismo y el imperialismo dirigen también 
nuestras vidas”. Esto es así, dice Harding, porque: 

“(…) el mundo cotidiano en que vivimos está tan penetrado por la racionalidad 

científica, así como por el género que, para las no feministas e, incluso, para 

algunas feministas, la misma idea de una crítica feminista de la racionalidad 

científica se aproxima más a la blasfemia que a la crítica social…”. (Harding, 

1996: 18). 

En la academia y en diversos espacios de la vida, domésticos y públicos, 
somos las otras: la negación de aquel sujeto que configura el orden y el saber 
universal. De esta manera, un elemento común al que nos enfrentan las actuales 
violencias ejercidas en los ámbitos académicos es el mandato patriarcal que 
escinde la praxis feminista de las prácticas consideradas académicas y científicas. 
Esto es algo muy marcado en el ámbito de las arqueologías, y es un hecho que 
muchas de nosotras/es nos debatimos a diario. Esto supone el dilema de desdoblar 
nuestras identidades como investigadoras científicas y como activistas en 
movimientos sociales, feministas, indígenas, ambientales, antiextractivistas, etc. 
Esta práctica higiénica busca un modelo ideal de investigadoras científicas, 
estudiantes, becarias y profesoras ascéticas caracterizadas por la moderación en el 
pensamiento racional y objetivista, y cuya práctica científica no se nuble por las 
demandas de sectores que cuestionan el orden patriarcal-moderno-colonial-
capitalista, y la ontogenética extractivista que pesa sobre las cuerpas de las mujeres 
como primera colonia a conquistar (Segato, 2016; Gago, 2019). 

En los espacios académicos en los que nos formamos, hacer arqueología 
consistía en hablar de un tercero, escribir sobre “el tema” no sobre “el hacer 
mismo”. Una condición de la producción de conocimiento arqueológico es la 
anulación del “yo mujer” o del “cuerpo/a disidente”. Eso duele, duele porque 
debemos acomodarnos a metodologías que se nos imponen como actos obligados 
del pensar y del hacer, e inhabilitan una parte de lo que somos. En tales espacios, 
muy contadas y escasas veces hemos podido hablar de nuestros “sentipensares” 
(Fals Borda, 2015); tal diálogo no es considerado como parte de la academia. Esos 
diálogos siempre ocurren por fuera de ella; a lo sumo, podrían llegar a formar parte 
de la anécdota etnográfica del diario de campo, o de alguna anécdota al margen en 
las memorias de trayectorias académicas y profesionales, lejos o disociados de la 
reflexión intelectual crítica desde donde se construye la teorización como corpus e 
insumo de la investigación arqueológica-antropológica.  



Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

84    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

Incluir los sentipensares feministas en la producción de conocimiento y 
praxis académicas arqueológicas supone el riesgo de ser marcadas como activistas, 
y desconocidas como académicas científicas. Como resultado hay una marcada 
tendencia a desalentar los diseños de investigación que no se adecuen a los 
modelos clásicos reconocidos como “arqueológicos” en las determinadas 
academias nacionales y provinciales. Puede decirse entonces que esta marcación 
negativa del activismo en las cuerpas de las mujeres y las disidencias en las 
arqueologías funciona como un dispositivo de control, tanto de la teoría como de la 
praxis feminista, de sus potencialidades para hacer estallar los ordenamientos 
impuestos.  

La epistemología feminista se vuelve clave para evidenciar las estructuras 
patriarcales-machistas-racistas-binarias de las ciencias sociales y humanas y sus 
disciplinas que, hasta hace unos pocos años, incluye a las mujeres y disidencias, a 
sus narraciones, a modo de anexos para discutir, a lo sumo, sus problemas de 
visibilidad en el campo académico (Espinoza Martin, 2018). Estas epistemologías y 
ontologías dominantes solo analizan la participación de las mujeres y disidencias 
desde valoraciones morales y ejercicios clasificatorios -muchas veces despectivos-, 
mantienen un enfoque binario de todos los procesos históricos y siembran 
sospechas que recaen sobre las mujeres y disidencias atadas a los “chismes” 
moralizantes de la trastienda entre los pasillos de las aulas, laboratorios y gabinetes 
de trabajo.  

Excluir, invisibilizar, subestimar, silenciar, amedrentar, intimidar, 
subsumir, ignorar, no sólo son verbos, son prácticas que subyacen en la formación 
de quienes escriben la historia de la disciplina. Verbos cimentados en la 
construcción de la trama de la arqueo-antropología y la historia como herramientas 
del heteropatriarcado racista que rige la “ciencia” y que ha nacido con la vocación 
de perpetuar la(s) desigualdad(es), la binarización, la(s) violencia(s). Incluso el 
ejercicio de des-andar, de des-aprender aquellas construcciones que nos sujetan a 
ciertas formas de ser mujeres en nuestros pueblos y comunidades, desde la mirada 
binaria-moderna-occidental, implican tránsitos dolorosos que nos enfrentan a 
nuestras propias genealogías e historias, como nos compartía Patricia:  

“(…) Para mi estudiar arqueología fue una decisión consciente de querer 
alejarme de los roles tradicionales de mi linaje. Aquellos roles impuestos a 

fuego, ese camino único que tuvieron mis abuelas: ser madres y esposas. Mis 

abuelas y mi mamá fueron, además de madres y esposas, profesoras y 

secretarias, un logro en esos tiempos. Entonces yo decidí que ante todo y primero 

que nada sería arqueóloga. Eso pensaba a los dieciocho años. Ese sería mi rol 

principal. No sabía en ese momento que para ser arqueóloga debía ser también 



Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    85 

un poco hombre. Es decir, dejar de lado esas formas sutiles y sensibles de mi 

linaje femenino, y encarnar aquellas experiencias de mis abuelos: todos 

profesionales, todos machistas. Será por eso que cuando trabajé en el desierto 

sumergida en el ámbito patriarcal competitivo de la arqueología, me obsesionaba 

el trabajo de lunes a lunes. Claro, necesitaba producir y demostrar que podía en 

las mismas medidas que los hombres lo hacían. En terreno necesitaba probar que 

era tan fuerte físicamente como ellos. Que no necesitaba ayuda cargando los 

pesados baldes de tierra, o que no renunciaría a caminar los mismos kilómetros 

que ellos. En este andar, por muchos años relegue a la marginalidad esos roles 

tradicionales de mis abuelas. Pensaba, en esos tiempos, que ser arqueóloga, 

madre y esposa, serían tareas prácticamente incompatibles. ¡Y cómo no! Si la 

vara con que se medía el éxito de esta carrera venía de una tradición científica 

colonial y patriarcal. Cuando finalmente fui madre, esposa y arqueóloga, necesité 

encajar estos roles en este sistema, en esa carrera tan masculinizada de 

producción de papers y proyectos. Me vi presionada por todas partes, 

sobrecargada de pega para demostrar, una vez más, que me la podía al igual que 

los hombres. Cuando decidí centrarme en mi familia tuve que dejar de priorizar 

mi carrera con mucha culpa, pensando en cómo esta decisión afectaría mis 

índices de productividad, pensando en que mi decisión de rechazar trabajos que 

no me permitían estar con mi familia afectaría mi carrera. A veces sigo viendo 

con miedo, y algo de envidia, como mis colegas producen y producen papers, 

ganan proyectos y se dedican a su carrera. Mientras mis días transcurren 

sacándole tiempo al tiempo para sentarme a escribir o reflexionar sobre la 

arqueología, un privilegio ganado una vez que atendí a mis hijos, leímos juntos o 

jugamos un rato, los ayudé con sus tareas, limpie, cociné y fui de compras. 

Entonces vuelvo a pensar en mis abuelas y mi madre. Pienso que, a diferencia de 

ellas, no creo que ser mujer sea sinónimo de sacrificio, sufrimiento y abuso. Creo 

en el poder de mi linaje, en la fuerza de las mujeres para romper y parar las 

violencias físicas y emocionales, las violencias explícitas y sutiles, las violencias 

en las que nos desarrollamos diariamente. Creo en una sociedad descolonizada y 

despatriarcalizada, creo en una arqueología reflexiva, colaborativa, justa, 

sensible y abierta (…).” (Patricia Ayala Rocabado, Capítulo 1 de la Serie Podcast 
“Mujeres y Disidencias en las Arqueologías Sudamericanas”). 

Vinimos a cambiarlo todo 

Como hemos expresado a lo largo del texto, para comenzar a escucharnos 
políticamente, para que el diálogo sucediera, fue necesario un encuentro entre 
hermanas, entre pares… donde nos reconocimos parte de la misma “herida 



Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

86    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

colonial” (Anzaldúa, 2016) del género, la raza y el sexo. Y allí es donde el afecto 
apareció como potencia política permitiéndonos poner en palabras los dolores, para 
así nombrarlos. En ese proceso, nos permitimos ir más allá de relatar y denunciar 
las violencias ejercidas directamente sobre nuestros cuerpas-territorios, también 
nos permitimos mirarnos y repensar cuánto de machismo, adulto-centrismo, 
autoritarismo y heteronormatividad cisexista racista hay en nuestras propias 
prácticas feministas. Nos permitimos dolernos en el reconocimiento de las huellas 
de la colonialidad del género en nuestras propias tramas biográficas, 
permitiéndonos escuchar qué memorias genealógicas resuenan.  

Nosotras y nosotres venimos a cambiarlo todo, y no pretendemos disputar 
el lugar del Uno, del centro, del poder. Seguimos creyendo en que es posible 
“habitar de otro(s) modo(s)” los espacios académicos y científicos. Para eso, nos 
proponemos dinamitar las relaciones sociales sobre las que se funda el orden 
patriarcal opresor, no ocupar sus espacios de poder habilitados por la violencia 
machista. Buscamos re-existir a nuestro(s) modo(s), libres de violencias y opresión, 
los espacios vacantes en los intersticios de las academias hostiles, refractarias y 
formadoras de nuestra “otredad”. Para la activista feminista y socióloga argentina 
Verónica Gago (2019), la potencia feminista o “el deseo de cambiarlo todo” se 
refiere a una teoría alternativa del poder: 

“Potencia feminista significa reivindicar la indeterminación de lo que se puede, 
de lo que podemos. Es decir, que no sabemos lo que podemos hasta que 

experimentamos el desplazamiento de los límites que nos hicieron creer y 

obedecer. No se trata de una teoría ingenua del poder. Es entender la potencia 

como despliegue de un contrapoder (incluso de un doble-poder). Y, finalmente, 

la afirmación de un poder de otro tipo: invención común contra la expropiación, 

disfrute colectivo contra la privatización y ampliación de lo que deseamos como 

posible aquí y ahora” (Gago, 2019: 13-14). 

Vinimos a cambiarlo todo, a desordenar, desjerarquizar, alborotar la 
academia y las ciencias arqueológicas-antropológicas. Esa es nuestra verdadera 
disputa. Así lo expresa clara y poéticamente Florencia en su relato para nuestro 
podcast: 

“Arrojadas al abismo del silencio. Condenadas por siglos a la no palabra; a la 

ilegitimidad de nuestras existencias en los espacios públicos de la enunciación, 

dominio del hombre. Nos quisieron hacer creer en una libertad, una libertad 

brindada a migajas, una libertad de su invención, una libertad de su costilla. 

Mientras, se aseguraban la continuidad de nuestro adiestramiento, facilitado por 



Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    87 

las lógicas de su mundo construido. Sin embargo, no percataron que vinimos, 

como siempre lo hicimos, a cambiarlo todo: a dar vuelta el abecedario; a que lx 

alumnx sea le profesorx. Venimos a hacer estallar mundos obsoletos. Mundos 

siniestros, donde el dominio de la muerte hizo estragos y se llevó a nuestrx 

hermanx, a nuestrx hijx, a nuestro padre, a nuestra madre. Venimos a hacer 

estallar los órdenes. A rajar el telón de lo privado para que fluyan libremente los 

dolores de nuestras antepasadas. No lo tome como ofensa compañero, venimos a 

sanar, porque la buena vida debe continuar.” (María Florencia Pessio Vázquez, 

Capítulo 3 de la Serie Podcast “Mujeres y Disidencias en las Arqueologías 

Sudamericanas”). 

Ese es el proceso que atravesamos en el encuentro entre mujeres y 
disidencias de las arqueologías sudamericanas y disciplinas afines a las preguntas 
por la(s) historia(s), el(los) pasado(s) y el(los) presente(s) en constante 
movimiento. Hemos expuesto las violencias, hemos imaginado otros vínculos, 
hemos contado nuestras historias y las tramas coloniales patriarcales y capitalistas 
que nos tensionan y ponen en jaque nuestras vidas. Nos hemos escuchado 
afectuosamente, hemos revalorizado el afecto en un espacio académico. 
Identificamos experiencias comunes y las marcas de disciplinamiento propias del 
mundillo masculino arqueo-antropológico, rompimos algunos miedos, algunos 
silencios y empezamos a nombrar: a resistir con otras y otres.  

“Todas esas violencias todavía están en proceso de reconocimiento por parte de 
nosotras. Por eso, creo que es vital reunirnos a pensarnos como cuerpas 

violentadas afectadas por la colonialidad del género. No estoy haciendo un 

llamado a la victimización, estoy haciendo un llamado a animarnos a ponerle 

nombre a las violencias cotidianas que nos constituyeron, que nos marcaron 

como “jodidas”, “complicadas”, “autosuficientes”, “engreídas”, “mentirosas”, 
“indias truchas”, “brujas malas”. Nombrar, nombrarnos, nombrarlos, nombrarlas, 

es necesario (…).” (Ivana Carina Jofré, Capítulo 3 de la Serie Podcast “Mujeres 
y Disidencias en las Arqueologías Sudamericanas”). 

Nos miramos y sentimos trans-generacionalmente, transfronterizamente. 
Nos abrazamos en las genealogías del dolor compartido al excavar nuestras 
memorias, y nos enraizamos a nuestros territorios para preguntarnos el por qué y 
para qué del “hacer ciencia”. Nos desmarcamos de las prácticas raciales coloniales 
capitalistas extractivistas y patriarcales de la academia que nos crió. O, al menos, lo 
intentamos, reconociendo nuestras existencias atravesadas por los procesos de 
blanqueamiento, academicismo, adulto-centrismos, etc. Muchas venimos en el 



Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

88    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

camino de desandar esas “formas de hacer” propias de quienes llevan “el cucharín 
como espada”, independientemente de su género. Todos/as/es (o casi todos/as/es) 
fuimos iniciados/as/es como saqueadores/as, profanadores/as de la ancestralidad 
que habita los territorios por los que caminamos. Como enuncia Claudia Núñez en 
el capítulo 3 de los podcast que producimos, muchas/es elegimos no excavar, 
siempre que eso signifique ser parte de la maquinaria extractivista que expande sus 
múltiples brazos sobre nuestros cuerpos/as-territorios.  

“Soy una arqueóloga apóstata. He renunciado al credo arqueológico que me 

envolvió durante años. Uno que me llevó a profesar creencias que mi cuerpo, mi 

historia, mi voz, no existían. Que para poder hablar debía ser a través de ellos. A 

ellos, en masculino, siempre en masculino. Mis manos fueron usadas para 

profanar tierras. Mi cuerpo se colocó como vehículo de sus deseos. Mis pies 

caminaron por los senderos que me marcaron. Mis oídos fueron neutralizados, 

aprendieron a escuchar solo la voz de quien dirigía mi peregrinaje (…) Soy una 
arqueóloga apóstata porque he renunciado al credo arqueológico guiada por un 

respiro de herejía que me ha llevado a recoger mis partes. Y por primera vez, 

desde que me cubrieron los ojos como acto de iniciación, decidí que mis manos 

no profanaran más tierras, mis pies no recorrerán más sus senderos, mis oídos no 

escucharan más a su voz, mis ojos nunca más estarán cerrados. Y sobre todo 

recordaré respirar, respirar profundo, porque es lo único que no me han podido 

quitar.” (Claudia Núñez, Capítulo 3 de la Serie Podcast “Mujeres y Disidencias 

en las Arqueologías Sudamericanas”). 

En nuestras praxis feministas entendemos que, tanto la historia, como la 
arqueología y la antropología -disciplinas emparentadas- siguen facilitando los 
procesos de despojo extractivistas patriarcales, a través de la patrimonialización de 
las memorias, cuerpos/as, objetos y lugares. Estas son reconocidas por nosotras 
como prácticas de usurpación y dominación de los Pater-Estados-Nación. 

A MODO DE CIERRE: LA ESCUCHA POLÍTICA COMO METODOLOGÍA 

FEMINISTA DE MEMORIA Y SANACIÓN 

En este trabajo hemos planteado que recurrir al género en las arqueologías 
sudamericanas supone generalmente una “desmarcación”, y hasta “negación”, de 
los activismos feministas que incomodan/ron a las sociedades conservadoras y sus 
políticas de conocimiento disciplinadas. Los feminismos decoloniales, antirracistas, 
antiextractivistas y comunitarios del sur, a diferencia de las perspectivas del 
género, son habitados por experiencias propias y colectivas situadas 



Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    89 

geopolíticamente en los sures, y son habitados por posiciones políticas incómodas  
-para las teorías normativizadas de la ciencia-, por las contradicciones y 
determinaciones que cada uno/a/e como sujeto político trae consigo. En tal sentido, 
el género ha sido siempre un arma de doble filo que, si bien con el paso del tiempo 
superó el sesgo biologicista, se ubicó como categoría y lenguaje universal para 
nombrar las relaciones de poder que se establecieron sobre los cuerpos/as 
feminizados/as, pero mayoritariamente sosteniendo una comprensión limitante, que 
deja fuera las múltiples opresiones modernas patriarcales, coloniales, extractivistas 
y capitalistas.  

Hablamos de feminismo y arqueología como objetos de estudio, y no de 
“género” (o mujeres y disidencias), porque la apelación al género resulta limitante 
en la discusión política que nos involucra como sujetas hacedoras, sintientes y 
dolientes. Incluso hoy, luego de sus múltiples transformaciones, el género -como 
categoría de pensamiento- retiene una disolución de la diferencia sexual como 
desigualdad, una negación de la materialidad de los cuerpos y cuerpas y sus 
implicancias históricas (Ciriza, 2007).  

Así las cosas, es necesario señalar que el género, en sus múltiples usos, no 
necesariamente evoca la praxis política implicada en los feminismos, hecho 
sustancial para nosotras dado que es el activismo que traemos aquí, el punto de 
fuga de la academia y sus violencias machistas, extractivistas y racistas. Como han 
señalado varias/es compañeras/es feministas en Abya Yala, la noción de género 
está marcada por procesos de institucionalización moderna -estatal y empresarial- 
de especialización académica que repite la jerarquía geopolítica Norte-Sur, la 
universalidad hegemónica y la internacionalización de discursos progresistas.  

Ligado a esto, consideramos que en las arqueologías practicadas en los 
países sudamericanos existe un orden patriarcal con estructuras de violencia, 
tramadas en relación al género, al sexo, a diferencias de clases y a matrices 
racializadas, que impiden la existencia de espacios para hablar y ser escuchadas al 
momento de nombrar el acoso sexual, o la violencia física y psicológica en la 
disciplina. Esto también se replica en las formas y contenidos que adoptan los 
simposios, talleres, y publicaciones académicas en la disciplina. Allí, las 
discusiones se orientan normalmente hacia la disparidad de género en los ámbitos 
laborales de la disciplina o temas similares en clave de una perspectiva del género. 
Y si bien esas disparidades son desigualdades producidas por la violencia machista 
del orden patriarcal imperante, la codificación del problema en términos del género 
le resta politicidad, al quitar del eje del debate a la violencia patriarcal reproducida 
también en las universidades a través de lo que se conoce como el currículo oculto 
sexista. “Este currículo oculto sexista objetualiza a las mujeres y les da un lugar 
secundario en el proceso de formación, afectando no sólo a las posibles víctimas 



Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

90    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

directas del acoso sexual sino a toda la población estudiantil femenina” (Las que 
Luchan: Comisión feminista y de asuntos de género. 2019: 7). 

Pensamos que la “cuestión de género” o la “perspectiva de género” 
adoptada en los discursos académicos, y otros discursos afines a las instituciones, 
deberían evitar bloquear o impedir la emergencia de lenguajes feministas 
disidentes. Nombrar es un acto político. Y por eso nombrar, sólo en términos de 
una cuestión de género, bloquea la politicidad de las praxis feministas, y vuelve a 
centrar la desigualdad como problema estructural, y no como lo que es: parte de un 
ejercicio de violencia contra las mujeres y disidencias sexo-genéricas, no binares. 

En este sentido, los aportes de feministas académicas que han 
problematizado la mirada sobre el género del feminismo hegemónico 
occidentalizado, resultan fundamentales para abordar el sistema de género como 
parte de la consolidación del proyecto colonial (Lugones, 2008, 2021). La 
comprensión de la colonialidad del género, implica salir del reduccionismo que se 
plantea desde la perspectiva de género sobre el control del sexo, el dimorfismo 
biológico y las construcciones dicotómicas heteronormativas: hombre-mujer, 
público-privado, sexo-género, biología-cultura, etc. En palabras de la misma 
Lugones: “el sistema de género es heterosexualista, ya que la heterosexualidad 
permea el control patriarcal y racializado sobre la producción, en la que se incluye 
la producción del conocimiento, y sobre la autoridad colectiva” (2008: 98). 

Por lo dicho, pensamos que la enunciación del género a la que aludimos le 
resta importancia a la centralidad de la violencia patriarcal-colonial-racista-
extractivista en la vida cotidiana de las mujeres y disidencias sexo-genéricas no 
binares y busca desacoplar la teoría de las posiciones políticas de las/os cuerpas/os, 
sus ideologías y estéticas. Es por eso que, a pesar de las reiteradas denuncias 
públicas realizadas por mujeres arqueólogas y antropólogas en países como Perú y 
Colombia12, los espacios académicos y científicos no han sido capaces de crear 
lugares seguros de escucha de estas situaciones de violencia sufridos por mujeres 
jóvenes, en su mayoría. Al contrario, se han abroquelado frente al debate feminista, 
el cual ha debido y sabido desbordar hacia “nuevos espacios creativos de 
contención” en los márgenes y por fuera de las estructuras universitarias, 
instituciones científicas y cuerpos colegiados. De dicha falta de espacios de 
enunciación y de escucha segura en las universidades e instituciones académicas y 
científicas, nacen las colectivas feministas y redes de mujeres y disidencias. Estas 
colectivas en creciente proceso organizativo, ante todo, ofrecen/mos un espacio de 
escucha política y contención afectiva para seguir habitando espacios hostiles en el 
convencimiento de que es importante apoyarse en pilares básicos como la 
construcción de confianza, de credibilidad de las denuncias realizadas, de apoyo 



Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    91 

mutuo, y de no reproducción de las violencias machistas del orden patriarcal que 
estructuran los claustros institucionalizados de las academias científicas.  

En un rastreo no sistemático de colectivas y redes feministas vinculadas a 
las arqueologías y antropologías en Latinoamérica, la Colectiva Feminista de la 
RIDAP pudo confirmar la presencia de varios colectivos donde se nuclean mujeres 
y disidencias en las antropologías y arqueologías sudamericanas, algunas de las 
más conocidas son la Colectiva feminista de Las que Luchan y GEFAS, en 
Colombia; la Colectiva feminista decolonial WILKAS y la Colectiva FLAMA, en 
Perú; La Colectiva AIKEN en Chile, y otras organizaciones un poco más 
institucionalizadas al interior de departamentos e institutos académicos, como 
sucede en México, Bolivia, Ecuador y Argentina. El caso de Brasil es particular 
registrando un número superior de organizaciones feministas vinculadas a la 
antropología sobre todo (de Lima Bonetti, 2012; Ribeiro, 2017) 

La red que estamos construyendo, la Colectiva Feminista RIDAP, fue 
tejiéndose a partir de cada encuentro colectivo, donde la metodología no giró en 
torno a fechados, estadísticas, teorías, ni narrativas del pasado, sino en torno a la 
escucha: la escucha como práctica política para sanar las heridas que venimos 
transitando en nuestro andar académico. El trabajo colectivo de la Serie Podcast 
Mujeres y disidencias en las arqueologías sudamericanas es un trabajo que apuesta 
a los recursos creativos de la palabra y la música para la reflexión colectiva de las 
violencias patriarcales en las arqueologías sudamericanas. Literalmente es un 
podcast para sanar nuestras heridas. 

Nos atrevimos a caminar por la ruta que nos lleva a poder hablar sobre 
nuestras dolencias, experiencias de vida, a ponerle voz y sacar afuera lo que no 
pudimos hablar antes, por el miedo a quedar expuestas. Nuestra metodología es la 
escucha amorosa, el acompañar y abrazar a la compañera y le compañere. Porque 
de esa manera sentimos que nos negamos a reproducir aquellos ejercicios de 
violencia que tantas heridas han dejado en la memoria de nuestras cuerpas 
marcadas.  

Entendemos que este trabajo creativo tiene un potencial político 
transformador, nos habita el deseo de construir otras formas de andar por la ruta, 
dejar el lugar seguro que representa la academia y animarnos a transitar por las 
rutas impensadas de las praxis feministas en las academias. Con esto buscamos 
también desprendernos de las formas de conocer que nos sujetan y modelan, de las 
normas y jerarquías modernas, de las violencias naturalizadas en los pasillos de la 
academia, las mesas de congresos y las cuadrículas de excavación. 

Hemos puesto la oreja en la tierra para aprender a escuchar las historias que 
elegimos conocer, replanteándonos cuáles son las historias que nos interesan. 
Elegimos desde la colectiva Feminista de la RIDAP hacerle frente a la avanzada 



Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

92    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

empresarial, científica, estatal que prospera con la excavación y extracción de 
energías, materialidad, conocimientos y espiritualidad. De este modo pretendemos 
construir nuevas formas de enunciar, de conocer, y también de transitar las 
academias, aunque ello implique enfrentar a nuestros agresores y/o convivir con el 
recuerdo doloroso de lo vivido. Priorizamos la sanación por sobre la venganza.  

Los podcasts, los conversatorios y reuniones con charlas y sentires 
profundos han otorgado nuevos sentidos a dudas más subterráneas. Han 
sedimentado algunas certezas y deseos, pasados antes por la zaranda de la duda 
hermana, de la pregunta colectiva que incomoda, que pone en suspensión las ideas, 
que altera los supuestos y transforma la arcilla con que amasamos nuevos cuencos 
de los cuales alimentarnos comunalmente. En este sentido, la experiencia de 
escucha política, colectiva, transfeminista y amorosa, para nosotras configura 
procesos de sanación singulares y conjuntos que reconfiguran profundamente las 
tramas que nos sostienen; es una práctica presente en la memoria corporal y 
ancestral de quienes fuimos atravesadas y marcadas por los diversos procesos de 
alterización: lo femenino junto a las múltiples opresiones históricas de raza, etnia y 
clase. La ciencia y la academia históricamente han visto estas prácticas como poco 
científicas, como emocionales y por ello “no racionales”, incluso nombradas por 
los referentes de nuevas epistemologías del sur, como “saberes otros”. El binarismo 
moderno occidental sigue en pie, aún en los intentos de descolonización de las 
disciplinas y esto aparece de forma innegable en el caso de la arqueología. 

Como apuesta política, el “camino de los afectos” (Segato 2016: 106) 
implica esperanzarse, construir horizontes a partir de actos y prácticas que les 
feministas -mujeres cis, lesbianas, travestis, trans, gays, bisexuales, no binaries, y 
otras disidencias- hemos construido por fuera de los espacios institucionalizados, 
en sus fronteras y márgenes, apelando a la memoria transgeneracional, a la 
genealogía comunitaria y colectiva de resistencia y re-existencia. 

AGRADECIMIENTOS 

Deseamos agradecer a todas las mujeres y disidencias que colaboraron, de 
una u otra manera, en las reflexiones vertidas en este trabajo, muchas de las cuales 
aportaron sus voces en los podcasts, conversatorios y reuniones virtuales que se 
desarrollaron en el transcurso del 2020. La pandemia global se hizo más llevadera 
alivianando nuestras existencias en los tediosos momentos de encierro, paranoia y 
miedo. Agradecemos muy especialmente las conversaciones sostenidas con 
integrantes de la Colectiva Feminista de la RIDAP: Paulina Álvarez, Carla Jaimes, 
Patricia Ayala Rocabado, Marcela Díaz, Oscar Espinosa, Constanza Cattaneo, 
Valeria Elichiry, Victoria Casado Tolosa, Nuriluz Hermosilla, Claudia Montero, 



Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    93 

Julieta Magallanes, Mariela Eva Rodríguez, Sofía Chacaltlana. Todas estas 
reflexiones aquí vertidas se nutrieron de sus emociones y sentipensares. 

REFERENCIAS 

Alberti, B. y V. Williams.  
2005. Género y Etnicidad en la Arqueología 

Sudamericana. En Williams, V. y B. Alberti 
(comp.) Género y Etnicidad en la 

Arqueología Sudamericana: 7-19. 
INCUAPA UNICEN. Buenos Aires.  

 
 
 
 
Anzaldúa, G.  
[1987] 2016. Borderlands/La Frontera. La nueva 

mestiza. Capitán Swing Libros. Madrid. 
 
Bellelli, C., V. Scheinsohn y M. Berón.  
1993. Una arqueología de distinto género. Publicar 

2 (3): 47-61.  
 
 
 
Bidaseca, K.  
2014. Los peregrinajes de los feminismos de color 

en el pensamiento de María Lugones. 
Estudios Feministas 22 (3): 953-964. 

 
Ciriza, A.  
2007. Apuntes para una crítica feminista de los 

atolladeros del género. Revista Estudios de 

filosofía práctica e historia de las ideas 9 
(1): 23-41. 

 
Colectiva Feminista RIDAP 2020.  
2020. Mujeres y Disidencias en las Arqueologías 

Sudamericanas. Violencias y re-existencias 

en ámbitos hostiles. Podcasts coordinado y 
producido por Jofré, I. C. y M. Gamboa. 
Spreaker. 
https://www.spreaker.com/show/mujeres-y-
disidencias-en-la-arqueologia.  

 
Coto-Sarmiento, M., L. Delgado Anés, L. López 

Martínez, J. Martín Alonso, A. Pastor Pérez, 
A. Ruíz y M. Yubero.  

2020. Informe sobre el acoso sexual en arqueología 

(España). Barcelona, Granada y Madrid.  
https://doi.org/10.5281/zenodo.3662762 

 
De Lima Bonetti, A.  
2012. Antropología Feminista en Brasil? 

Reflexiones y desafíos para un campo en 
construcción. Cuadernos de Antropología 

Social 36: 51-67.  
https://doi.org/10.34096/cas.i36.1351 

 
Espinoza Martín, O.  
2018. Narrar el pasado desde la disidencia sexual: 

una aproximación autoarqueológica. En 
Actas del III Congreso Nacional de 

Arqueología, Vol. II. Ministerio de Cultura. 
Lima. Libro digital disponible en:  

 http://www.congresoarqueologia.cultura.gob.
pe 

 
Espinosa Miñoso, Y.  
2017. Presentación. En Espinosa Miñoso, Y. 

(coord.) y Garzón, M. T. (ed.) La invención 

de las mujeres. Una perspectiva africana 

sobre los discursos occidentales del género: 
7-14. Editorial en la Frontera. Bogotá 

 
Fals Borda, O.  
2015. Una sociología sentipensante para América 

Latina. SIGLO XXI, CLACSO. México, 
Buenos Aires. 

 
Gago, V.  
2019. La potencia feminista. O el deseo de 

cambiarlo todo. Traficantes de Sueños. 
Madrid. 

 
Galindo, M.  
2020. Feminismo urgente. ¡A despatriarcar!. La 

vaca Editora. Buenos Aires. 
Gargallo Celentani, F.  
2014. Feminismos desde Abya Yala. Ideas y 

proposiciones de las mujeres de 607 pueblos 

en nuestra América. Editorial Corte y 
Confección. Ciudad de México. 

 
Gero, J. y Conkey, M.  
1991.  Engendering Archaeology. Women and 

Prehistory. Blackwell. Oxford. 
 
Haraway, D.  
[1991] 1995. Ciencia, cybors y mujeres. La 

reinvención de la naturaleza. Ed. Cátedra. 
Madrid.  

 
Haraway, D.  
2021. Conocimientos situados: La cuestión 

científica en el feminismo y el privilegio de 
la perspectiva parcial (1988). En Valdés 
Vargas, D., P. Cometa Stange, L. Cáceres 
Diaz y S. Sotomayor Van Rysseghem (eds.) 
Lastesis. Antología Feminista: 27-63. 
Debate. Ciudad Autónoma de Buenos Aires. 

https://www.spreaker.com/show/mujeres-y-disidencias-en-la-arqueologia
https://www.spreaker.com/show/mujeres-y-disidencias-en-la-arqueologia
https://doi.org/10.5281/zenodo.3662762
https://doi.org/10.34096/cas.i36.1351
http://www.congresoarqueologia.cultura.gob.pe/
http://www.congresoarqueologia.cultura.gob.pe/


Ivana Carina Jofré et al. 2021. Mujeres y disidencias feministas en las arqueologias sudamericanas … 

94    Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288 

 
Harding, S.  
1996. Ciencia y Feminismo. Ed. Morata. Madrid. 
 
hooks, b.  
2020. Teoría feminista de los márgenes al centro. 

Traficantes de sueños. Madrid. 
 
Korol, C.  
2017 El diálogo de saberes en la pedagogía 

feminista y en la educación popular. En 
Korol, C. (comp.) Diálogo de saberes y 

pedagogía feminista: 11-36. Ediciones 
América Libre. Buenos Aires.  

 
Las que luchan. Comisión feminista y de asuntos de 

género en antropología.  
2019. 1er. Informe sobre violencia sexual en el 

Programa de Antropología de la 

Universidad Nacional de Colombia. Sede 
Bogotá. Recuperado de:  

 https://cuidemonosentrenos.wixsite.com/misi
tio 

 
Lugones, M.  
2008. Colonialidad y género. Revista Tabula Rasa 

9: 73-101.  
 
Lugones, M.  
2021. Peregrinajes. Teorizar una coalición contra 

múltiples opresiones. Ediciones del Signo. 
Buenos Aires. 

 
 
Navarrete, R.  

2010. Excavando mujeres en y desde el sur: 
Aproximaciones a la arqueología feminista 
en Latinoamérica. Revista Venezolana de 

Estudios de la Mujer 15 (34): 75-104.  
 
Oy w mí, O.  
[1997] 2017. La invención de las mujeres. Una 

perspectiva africana sobre los discursos 

occidentales del género. Editorial en la 
Frontera. Bogotá. 

 
Ribeiro, L.  
2017. Crítica feminista, arqueologia e 

descolonialidade: sobre resistir na ciência. 
Revista de Arqueologia [S. l.] 30 (1): 210–
234.  
https://doi.org/10.24885/sab.v30i1.517 

 
Ribeiro, L., B. Sanches Ranzani da Silva Formado, 

S. Schimidt, L. Passos.  
2017. A saia justa da Arqueologia Brasileira: 

mulheres e feminismos em apuro 
bibliográfico. Estudios Feministas 25 (3). 
https://doi.org/10.1590/1806-
9584.2017v25n3p1093 

 
Segato, R.  
2016. La Guerra contra las mujeres. Ed. 

Traficantes de sueños. Madrid. 
 
Segato, R.  
2019. Contra-pedagogía de la crueldad. Ed. 

Prometeo. Buenos Aires. 
 
 

 
 

                                                        
1 En textos más recientes alejandra ciriza ha optado por la escritura de su nombre sin mayúsuculas, aquí adoptamos 
el criterio de la propia autora. 

2 Incluimos aquí el espectro de disciplinas humanísticas que convergen en la práctica arqueológica en nuestros 
países, como son, por ejemplo, la Antropología, la Historia, la Geografía, entre otras disciplinas. 

3 Ver http://ridap.org/web/colectiva_feminista 

4 Para más información ver el sitio web oficial de RIDAP http://ridap.org/#home 

5 Este seminal trabajo fue publicado originalmente en 1997 en inglés por la Universidad de Minesotta, y traducido 
al español en Bogotá con la coordinación de Yuderkys Espinosa Miñoso en 2017. El libro ha sido un importante 
insumo de pensamiento para las discusiones del género sostenido por las teóricas feministas decoloniales en 
Latinoamérica y el Caribe, tales como María Lugones, Rita Segato, Yuderkys Espinosa, Ochy Curiel, entre otras. 

6 Este trabajo fue publicado originalmente en 1987 y reeditado en varias ocasiones, con traducciones a varios 
idiomas. 

7 “Las feministas de color nos hemos movido conceptualmente hacia un análisis que enfatiza la intersección de las 
categorías raza y género porque las categorías invisibilizan a quienes somos dominadas y victimizadas bajo la 
categoría «mujer» y bajo las categorías raciales “Black”, “hispanic”, “Asian”, “Native American”, “Chicana” a la 
vez, es decir a las mujeres de color. Como ya he indicado, la autodenominación mujer de color, no es equivalente 
a, sino que se propone en gran tensión con los términos raciales que el Estado racista nos impone. A pesar que en 

https://cuidemonosentrenos.wixsite.com/misitio
https://cuidemonosentrenos.wixsite.com/misitio
https://doi.org/10.24885/sab.v30i1.517
https://doi.org/10.1590/1806-9584.2017v25n3p1093
https://doi.org/10.1590/1806-9584.2017v25n3p1093
http://ridap.org/web/colectiva_feminista
http://ridap.org/#home


Licencia CC BY-NC-SA 4.0 

 

Anales de Arqueología y Etnología. Volumen 76. n°2, jul-dic 2021. eISSN 2591-3093 - ISSN 0325-0288    95 

                                                                                                                                             
la modernidad eurocentrada capitalista, todos/as somos racializados y asignados a un género, no todos/ as somos 
dominados o victimizados por ese proceso” (Lugones, 2008: 82) 
8  Sitio oficial de Las que Luchan. Informes sobre violencia sexual en el Programa de Antropología de la 
Universidad Nacional de Colombia-Sede Bogotá. Disponible en https://cuidemonosentrenos.wixsite.com/ 
misitio?fbclid=IwAR2a3lyiScYqaFwctipb1QxEycNCEzcsjAc1zUglRj3V3Am0T4ry_sYCwf4 Sitio visitado por 
última vez el 22 de julio 2021. 

9  El conversatorio realizado el 21 de agosto de 2020 puede visualizarse on line desde 
http://ridap.org/eventos/view/4 y directamente en el Canal YouTube de RIDAP https://www.youtube.com/watch?v 
=JDQtwRCSaoM&list=PLz94dFc6iZbC4VGS1YZeO-dLu-14o7PKY&index=1 

10  https://www.spreaker.com/user/ridap/mujeres-y-disidencias-en-las-arqueologia También puede accederse al 
mismo a través del sitio web oficial de la RIDAP https://ridap.org/acciones/view/5, y en los podcast del repositorio 
del CONICET (Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas) de la Argentina. 
https://www.conicet.gov.ar/programas/vocar/recursos-podcast/ 

11 Para la antropóloga argentina Rita Segato, el género es tan antiguo como la humanidad, diferenciándose de las 
posiciones de las teóricas feministas decoloniales que, como María Lugones, pensaron al género como constitutivo 
al sistema moderno-colonial nacido fundamentalmente de la experiencia colonial de Europa en América a partir 
del siglo XV. 

12 La situación de acoso y/o violencia sexual hacia las mujeres en el ámbito arqueológico-antropológico de Perú 
fue conocida públicamente en estos últimos dos años a través de las denuncias de jóvenes estudiantes y 
profesionales de la arqueología peruana, quienes identificaron a algunos profesores de reconocida trayectoria, 
entre ellos el arqueólogo de Harvard Gary Urton y el ex director del Ministerio Cultura de Perú, el arqueólogo 
Luis Castillo. La mayoría de estas mujeres fueron obligadas a retractarse a través de cartas judiciales. El caso más 
escandaloso conocido públicamente en 2020 es el que tiene a Mónica Godoy, antropóloga colombiana, como 
objeto de denuncias de parte de profesores de la Universidad Nacional de Colombia que fueron señalados por 
estudiantes y profesionales como acosadores sistemáticos durante años de ejercicio docente en aquella 
universidad. La Profesora Mónica Godoy había obtenido en 2018 un fallo inédito de la Corte Constitucional 
colombiana que obligó a la Universidad de Unibagué a volver a restituir en el cargo a la docente, del que había 
sido separada tras denunciar violencias sexuales en dicha universidad, y obligó a la institución a implementar 
protocolos adecuados para evitar el acoso sexual y la violencia por razones de género. Ver 
https://www.youtube.com/watch?v=CZM93le-uZQ . Sitio visitado por última vez el 22 de julio 2021. 

 

https://cuidemonosentrenos.wixsite.com/%20misitio?fbclid=IwAR2a3lyiScYqaFwctipb1QxEycNCEzcsjAc1zUglRj3V3Am0T4ry_sYCwf4
https://cuidemonosentrenos.wixsite.com/%20misitio?fbclid=IwAR2a3lyiScYqaFwctipb1QxEycNCEzcsjAc1zUglRj3V3Am0T4ry_sYCwf4
http://ridap.org/eventos/view/4
https://www.youtube.com/watch?v
https://www.spreaker.com/user/ridap/mujeres-y-disidencias-en-las-arqueologia
https://www.conicet.gov.ar/programas/vocar/recursos-podcast/
https://www.youtube.com/watch?v=CZM93le-uZQ

