


© De la obra: Los autores y las autoras
© De la edición: Editorial UNSJ

© De las fotografías: Claudio Revuelta (claudiorevuelta@gmail.com)
     Tapa: Las manos de la tierra (Campanas, Dpto. Famatina)
     Contratapa: Don Goyo Amauta (Tres Piedras, Sierra de Famatina)

Impreso en Argentina.

Permitida su reproducción parcial citando debidamente la fuente y 
notificando a la Editorial

Editorial UNSJ
Mitre 396 (este) - CP 5400 - San Juan
(0264) 4295096 / 5097 / 5104
editorial@unsj.edu.ar

Facebook: editorial.unsj
Instagram: @editorial_unsj
Twitter: editorial_unsj

Cartografía de conflictos en territorios indígenas del Cuyum : Región de 
Cuyo, Argentina / Carina Jofré ... [et al.]. - 1a ed. - San Juan : Editorial 
UNSJ, 2022. 670 p. ; 23 x 16 cm.

 ISBN 978-987-8395-32-6

1. Ordenamiento Territorial. 2. Conflictos Sociales. 3. Pueblos 
Originarios. I. Jofré, Carina.

CDD 305.898



Ivana Carina Jofré (ed.)

Ivana Carina Jofré
Diana Lenton
Jimena Andrieu
Aldana Calderón Archina
Julieta Carmona Crocco
Patricia Dreidemie
Fabio Galdeano
M. Gema Galvani Gelusini
Mario García Cardoni
Graciela Edith García Crimi
Flavia Erica Gasetúa
Virginia Miranda Gassull
Nadia Celia Gómez
Heliana Gómez Carrizo
Nadia González Pellizzari

Germán Erie Hellwig
Teresa Hiramatsu
María Leticia Katzer
Pedro Luna
Julieta Magallanes
Mariana Martinelli
Diego Montón
Rodrigo Palmili
Carina Peletay
María Celeste Romá
Leticia Saldi
Ramón A. Sanz Ferramola
Juan Scaglia
Roberto Isaac Scherbosky
Raúl Esteban Tapia





Dedicado a todas las abuelas, abuelos, ancestras y ancestros 
que marcaron con su rastro nuestro camino. 

En sus huellas hoy nos reconocemos 
y también curamos nuestro destino”. 

Dedicado a la ex Vicerrectora de la UNSJ, Mónica Coca.

Mónica, camina hacia a tus ancestras y ancestros, 
transita a otra vida, donde nos seguirás acompañando,
porque tu huella no se detiene... ¡Takiyiwe! 
¡Mónica, hermana, buen Camino!”

(Fragmento del Comunicado del Consejo Asesor Indígena 
de la UNSJ, ante la partida de la Vice Rectora Monica Coca. 
San Juan, 7 de diciembre 2020)





Prólogo	 11
Diana Lenton

Introducción	 21
Ivana Carina Jofré 

Sección I
Conflictos que involucran a las etnicidades indígenas 

y a las formaciones de alteridad

Capítulo 1
Reflexiones sobre los mitos provinciales de la subalternidad: 	 59
el desierto, la pobreza y huarpidad apolítica en cuestión
Leticia Saldi

Capítulo 2
La etnicidad como “acontecimiento”: una etnografía 	 93
de las trayectorias de subjetivación y des-comunalización 
étnica huarpe en Mendoza y San Luis
Leticia Katzer 

Capítulo 3
Lxs otrxs en nosotrxs:	 109
alteridad huarpe-ranquel en la “inclusión” puntana 
María Celeste Romá y Ramón A. Sanz Ferramola

Índice



Capítulo 4
Identidades hegemónicas y alteridades imposibles: 	 139
una etnografía sobre las formas de ser mapuche 
y pehuenche en la actualidad mendocina
Julieta Magallanes

Capítulo 5
Hacer comunidad en territorios de sacrificio 	 161
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

Sección II
Conflictos territoriales y propiedad indígena comunitaria

Capítulo 6
Territorios indígenas, tetak pekne (madre tierra) 	 205
y un choque de cosmovisiones atravesado por el derecho
Nadia Celia Gómez

Capítulo 7
Violaciones de la Constitución Nacional 	 245
y Pactos Internacionales 
en la errónea aplicación de la Ley de Bosques
Roberto Scherbosky

Capítulo 8
Reconocimiento, reparación y expropiación: 	 261
alteridades huarpes y Estado en San Luis
Aldana Calderón Archina

Sección III
Conflictos por el agua y problemas de salud

Capítulo 9
Agua: acceso y calidad del recurso 	 283
en la Comunidad el Rincón (Territorio Sawa)
Raúl Tapia, Jimena Andreu, J. Scaglia, 
Julieta Carmona y Mariana Martinelli



Capítulo 10
La cultura del agua: lagunas de Guanacache 	 315
y un sistema encadenado de responsabilidades incumplidas
Nadia Celia Gómez

Capítulo 11
Un acercamiento a las condiciones socioambientales, 	 351
a la salud oral y general de los pobladores 
de áreas no irrigadas de Lavalle (Provincia de Mendoza)
Mario García Cardoni, Graciela E. García Crimi, 
German Hellwig, Teresa Hiramatsu, Rodrigo Palmili, 
Nadia González Pellizzari, Fabio Galdeano 

Sección IV 
Conflictos en relación a las políticas 
de viviendas y economías populares

Capítulo 12
El proyecto de vivienda Waro Utuk en Lavalle 	 381
(Provincia de Mendoza)
Carina Peletay

Capítulo 13
Desafíos en torno a la soberanía alimentaria 	 399
en el marco del desarrollo del agronegocio en Mendoza
Diego Montón

Capítulo 14
Las estrategias socioeconómicas de las comunidades 	 421
Huarpes Millcallac (Departamento Lavalle, Mendoza). 
Virginia Miranda Gassull y Heliana Gómez Carrizo

Sección V
Conflictos referidos a las políticas patrimoniales y turísticas 

Capítulo 15
El regreso de nuestros/as ancestros/as al territorio: 	 451
Reflexiones sobre los archivos de la demanda warpe 
desde la mirada de sus protagonistas
Ivana Carina Jofré y Nadia Celia Gómez 



Capítulo 16
Jirones de comunidad: Clivajes de memoria viva 	 507
y permanencia campesina mestizo-diaguita 
en Valle Fértil (San Juan, Argentina)
Patricia Dreidemie

Capítulo 17
El “retorno de lo andino” en las políticas 	 539
de integración regional sudamericanas y su relación 
con el proyecto de patrimonialización del Qhapac Ñan
Ivana Carina Jofré 

Sección VI 
Conflictos en los sistemas educativos 

y políticas interculturales

Capítulo 18
Percepciones de alumnos/as warpes 	 597
sobre la lengua ancestral e identidad indígena en la escuela
María Gema Galvani Gelusini

Capítulo 19
Políticas Interculturales en la UNSJ:	 621
La creación del Consejo Asesor Indígena
Nadia Celia Gómez, Ivana Carina Jofré, y Pedro Luna.

Índice de Figuras, Cuadros y Tablas	 639

Sobre las autoras y los autores	 647

Evaluadores	 667



161

Capítulo
5 Hacer comunidad 

en territorios de sacrificio

Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

Pensar la comunidad: nada parece más a la orden del día, 
nada más requerido, reclamado, anunciado por una co-
yuntura que, en una misma época, anuda el fracaso de 
todos los comunismos a la miseria de los nuevos indivi-
dualismos. Y sin embargo, nada menos a la vista. Nada 
tan remoto, desplazado, postergado para un tiempo por 
venir, para un horizonte lejano e indescifrable.
(Espósito, 2003, p.21)

Introducción

Este artículo expone algunas reflexiones etnográficas de aper-
tura para pensar las adscripciones indígenas, formaciones de etni-
cidades y procesos de comunalización en el norte de San Juan y en 
la Provincia de La Rioja, a la sombra de los neoextractivismos con-
temporáneos que afectan a esta zona con fuertes intereses puestos 
en la explotación minera. La reflexión intenta hacer foco en aspectos 
relativos a los procesos de comunalización étnica indígena que, des-
de 1994, con la reforma constitucional, se abre en el país produc-
to del activismo indígena de la segunda mitad del siglo XX. Aunque 
consideramos que la comunalización indígena, es decir, la confor-
mación de Comunidades Indígenas regida en Argentina por algunos 
instrumentos legales como la Ley Nacional Nº 23.302, no es la única 
forma o estructura organizativa contenedora de las marcaciones o 



162Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

auto adscripciones indígenas -asunto que queda bien explicitado en 
varios capítulos de esta primera sección del libro-. 

Como veremos, en provincias como San Juan y La Rioja buena 
parte de la población se auto percibe como indígena en el marco de 
largos procesos de exterminio étnico a manos de las colonias eu-
ropeas y del Estado Nacional y Provincial, pero no necesariamente 
esto deriva en procesos organizativos colectivos, en donde una op-
ción es la conformación de Comunidades Indígenas inscriptas en el 
Registro Nacional de Comunidades Indígenas del Instituto Nacional 
de Asuntos Indígenas (RENACI-INAI). Este proceso por el cual suje-
tos y familias deciden constituirse como un colectivo bajo la figura 
legalmente reconocida por el Estado argentino como de Comuni-
dades Indígenas supone largos recorridos en el proceso organiza-
tivo y en la tramitación de estas personerías jurídicas. Proceso en 
el cual se construyen agendas comunes de demandas postergadas 
para estos colectivos, y que no siempre termina con la obtención 
de dicha matricula de inscripción. Este proceso de comunalización 
puede cristalizar en otras estructuras colectivas por la cuales es po-
sible para estos colectivos indígenas llevar adelante proyectos en 
común, tales como son las organizaciones de cooperativas sociales 
de trabajo, o la formación de centros culturales y educativos, por 
ejemplo como sucede en San Juan y La Rioja. Paralelo a la forma-
ción de comunidades indígenas, mayormente formalizadas entre 
1996-2015 en estas provincias, las nuevas comunidades asamblea-
rias constituidas contra el extractivismo minero -y otras formas 
de extractivismos industriales que avanzan en los territorios de 
vida- y nacidas luego del 2001-2003, se fueron constituyendo tam-
bién paulatinamente en contenedores de demandas formuladas en 
clave étnica indígena, incorporando en sus prácticas y narrativas 
activistas la demanda por el reconocimiento de la historia larga de 
los Pueblos Indígenas en los territorios hoy afectados por la mega-
minería65. 

A diferencia de las Comunidades Indígenas, las asambleas so-
ciambientales no tienen una estructura institucionalizada en los 

65 Esta es una denominación adoptada por las asambleas nucleadas en la Unión de Asam-
bleas de Comunidades (UAC) para referirse a los proyectos de minería a gran escala con 
uso de sustancias tóxicas.



163Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

aparatos del Estado, puesto que nacen de la voluntad colectiva del 
pueblo de asumir un rol protagónico en la vida social comunitaria, 
y fundamentalmente surgen de la impugnación a las estructuras es-
tado-partidarias de la política institucionalizada y a sus formas de 
representación en los poderes del Estado. Por eso, las asambleas 
son un espacio emergente en el cual cualquier vecino, vecina o veci-
ne, puede expresar su voluntad en el ejercicio de su ciudadanía. No 
obstante, algunas asambleas empezaron a cuestionar el propio de 
sentido de ciudadanía. Así, distintos/as sujetos/as, llamados/as por 
la defensa del agua y el territorio habitado, también comenzaron a 
interrogar sus propias identidades en el espacio público colectivo 
donde se construyen narrativas comunes de lucha y resistencia. La 
convivencia de Comunidades Indígenas y Comunidades Asamblea-
rias contra los extractivismos plantea o dispara reflexiones que nos 
llevan a problematizar ambos procesos de comunalización frente 
a la exacerbación de una gubernamentalidad estatal-empresarial 
neoextractivista en las geografías interiores argentinas reconoci-
das por las propias poblaciones como “territorios de sacrificio”66.

Una de las principales hipótesis que orientan nuestra reflexión 
y que se ha ido construyendo a partir de nuestras investigaciones 
previas y el conocimiento compartido en experiencias de activismos 
indígenas y antiextractivistas en ambas provincias, es que las orga-
nizaciones asamblearias contra la megaminería son también nuevos 
espacios sociales donde la interpelación identitaria en clave históri-
ca y étnica tiene lugar. Aunque al mismo tiempo, paradójicamente y 
en la práctica, los procesos de organización de nuevas Comunidades 
Indígenas también adoptan forman de asociación cooperativistas, 
donde es difícil viabilizar las críticas al modelo de gobernanza mi-
nero extractivista que, en muchos casos, es la base del sostén econó-
mico que despliegan las empresas transnacionales a través de sus 

66 La Asamblea Riojana Capital durante la marcha contra de la explotación de uranio por 
la CNEA -Comisión Nacional de Energía Atómica- en 2013 dice en su documento: “Nos 
tratan de ignorantes por no aceptar este falso progreso que sacrifica poblaciones ente-
ras”, y en 2015 las asambleas riojanas en conjunto sostuvieron: “no permitiremos que 
nos sometan al sacrificio de la contaminación de la mega minería y otras actividades pro-
ductivas-industriales como la curtiembre de Nonogasta, y menos aún que se apropien del 
agua de nuestros pueblos”. Facebook oficial de la Asamblea Riojana Capital.



164Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

políticas de responsabilidad social empresarial (RSE)67. Dichos esce-
narios no son los únicos que acontecen en la zona, pero su enuncia-
ción nos permite trazar algunos puntos de apoyo para realizar ob-
servaciones y reflexiones sobre la complejidad de las interacciones 
de las nuevas interpelaciones de la gubernamentalidad estatal en el 
siglo XXI, muy distintas a aquellas coyunturas propias de los años 
90, donde la RSE no existía como régimen de gobernanza empresa-
rial instalado en nuestros territorios. 

En relación a esto nos preguntamos ¿Qué características tienen 
las interpelaciones estatales hacia Pueblos Indígenas en la coyuntu-
ra neoextractivista en San Juan y en La Rioja? ¿Qué significa “hacer 
comunidad” en estos contextos de gobernanza neoextractivista mi-
nera? ¿Qué nuevos modos de relacionamientos territoriales están 
siendo en estas nuevas Comunidades Indígenas? ¿Qué relaciones 
están siendo entre las Comunidades Asamblearias y las Comunida-
des Indígenas?

Claves teórico-metodológicas 
de nuestras reflexiones 

A diferencia de los movimientos sociales contemporáneos, los 
movimientos indígenas representados, por ejemplo, en los procesos 
organización de Comunidades Indígenas, suponen impugnaciones 
territoriales por la recomposición colectiva de una comunidad 
histórica y espacialmente pensada como “pueblo” preexistente a 
la nación y al Estado moderno, esto está encarnado en el reclamo 

67 Julieta Godfrid ha estudiado las políticas de RSE desplegadas por Barrick Gold en Mina 
Veladero en San Juan, y de la empresa Glencore en Mina Bajo La Alumbrera en la Pro-
vincia de Catamarca. Según esta investigadora, la responsabilidad social empresarial 
(RSE) se retrotraen a la década de 1950 y su difusión se debe a la visbilización de una 
serie de escándalos corporativos que comprometían derechos humanos en materia de 
mediambiente. “La RSE refiere a un conjunto de prácticas voluntarias y autorreguladas 
que implementan las corporaciones en la sociedad con el objeto de contrarrestar o asumir 
los impactos generados por sus actividades, ya sean económicos, sociales, ambientales 
etc. El carácter voluntario de tales intervenciones implica que estas van más allá de las 
obligaciones jurídicas de cada país” (Shamir, 2004, citado en Godfrid 2018, p. 201).



165Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

por la plurinacionalidad. Es decir, significa un reconocimiento de 
la heterogeneidad de la nación (Chaterjee, 2004) y la necesidad 
de actuar en consecuencia a este reconocimiento de una pluri-
temporalidad y pluri-espacialidad -los territorios y sus cuerpos- 
que cohabitan la nación. No obstante esto, es necesario también 
poner bajo sospecha, en un sentido histórico, político, epistémico y 
ontológico, las categorías moderno coloniales representadas en la 
misma concepción e institucionalidad de la figura de Comunidades 
Indígenas reconocida legalmente en Argentina. 

Desde estas posiciones nuestro trabajo se inscribe en una pers-
pectiva de investigación etnográfica situada y comprometida, dialó-
gica y colaborativa, acuerpada al calor de las luchas, y que conversa 
con presupuestos teóricos y metodológicos de la crítica cultural 
poscolonial, la crítica feminista antiextractivista, la ecología políti-
ca, la antropología y filosofía de la ontología política. Nuestra pers-
pectiva feminista antiextractivista emerge de nuestra experiencia 
como activistas e investigadoras mujeres no blancas, indígenas y 
disidentes. El antiextractivismo expande una forma de ver desde 
los cuerpos experimentados como territorios y de los territorios vi-
vidos por esos cuerpos (Gago, 2019). El feminismo antiextractivista 
del Sur68 no tiene antecedentes teóricos precisos y organizados, en 
la práxis sus antecedentes son principalmente las largas, hetero-
géneas y pluriversales genealogías de luchas protagonizadas por 
las mujeres y disidencias contra el extractivismo en defensa de los 
territorios-cuerpos en Abya Yala. Teóricamente abreva también en 
apuestas teóricas de feminismo desarrollado ya desde finales del 
siglo XX, como el propuesto por Maria Mies, Veronika Bennholdt 
Thommsen, y Claudia von Werlhof (1988), quienes denunciaron el 

68 La diferencia con el ecofeminismo es que nace de la reflexión académica, también con 
los ecofeminismos del Abya Yala, que nacen de la “teología del ecofeminismo de Abya 
Yala” propuesto por mujeres religiosas desde la teoría de liberación y del ecofemisnimo 
propuesto por Vandana Shiva en el encuentro celebrado en el marco de la Cumbre de 
Rio de 1992. Señalamos que se comparte con la teología ecofeminista en Abya Yala y 
otras corrientes del ecofeminismo la comprensión de la equivalencia entre la opresión 
de las mujeres y la explotación de la naturaleza, pero disentimos en el anclaje religioso/
teológico en el cual se fundan estos preceptos de la defensa a la vida, porque refuerzan 
las ontologías moderno-coloniales sobre las cuales se ha sedimentado el régimen co-
lonial de la Naturaleza y del género. Desde el feminismo antiextractivista-antipatriarcal 
se demanda una crítica ontológica, epistemológica y política desnaturalizadora de la 
colonialidad de la Naturaleza y del género.



166Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

“cuerpo de las mujeres como territorio de conquista” y “las muje-
res como colonias”. Esta idea es básica en el feminismo antiextrac-
tivista y conecta relaciones entre el patriarcado y la acumulación 
capitalista, para construir una hipótesis principal que sostiene que 
la domesticación y colonización son inseparables, puesto que cons-
tituyen una relación específica, tanto en el modo de explotar mano 
de obra, como en el modo de explotar territorios (Gago, 2019). El 
trabajo teórico y político realizado por la feminista ítalo-estadou-
nidense Silvia Federici (2011) en su teoría de mujeres, cuerpo y 
acumulación originaria, y las críticas ontológicas de la Naturaleza 
desarrolladas por la perspectiva situada de Dona Haraway (1995, 
2021), y los aportes de los feminismos comunitarios indígenas y no 
binares, que proponen la despatriarcalizacion de los proyectos de 
descolonización (Galindo, 2020), completan algunos de estos an-
tencedentes fundamentales de las lecturas antiextractivistas con-
temporáneas, sumado a los feminismos decoloniales y antiracistas 
de mujeres de color en coalición contra múltiples formas de opre-
sión (Lugones, 2021)

Dicha perspectiva, en nuestro caso, encarna la experiencia histó-
rica de mujeres y disidencias enraizadas en las provincias argentinas 
y afectadas por el patriarcado-extractivista69. Este Sur no es necesa-
riamente un espacio geográfico, es un espacio de definición política, 
ubicado en un “territorio fronterizo” donde la hibridación y el mesti-
zaje son expresión subversiva de la acción y el pensamiento contra el 
racismo y la discriminación que nos ha subordinado históricamente 
(Rivera Cusicanqui, 2018). La propia idea de frontera y pensamiento 
fronterizo, tal cual lo definió Gloria Anzaldúa (2016), es el lugar don-
de se encadenan diferentes experiencias vividas en fronteras geopo-
líticas y corpo-políticas, sexuales-raciales, nacionales, lingüísticas, 
económicas. Las epistemologías de frontera surgen de la toma de 
conciencia de que habitamos los bordes epistémicos y ontológicos, la 
exterioridad, convirtiéndose en una opción metodológica y política 
decolonial (Mignolo, 2003). Pensar desde y en las fronteras posibi-
lita un lenguaje teórico mestizo subversivo nacido en los bordes o 

69 La relación de la colonialidad-patriarcado y Estado (Segato, 2014), es implícita a los pro-
cesos de despojo y la violencia desde, por lo menos, el siglo XIX con la conformación del 
propio Estado nacional argentino.



167Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

márgenes, donde el sentido desborda, transfigura, desestabiliza las 
certezas y garantías de la modernidad universal y sus presupuestos 
y categorías totalizantes (Jofré, 2019). Estos conceptos nos acercan 
indudablemente a las teorizaciones de la crítica poscolonial y parti-
cularmente a las feministas decoloniales, las mismas que afirmaron, 
tal como lo hizo María Lugones (2011), que al feminismo decolonial 
deben hacerlo las mujeres que viven en la frontera.

Problematizando la comunidad

La formación de nuevas Comunidades Indígenas en Argentina 
requiere, sobre todo, la redefinición y reclamación de los territorios 
usurpados, primero, por las colonias españolas, y luego, por la co-
munidades nacionales y provinciales. Pero estas formas de organi-
zación de comunidades, también conocidas en la bibliografía antro-
pológica como procesos de comunalización70 demandan grados de 
autonomía, camino a su autogobierno. Y aunque en mayor o menor 
grado, los Pueblos y sus Comunidades Indígenas han emprendido 
rumbos hacia la autodeterminación y reclamos por sus autonomías 
deliberativas, estas últimas aún son muy débiles en Argentina. Su 
conformación en el marco de la Ley Nº 23.302 de Comunidades 
Indígenas71 supone un formato idealizado a partir de herencias co-
loniales definido en base a la residencia en un territorio común y 
que, en el caso indígena, ha sido producido también como efecto de 

70 No es nuestra intención ofrecer una discusión teórica pormenorizada en términos de lo 
que la antropología ha debatido acerca de la comunialización como proceso asociado 
a la definición o configuración de etnicidades indígenas, para ello puede consultarse a 
Brow (1990), Anderson (1993), Briones (1998), entre otros.

71 Debido a la interrupción violenta de la última dictadura cívico militar, las propuestas in-
dígenas impulsadas entre los años 40 y 70 debieron esperar hasta ser escuchadas luego 
del regreso a la democracia con el llamado a elecciones presidenciales en 1983. A partir 
de entonces aquellas propuestas comenzaron a cristalizar en una serie de leyes provin-
ciales y nacionales, y reformas de constitucionales provinciales, como la de Chaco en 
1990 (Carrasco, 2000). En ese contexto se logra la Ley Nacional Nº 23.302 de “Protección 
y Apoyo a las Comunidades Aborígenes”, la primera ley de política integral en el país 
sancionada en 1985, por la cual se creó el Instituto Nacional de Asuntos Indígenas y se 
reguló la figura de las Comunidades Indígenas.



168Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

frecuentes desplazamientos forzados de la población y diásporas 
obligadas por las prácticas de dominación y genocidio étnico racia-
lizado desde el siglo XVI. No puede desconocerse que los traslados 
forzados de poblaciones en encomiendas coloniales y luego, desde 
el siglo XVII, la reducción indígena en las doctrinas religiosas, fue-
ron procesos que derivaron en la conformación de las antiguas villas 
a partir de las cuales se originaron muchos de los poblados actua-
les, tal es el caso de la Villa de San José de Jáchal (Verdaguer, 1931). 
Los movimientos de poblaciones a Chile para trabajos forzados, y 
las desinscripción territorial de familias indígenas extensas duran-
te los Alzamientos Calchaquíes, también fueron hechos traumáticos 
desestructuradores de las antiguas formaciones comunitarias indí-
genas (Boixadós, 2011; Jofré, 2013). Durante el siglo XIX también 
ocurrieron las diásporas internas, en épocas de convulsión política, 
donde se enfrentaron los proyectos federales y unitarios; y luego, 
en la primera mitad del siglo XX, la depresión económica producto 
del cierre de las antiguas rutas de intercambios comerciales trasan-
dinos. Estos fueron algunos de los procesos diaspóricos que confi-
guraron la composición poblacional, variables y diferenciales, en 
distintos lugares de San Juan y La Rioja (Jofré, 2013). 

En dicho contexto son muy excepcionales los casos de algunas 
familias que pudieron resistir el desalojo y desplazamiento forzado 
de sus territorios de origen, o los casos en que algunas personas y 
sus grupos familiares retornaron a ellos. Por lo dicho, la pérdida de 
la comunidad, en el sentido de una comunidad de base residencial 
común de personas emparentadas social o consanguíneamente, ha 
sido uno de los efectos traumáticos concretos como resultado de 
los procesos genocidas que pesaron sobre los Pueblos Indígenas 
Warpes, y Capayanes-Yacampis-Diaguitas en estos territorios. Por 
eso, la problematización de la comunidad étnica indígena72 requie-

72 A este respecto quizás sirva para reflexionar la definición de Comunidad Indígena provista 
por el antropólogo y ex director del Instituto Nacional de Asuntos Indígenas, Alejandro 
Isla (2002) para el caso de Amaicha del Valle: “La comunidad es comprendida como la inter-
sección de varias fuerzas que coexisten de manera compleja y conflictiva, ya que requieren 
mutuamente para su preproducción: la sociedad nacional, el estado, los hogares, a través 
de facciones y la comunidad misma. Pero estas fuerzas no son solo prácticas y formas orga-
nizacionales e instituciones, sino que también operan como ficciones o imaginarios, que se 
refuerzan como tales y que al mismo tiempo refuerzan las prácticas” (p.35). 



169Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

re la des-idealización de esta como formación “originaria” de las 
sociedades pre-nacionales. 

Por su parte, en este capítulo aludimos al imperativo de recu-
peración de la idea de comunidad pero en términos de la ontología 
de lo común y desde una visión crítica de este concepto moderno, y 
próxima a los aportes de la filosofía italiana propuesta por Roberto 
Espósito expresada en la lógica comunidad-inmunidad73 (Espósito, 
2003). En este sentido ser en comunidad remite también a un impe-
rativo ético contemporáneo, un llamado a resignificar la idea misma 
de lo colectivo y lo común, y de reconocer la necesidad de existencia 
de la “comunidad de los que no tienen comunidad”, de esas “comu-
nidades impensadas” (Nancy, 2000) que desafían las estructuras 
de lo que se considera posible, en este caso, cristalizando sentires 
comunes en cuyo curso devienen nuevas subjetividades para la de-
fensa de los territorios de vida. Es el proyecto emblemático de estos 
tiempos, imperativo necesario para refundar las bases de nuestras 
sociedades agotadas de sentido político, histórico y organizativo. 

La crítica ontológica de Roberto Espósito a la comunidad como 
lugar común de definición de una identidad, de estabilidad aparen-
te como totalidad o espacio de la modernidad, es la que nos permite 
también comprender el propósito de otras comunidades emergen-
tes contemporáneas en las cuales se manifiesta “un ser-en-común 
más allá de un ser pensado como identidad, como estado y como suje-
to, el ser-en-común que afecta al ser mismo en lo más profundo de su 
textura ontológica” (Nancy, 2003, p. 11-12).

Desde una aproximación de los conflictos, en clave de la onto-
logía de lo real, adquiere mayor relevancia la comprensión de la di-
mensión política de la ontología implicada en este “actuar político” 

73 En una línea de pensamiento similar a la de Georgio Agamben, el filósofo italiano Ro-
berto Espósito deconstruyó los presupuestos modernos implicados en el concepto de 
comunidad reconsiderando lo común a partir de una noción revisada de comunidad 
(Saidel, 2013). A partir de una re-significación filosófica que sigue los pasos de Heideger 
en su preocupación por el ser, y a partir de la elección del término communitas, Espósito 
(2003) pretende fundar una ontología del ser-con. Su propósito es buscar una riqueza 
semántica que le permita plantear a un nivel ontológico la pregunta política por la co-
munidad (Cano, 2009; Saidel, 2013). Desde esta filosofía italiana de la inmanencia “el ser 
no subyace al mundo ni lo trasciende sino que está repartido en la existencia (Agamben, 
1990). Lo común aparece así como dimensión ontológica de nuestra existencia o como 
el co-incidir de singularidades, pero no como producción humana, ni como algo que nos 
trasciende” (Saidel, 2015, p. 101).



170Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

(de la Cadena, 2010) de las formas de comunalización indígenas y 
asamblearias. De este modo, este trabajo transita la crítica cultural 
también desde la crítica ontológica antropológica que, en anterio-
res trabajos nuestros, nos permitió describir también las narrativas 
locales en comunidades del Norte de San Juan como “teorías mes-
tizas fronterizas” (Jofré, 2019). Porque en ellas se expresan las teo-
rías relacionales de las ontologías políticas locales disidentes frente 
a las políticas de incorporación-exclusión estatal neoextractivistas, 
donde el propio Estado es el regulador de los proyectos extracti-
vistas neocoloniales que acechan a los territorios y a las comuni-
dades. En tal sentido, es importante señalar que en este texto no 
apuntaremos a trabajar las narrativas de las Comunidades Indíge-
nas y Asamblearias, trabajo aun en curso en distintos proyectos de 
investigación, en cambio apuntamos a describir y ofrecer algunas 
reflexiones de apertura para pensar las relaciones entre Comuni-
dades Indígenas y Asambleas Socioambientes en la coyuntura de 
los conflictos que trae aparejado el neoextractivismo como modelo 
socioterritorial (Svampa, 2019).

Por su parte, el estudio de las Asambleas Socioambientales o 
Antiextractivistas en Argentina fue ensayado en algunos trabajos 
previos, estos describieron e interpretaron a las asambleas como 
espacios sociales que tienen en común la construcción de “narra-
tivas autonomistas” también vinculadas a las luchas indígenas 
(Svampa, 2010, 2012, 2019). Según la socióloga argentina Mariste-
la Svampa (2010, 2012), las Asambleas Socioambientales nacidas a 
comienzos de la década del dos mil en Argentina se caracterizan por 
un relato identitario autonomista construido en el marco de la “me-
moria corta” del país. Los elementos centrales que configurarían 
su matriz política-ideológica son la afirmación de la autonomía, la 
horizontalidad y la democracia por consenso (Svampa, 2010). En el 
análisis de Svampa, el reconocimiento de la diferencia como eje de 
las luchas sociales en América Latina encuentra dos expresiones, 
por un lado, el proyecto de autonomía de los Pueblos Indígenas, ex-
presado en un colosal desafío, el de crear un Estado Plurinacional. 
Mientras por el otro lado, en diversos países ha habido un desarro-
llo importante de la denominada “narrativa autonómica” vinculada 
a un nuevo ethos militante, del militante social territorial y el acti-



171Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

vista cultural, dice la autora. En este punto afirma que la “narrativa 
autónoma cultural”, forma parte más bien del nuevo talante de épo-
ca que está presente en gran parte de las sociedades contemporá-
neas, expresándose en los llamados nuevos movimientos sociales, 
y que se vincula directamente a la crisis de representación política.  

La mencionada tesis de Svampa nos sirve para poder pensar 
algunos rasgos generales de las narrativas que caracterizan a las 
luchas de los nuevos movimientos sociales expresados en las Asam-
bleas Socioambientales en Argentina, y también ha sido apoyada 
por otros estudios similares (Wagner, 2016). Sin embargo, pensa-
mos que dicha aproximación teórica necesita nutrirse más de un 
enfoque afincado en “la historia local” de mediana, corta y larga 
duración para una mayor aproximación a las prácticas sociales 
contestatarias que se urden a nivel local. Esto nos ayuda a enten-
der de “forma situada” (Haraway, 2021) cómo es que en el proceso 
de las luchas políticas y sociales, las vías del desarrollo y las vías 
de la emancipación son antagónicas, tal cual lo sostiene la misma 
Svampa; como así también dar cuenta de la existencia de memorias 
de lucha en las cuales se comprometen procesos de identificación 
indígena de larga data, y poco atendidos en los estudios sobre los 
nuevos movimientos socio-ambientales en Argentina. En dichos es-
tudios no se atiende al ser-en-común que está siendo y que atravie-
sa a estos procesos de comunalización o de formación de nuevas 
Comunidades Indígenas y/o Asamblearias frente al neoextractivis-
mo desarrollista exportador, primeramente porque se los advierte 
como dos fenómenos o totalidades aisladas. 

En otros trabajos hemos planteado una crítica a esas defini-
ciones sociológicas genéricas de las formaciones asamblearias en 
nuestro país (Jofré, 2019), señalando que dichas descripciones no 
alcanzan a captar las realidades de pequeñas comunidades al in-
terior, por ejemplo, de la Provincia de San Juan, quienes habitan 
las zonas intercordilleranas inmediatamente aledañas a los gran-
des proyectos extractivos de Veladero, Pascua-Lama o Gualcamayo. 
Nuestra crítica ontológica a estas descripciones clasificatorias de 
las asambleas también encuentra puntos de apoyo con nexos en la 
crítica a las teorías de las reemergencias indígenas:



172Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Se puede advertir un gesto teórico clasificatorio y genérico a par-
tir del cual es posible construir una idea de las “comunidades de 
resistencia social” en Argentina, a pesar de que ello signifique ge-
neralizar experiencias históricas nacionales y obliterar la plura-
lidad de experiencias al interior de la nación [...] Desde una pers-
pectiva de la ontología política del conflicto, aquellas preguntas 
sintetizan la forma en que opera la ontogenética moderno-colo-
nial capitalista, a partir de la cual solo hay determinadas formas 
de subversión/rebelión y estas deben manifestarse en la movili-
zación social en la calle, en el espacio público, que es también, al 
parecer, el espacio de inteligibilidad al que todo reclamo o deman-
da social debería aspirar. Aquel tipo de razonamiento sociológico 
inspirado en las sociedades modernas, especialmente del siglo XX, 
es muy similar al que se emplea para teorizar en la antropología a 
las llamadas ‘re-emergencias indígenas’. Las teorías antropológi-
cas también intentan explicar las re-emergencias indígenas como 
formas de re-visibilización pública de los reclamos étnicos indíge-
nas, como si este fuera el único espacio de visibilidad donde estos 
“nuevos” sujetos y comunidades pueden ser reconocidos como 
políticos. (Jofré, 2019, p. 82-83)

Breve repaso de la historia reciente 
de la minería y las resistencias a ella 
en San Juan y La Rioja

 
Teniendo como antecedente inmediato los pactos de libre co-

mercio con Norteamérica, iniciados durante las dictaduras de las 
décadas previas en muchos países de Latinoamérica y el Caribe, en 
los años ‘90 del siglo XX recrudecieron los conflictos sociales en la 
región debido a la avanzada de los modelos económicos neolibe-
rales. Esta situación fue el contexto de emergencia política y social 
del Alzamiento Zapatista en Chiapas, México, en 1994, a dos años 
de los quinientos años del desembarco europeo del siglo XV. Pero 
será a partir del 2001-2003 cuando el denominado Consenso de las 



173Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

Comodities74 (Svampa, 2013) detonará una serie de cambios estruc-
turales significativos en las dinámicas económicas y sociales estata-
les de la región, dentro de un nuevo modelo estatal neoextractivista 
con fuerte impacto en Argentina. En este nuevo escenario financie-
ro altamente especulativo, industrias como la minería tendrán im-
portante auge, registrándose un nuevo interés por la explotación 
de territorios, hasta ese entonces, considerados improductivos por 
sus altos índices de pobreza y ausencia de infraestructura para la 
explotación y exportación capitalista de dichas comodities. 

Esos pactos financieros globales del siglo XXI prescribieron la 
configuración de lo que conocemos como nuevos “territorios de 
sacrificios”, producto de estas nuevas geografías de la desigualdad 
(Harvey, 2014) y que, no casualmente, coinciden, o se superpo-
nen, con las históricas geografías coloniales de violencia, saqueo y 
desposesión. Y en las cuales, la diferencia colonial configuró parti-
culares políticas territoriales racializadas, y en cuya trama es pre-
ciso comprender las emergencias de las nuevas Comunidades In-
dígenas, y también las demandas, discursos y performances de las 
Asambleas Socioambientales en Argentina.

No obstante lo dicho, la historia reciente de los conflictos y mo-
vilizaciones sociales contra la minería en Argentina puede decirse 
que inicia en la década de los 90, luego del denominado Consenso de 
Washington de 1989 (Rodríguez Pardo, 2010; Svampa, 2010, 2019; 
Wagner, 2016). Esto sucede, no casualmente, en la misma época en 
que las demandas indígenas por el reconocimiento estatal de su pre-
existencia en los territorios se cristalizan en la Reforma Constitucio-
nal argentina del año 1994, y en un paquete de legislaciones nacio-
nales y provinciales que protegen el derecho indígena. Esto último, 
por supuesto, como resultado de una larga historia de activismos 

74 “El concepto de commodities, en un sentido amplio, se entiende como productos indife-
renciados cuyos precios se fijan internacionalmente, o como “productos de fabricación, 
disponibilidad y demanda mundial, que tienen un rango de precios internacionales y no 
requieren tecnología avanzada para su fabricación y procesamiento” (Svampa, 2013, p. 
32). Ambas definiciones incluyen desde materias primas a granel hasta productos se-
mielaborados o industriales. Para el caso de América Latina, la demanda de commo-
dities está concentrada en productos alimentarios, como el maíz, la soja y el trigo, así 
como en hidrocarburos (gas y petróleo), metales y minerales (cobre, oro, plata, estaño, 
bauxita, zinc, entre otros).



174Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

indígenas interrumpidos también por los procesos dictatoriales du-
rante el siglo XX (Carrasco y Briones, 1996; Carrasco, 2000). 

Los conflictos sociales contra la minería tuvieron a San Juan y 
La Rioja como escenarios privilegiados de las pujas políticas y lo-
bbys empresariales transnacionales interesados en los reservorios 
mineros conocidos desde épocas coloniales en ambas provincias, 
antiguamente habitadas por una continuidad de pueblos y comu-
nidades emparentadas en una geografía de compleja composición 
étnica, social y política. 

Las reformas jurídicas que facilitaron el desembarco neocolonial 
de los intereses empresariales financieros en estos territorios fueron 
diseñadas durante la presidencia de Carlos Menem75 (1989-1999) y 
las gestiones del diputado nacional y posterior Gobernador de San 
Juan, José Luis Gioja. Durante esa época se instauró un marco legal 
que se tradujo en la flexibilización en la legislación para favorecer76, 
desde el punto de vista jurídico y fiscal, a empresas transnacionales 
en la explotación minera a gran escala. Estos acuerdos y reformas 
mineras77 permitieron posteriormente, hacia el 2001-2003, durante 
el alza de las comodities, la instalación de industrias extractivas alta-
mente contaminantes y desestructuradoras de las economías locales 
y regionales. A este modelo sociopolítico-territorial basado en la ex-
portación a gran escala de bienes primarios, el crecimiento económi-
co y la expansión del consumo, se lo conoce como neoextractivismo 
(Acosta, 2012; Gudynas, 2009; Svampa, 2019). Este modelo ha sido, y 
sigue siendo, fuertemente resistido por las poblaciones en estos “te-
rritorios de sacrificio”. 

En medio de la profunda crisis económica, política y social que 
estalló en diciembre de 2001 como consecuencia de las políticas 
neoliberales menemistas, en 2003 con la presidencia de Néstor 

75 También gobernador de La Rioja en dos periodos 1973-1976 y 1983-1989.
76 A diferencia de otros países como Brasil, donde la actividad minera está fuertemente 

regulada, en Argentina se optó por desregular la actividad. De este modo, la sanción de 
la Ley Nº 24.196 de inversiones mineras en 1993, las reformas al Código de Minería por 
medio de la  Ley Nº 24.498 de Actualización Minera, y la creación de otras herramientas 
legales afines esta actividad económica, sustituyeron la intervención del Estado por el 
fomento a la inversión privada (Iezzi, 2011; Svampa 2019).

77 Entre los que se cuenta, por ejemplo, la reforma del Código Minero argentino en 1993, y 
el Pacto Transnacional Argentino-Chileno por el cual se concede soberanía territorial a 
empresas extractivistas para la explotación de la Cordillera de los Andes.



175Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

Kirchner se intentó estabilizar y orientar el pedido masivo de “que 
se vayan todos”, con el discurso de recuperación del Estado, cons-
truir un Estado presente, nacional y popular, pero a partir de una 
fuerte retórica de distribución de la renta minera, petrolera, sojera, 
etc. Así por ejemplo, el 23 de enero del 2004, el presidente Néstor 
Kirchner presentó el Plan Minero Nacional: la “Argentina Minera”, 
“cuyo eje central fue el apoyo del Estado nacional a la minería en 
tanto actividad productiva sustentable, asignándole a la actividad 
minera jerarquía de secretaría” (Iezzi, 2011, p. 51). 

El Plan Minero Nacional significó oficialmente la institucionali-
zación de la minería como actividad de interés público (Iezzi, 2011). 
Pero al mismo tiempo, a nivel nacional se adoptó una impronta in-
clusiva y de derechos humanos apoyada, sobre todo, en la política 
“Memoria, Verdad y Justicia” que impulsó, entre otras cosas, la rea-
pertura de los procesos judiciales en donde el propio Estado argen-
tino querelló contra los genocidas responsables de última dictadu-
ra cívica militar en el país. Paralelamente a la política de derechos 
humanos relativa a los crímenes de la ultima dictadura se rechazó 
de plano la protesta y movilización social contra la minería las pro-
vincias argentinas, donde además juegan fuertemente los liderazgos 
federales de los “caudillismos políticos” (de La Fuente, 2017).

Esta avanzada del modelo neoextractivista en su cara minera 
fue tomando mayor impulso en las políticas estatales, tanto de la 
Rioja como de San Juan, y hacia la década del dos mil, la incesante 
exploración minera de montañas, cerros y valles concesionadas por 
los Estados Provinciales a capitales privados, será uno de las prin-
cipales motivos de resistencia social organizada en Calingasta, Igle-
sia, Jáchal y Chilecito, Famatina y la capital riojana (Rodríguez Par-
do, 2010; Asamblea Jáchal No se Toca, 2017; Asamblea sanjuanina 
contra la contaminación y el saqueo, 2017; Silva, 2017; Gasetúa, 
2020). En aquellos lugares, las poblaciones locales iniciaron proce-
sos organizativos bajo la forma de “Asambleas Socioambientales”.

Estos procesos organizativos de la movilización social contra la 
minería en La Rioja y San Juan fueron interpelados por las luchas 
emergentes de los movimientos sociales asamblearios en otras pro-
vincias argentinas como Chubut, y se retroalimentaron de las lu-
chas sociales en otras Provincias como Mendoza, Catamarca, Tucu-



176Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

mán, Salta y Jujuy. Esquel, fue el primer triunfo del No a la Mina tras 
un referéndum popular donde fue impedida la implementación de 
proyectos mineros para la extracción de oro con uso de sustancias 
tóxicas, todo esto en una coyuntura nacional de protesta social por 
la crisis económica y política argentina que tuvo su pico más álgido 
en diciembre de 2001.

A partir del 2003, en Calingasta y Jáchal nacieron las primeras 
organizaciones de asambleas de vecinos/as “Autoconvocados por la 
Vida” preocupados por la instalación de estos gigantes mineros (Ro-
dríguez Pardo, 2010). Destacan las “Madres Jachalleras” nacidas en 
2005, y a partir de 2015, la Asamblea Jáchal No se Toca, organizada a 
partir de las amenazas de explotación de uranio en el área protegida 
de la Ciénaga, y fortalecida en la lucha luego contra los continuos 
derrames de solución cianurada volcados a la cuenca del Río Jáchal 
por el Proyecto Mina Veladero. Estos hechos están actualmente judi-
cializados en el ámbito de justicia federal argentina78. 

La Rioja, acompañó el período de reformas nacionales y provin-
ciales de los 90 en el siglo pasado, sin embargo, no pudo instalar 
proyectos mineros por la fuerte resistencia social de la población 
organizada y liderada, sin dudas, por figuras femeninas organizadas 
más visiblemente en la Asamblea Famatina No se Toca, Asamblea 
Chilecito por la vida, y la Asamblea Riojana Capital. Esto no quita que 
La Rioja haya establecido una política de Estado con “proyección mi-
nera”, en la cual adquirieron mayor interés en el último tiempo pro-
yectos de explotación de uranio y litio en zonas aledañas a la ciudad 
de La Rioja, y en otras consideradas reservas de biodiversidad, tales 
como Laguna Brava. En esta provincia también se vino registrando 
un fuerte avance neoextractivista en la forma de agronegocios de 
monocultivos de olivo, soja y pistacho, entre los principales, con el 
empleo de sustancias tóxicas, como el glifosato, para la fumigación. 
En Chilecito, por ejemplo, vecinas y vecinos organizadas/os en la 
Asamblea el Retamo de Nonogasta emprendieron un proceso de ju-
dicialización en 2018 contra la curtiembre de la empresa Curtume 

78 A cuatros años del derrame de la Mina Veladero cinco ex funcionarios nacionales irán 
a juicio. Nota del 12 de septiembre de 2019, Telam. https://www.telam.com.ar/no-
tas/201909/391842-a-cuatro-anos-del-derrame-de-la-mina-veladero-cinco-ex-funcio-
narios-nacionales-iran-a-juicio-oral.html Consultado mayo 2020 [Sitio visitado por úl-
tima vez el 1 de diciembre 2020].



177Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

CRB, por contaminación ambiental y graves afectaciones a la salud 
de los pobladores y las pobladoras, que lleva más de tres décadas. 

Estas organizaciones asamblearias se nutren de las experiencias 
propias y de diferentes colectivos, asambleas, colectivas feministas 
y Comunidades Indígenas del país y de Latinoamérica, para plani-
ficar y llevar adelante acciones colectivas de manera autónoma en 
sus territorios. Organizadas horizontalmente, asumen sus nombres 
de acuerdo a los lugares en que nacen. No tienen representatividad 
político partidaria, y ante el avance territorial de proyectos extracti-
vistas interpelan al Estado para la sanción de leyes de protección a 
sus territorios con la presión social en las calles. Realizan reuniones 
periódicas para tratar problemáticas, tanto locales como regionales, 
y a través de consensos -porque eligen no votar- se llegan a definir 
acciones colectivas (Gasetúa, 2020). Este proceso complejo de prác-
ticas colectivas junto a otras organizaciones les permite a las asam-
bleas dimensionar que la problemática ambiental se enraíza junto a 
otras violencias, como la violencia de género, la trata de personas, 
el narcotráfico, el gatillo fácil, los femicidios y transfemicidios, y el 
racismo, porque tienen el mismo origen: el sistema dominante capi-
talista-patriarcal-colonial-eurocentrado. Es desde ese descubrir con 
otros, otras y otres, que se generan estas nuevas comunidades disi-
dentes que se autoenuncian como asambleas o colectivos, socioam-
bientales o no. Esta mirada localmente descentralizada les permite 
una forma de organización llamada Unión de Asambleas de Comu-
nidades79 (UAC), la asamblea de asambleas y colectivos de todo el 
país y de algunos países limítrofes, incluídas Comunidades Indíge-
nas. Estas se reúnen dos veces al año para delinear acciones colec-
tivas como región, articulando actividades territoriales locales pero 
que tienen impacto político más amplio. San Juan, San Luis, La Rioja, 
Mendoza, Catamarca, Tucumán, Salta y Jujuy conforman la Regional 
Cuyo-NOA. Con el tiempo estas “comunidades en lucha”, enlazadas 
en redes amplias, se convirtieron en referentes éticos que fueron 
interpelando la praxis social y política local, incluso con alcances na-
cionales e internacionales.

79 En su inicio en 2006, su nombre fue Unión de Asambleas “Ciudadanas”, denominación 
puesta a reflexión durante varios años, hasta que en el encuentro UAC de 2016 se decide 
nombrarla “de comunidades” para incluir a comunidades indígenas. 



178Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Comunidades Indígenas 
y Asambleas Socioambientales 

Los procesos organizativos indígenas fueron cristalizando en 
la formación de nuevas Comunidades Indígenas amparadas y re-
guladas, como ya mencionamos antes, por la Ley Nº 23.302. Todo 
esto como resultado de una larga trayectoria activismos indígenas 
iniciados desde la primera mitad del siglo XX, y que hacía en 1994 
se plasmaron en la Reforma Constitucional argentina, por la cual el 
Estado Nacional reconoció la preexistencia étnica y/o cultural de los 
Pueblos Indígenas (Carrasco, 2000). En la Provincia de San Juan, los 
activismos warpes comenzaron tempranamente procesos de orga-
nización desde 1993, dando como resultado la inscripción tempra-
na de la primera Comunidad Warpe en todo el territorio nacional, 
entre 1995-1996; la Comunidad Warpe del Territorio del Cuyum, 
a la cual le seguirían otros procesos organizativos de comunidades 
warpes y diaguitas en épocas posteriores (Jofré, 2014). 	

En la actualidad en San Juan se registran aproximadamente 
treinta Comunidades Indígenas de las cuales solo seis tienen per-
sonería jurídica inscripta en el Registro de Comunidades Indígenas 
del Instituto Nacional de Asuntos Indígenas. Aunque con el tiempo 
la inscripción y obtención de estas personerías jurídicas ha dejado 
de ser un imperativo para muchas nuevas organizaciones indígenas. 

En lugares como Calingasta, Iglesia y Jáchal, antiguas reduc-
ciones indígenas que funcionaron hasta el siglo XVIII, los procesos 
de comunalización indígena no se han materializado de la misma 
manera que en otras zonas de la Provincia de San Juan y la Región 
Cuyana, aunque su población esté compuesta por una buena parte 
de personas y familias que autoadscriben, bajo diferentes narrati-
vas y posiciones, a identidades indígenas, warpes, diaguitas-capa-
yanas-yacampis (Jofré, 2013). Solo en la Comunidad de Angualasto, 
en el actual Departamento Iglesia, se registró un proceso organiza-
tivo comunitario que inició su inscripción en el RENACI-INAI alre-



179Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

dedor del 2001-2003, pero que no logró obtener su personería ju-
rídica y tampoco sostenerse en el tiempo (comunicación personal 
con técnicos RENACI-INAI) 80. 

El emplazamiento de Angualasto dentro de la zona de afección o 
influencia del Parque Nacional y la Reserva de Biosfera (MAB-UNES-
CO) San Guillermo, y de catorce proyectos mineros, entre ellos Mina 
Veladero, configuró un escenario social y político local caracteriza-
do por una conflictividad latente que se evidencia en cada intento 
de proyección comunitaria vecinal en el lugar. La intervención de 
estos actores estatales-empresariales ha ido en aumento, aún luego 
de los continuos derrames tóxicos que se vertieron en los ríos de la 
cuenca hídrica del Río Blanco-Jáchal (Asamblea Jáchal No se Toca, 
2017) a partir de septiembre de 201581. 

La implementación de proyecciones turísticas patrimoniales en 
torno a la antigua aldea de Angualasto y otros lugares de memoria 
indígena también tuvieron un importante rol como interpeladores 
de las comunidades. La andinización o incaización de los pueblos 
anexados a estos procesos de patrimonialización también es un 
tipo de interpelación de las identidades indígenas en estas comuni-
dades acechadas por el extractivismo minero. En el último tiempo 
se destaca la incorporación de los tramos de caminos utilizados en 
épocas de expansión incaica (siglo XV), en los tramos Colaguil-An-
gualasto y en Pampa de los Leones dentro del Parque Nacional San 
Guillermo, en el Sistema Vial Andino Qhapac Ñan inscripto en 2014 
dentro de la Lista del Patrimonio Mundial de UNESCO. Como ya lo 
hemos descrito en otros trabajos, dichos proyectos de patrimo-
nialización mundial fueron estructurados dentro de dinámicas de 
patrimonialización neoextractivista (Jofré, 2020), en los cuales fue 
posible expandir las fronteras del extractivismo minero utilizando 
retóricas estatales de “andinización” para promover la integración 
regional económica (ver capítulo 17 a cargo de Carina Jofré). 

80 En nuestra tesis doctoral titulada “Los pájaros nocturnos de la Historia: Una arqueología 
de los capayanes en el norte de San Juan” (Jofré, 2013) se realizó una primera descrip-
ción etnográfica de este proceso organizativo en la localidad de Angualasto.

81 Para ver testimonios de lo ocurrido se puede consultar la versión taquigráfica de la Re-
unión de la Comisión de Ambiente y Desarrollo Sustentable de la Cámara de Senadores 
de la Nación que sesionó el 23 de septiembre de 2015 en el Salón Foro de Abogados de 
San Juan, donde se recabaron testimonios de lo sucedido. Disponible en http://www.
senado.gov.ar/upload/16679.pdf [Sitio visitado por última vez el 20 de mayo 2020].



180Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Por su parte, en la provincia de La Rioja, los procesos de comuna-
lización indígena son de menor visibilidad y sólo se registran cuatro 
Comunidades Diaguitas-Cacanas organizadas en Guandacol, Saño-
gasta y en la zona urbana de la capital riojana, de las cuales solo una 
de ellas posee personería jurídica inscripta en el RENACI-INAI82. La 
Comunidad Indígena de Guandacol (COINGUA) fue pionera a inicios 
del 2000, obteniendo en 2003 la primera personería jurídica como 
Comunidad Indígena en esta provincia. Al igual que Angualasto, 
Guandacol se ubica en la zona de influencia de un proyecto extrac-
tivo de oro, en la Mina Gualcamayo operado por Minas Argentinas 
y propiedad de la transnacional minera canadiense Yamana Gold y 
la empresa colombiana Mineros S.A. Una característica de estos pro-
cesos organizativos indígenas en La Rioja es que poseen un formato 
cooperativista de trabajo que, en general, se asocia a emprendimien-
tos sociales de tipo textil, artesanal y turístico, aunque no por ello 
dejan de plantear reivindicaciones étnicas territoriales y culturales. 
A diferencia de las Comunidades Indígenas Warpes en San Juan, las 
Comunidades Diaguitas de la Rioja, no ingresaron en el relevamiento 
territorial previsto en la Ley Nº 26.160 puesto que sus autoridades 
indígenas no han emprendido un reclamo orgánico al respecto. 

Tanto San Juan como La Rioja, son provincias que carecen de una 
política pública específica para Pueblos indígenas, y no han adecua-
do sus legislaciones al paquete jurídico vigente en Argentina83. No 
poseen registros provinciales de Comunidades Indígenas, y carecen 
de una articulación específica entre organismos provinciales y na-
cionales de incumbencia. Puede decirse que en ambas provincias, 

82 En un trabajo reciente Roxana Boixadós, R. y Maria Clara Larisgoitía (2020) problemati-
zaron la escasa visibilidad de Comunidades Indígenas en La Rioja desde una hipótesis 
que la relaciona con la escasez de archivos históricos coloniales referidos a los Pueblos 
Indígenas en esta provincia. Desde nuestra perspectiva etnografía producida en conver-
sación con autoridades indígenas diaguitas-cacanas en La Rioja y situada en el conoci-
miento de los procesos sociales contemporáneos de la región, la ausencia de un archivo 
escrito colonial no está relacionado directamente con los procesos de comunalización 
indígena, ni con los procesos de adscripción indígena en general, en esta provincia. Aun-
que sí consideramos que la problematización del archivo del Estado colonial y republi-
cano habilita discusiones de orden ontológico y epistemológico acerca de cuál ha sido 
su rol en tanto dispositivo de control -utilizado por la academia vinculada tanto al frente 
estatal como eclesiástico- en los relatos de extinción indígena en La Rioja.

83 Salvo la adhesión, en el caso de San Juan a la Ley Nº 23.303, mediante la Ley Nº 477-E 
sancionada el 19 de Noviembre de 2014 (Boletín Oficial, 16 de Marzo de 2015) y en La 
Rioja, la reciente adhesión a la Ley Nº 25.517.



181Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

los “asuntos indígenas” siguen siendo marginales a la agenda esta-
tal. Recién a partir de 2010, en San Juan se empezó a implementar, 
aunque de manera no articulada ni planificada, políticas sociales 
educativas para población indígena en el marco de la modalidad 
de Educación Intercultural Bilingüe (EIB) incorporada en la Ley de 
Educación Nacional del año 2006. No hay espacios en la estructura 
estatal reservados para sujetos indígenas específicamente, salvo en 
la Secretaria de Agricultura Familiar regida a nivel de la adminis-
tración nacional, y en el último año, durante 2020, la coordinación 
del EIB en el Ministerio de Educación provincial, se puso a cargo de 
Nadia Gómez. En el marco del denominado Acuerdo San Juan84 se 
incorporaron temas indígenas en la agenda provincial, planteados 
por las propias autoridades de Comunidades Indígenas y represen-
tes indígenas warpes, aunque desde una perspectiva integracionista 
de los Pueblos y Comunidades Indígenas a la economía provincial.

En La Rioja se planificó la creación en 2016 de una Secretaría de 
Pueblos Indígenas en el ámbito provincial, aunque esta no llegó a po-
nerse en práctica. Solo existe a nivel municipal en la ciudad de La 
Rioja una repartición de asuntos indígenas a cargo de un indígena, 
Roberto Aballay. En esta provincia, el discurso estatal indigenista no 
asume la institucionalidad esperada traducida en la creación de re-
particiones encargadas de los asuntos de política social para Pueblos 
Indígenas observada a nivel nacional, sino que tiene una particular 
arquitectura de raigambre colonial y franciscana, representada en el 
denominado “Tinkunaco”85. Se trata de una fiesta ritual instituciona-
lizada eclesiásticamente por la orden franciscana y cuyo origen se 
remonta al siglo XV (González, 1914; Ponce, 2009; Robledo, 2015).

84 Acuerdo San Juan. 2020. https://acuerdosanjuan.org/ [Sitio visitado por última vez el 30 
de octubre 2020].

85 El Tinkunaco como fiesta religiosa nace de un hecho narrado por fuentes orales de la 
orden franciscana, donde el fraile Francisco Solano Sánchez en 1593 -casi a dos años de 
la fundación de la ciudad- detiene con su la palabra y la música de su violín una “gran 
rebelión que reunió a miles de indios encabezados por sus caciques principales dispuestos 
a terminar con el único asentamiento español que quedaba en la región que habitaban 
los diaguitas” (Robledo, 2015, p. 366). En esas pascuas de 1593 entre 9.000 y 20.000 gue-
rreros comandados por cuarenta y cinco caciques -el número varía dependiendo el/la 
autor/a que narra el relato franciscano- no solo desisten del objetivo, que era echar a los 
intrusos de sus territorios, sino que también se convirtieron a la fe católica, reconocien-
do como única autoridad religiosa y política al Niño Dios, a quien visten con las ropas de 
alcalde colonial, naciendo así la imagen del Niño Jesús Alcalde.



182Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

El Tinkunaco funciona como un discurso estatal-eclesiástico 
religioso institucionalizado en la provincia de La Rioja, pero tam-
bién opera como una forma particular de producción -y dominio- 
de las alteridades indígenas contenidas en el espacio normado de 
la praxis gubernamental en la que participan -como ideólogos- los 
sectores eclesiásticos, académicos y funcionarios estatales. Así por 
ejemplo, en el contexto de la pandemia por COVID 19, el Gobierno 
de la Provincia de la Rioja publicó “Tinkunaco de ideas. Sintiendo 
y pensando en pandemia”, un documento donde diversos autores/
as, representando a múltiples disciplinas y sectores estatales, uni-
versitarios y religiosos, ofrecieron miradas de la situación riojana 
frente a la pandemia por Covid 19. Allí, por ejemplo, se plantea el 
Tinkunaco como “expresión sincrética” de encuentro y revolución:

desde el diseño de unidades habitacionales de emergencia para la 
urbanización de asentamientos de familias en estado de vulnera-
bilidad, la necesidad de una nueva planificación urbana, periurba-
na y rural, hasta una valiosa propuesta de vivir el Tinkunaco como 
lo que es, un verdadero encuentro entre los riojanos y riojanas, 
todavía pendiente y que pretende revolucionar el modo de vincu-
larnos. (Gobierno de la Provincia de la Rioja, p. 18)

Según este documento, y en consonancia con la prolífica biblio-
grafía referida al tema, la comunidad, en el lenguaje gubernamental 
riojano representado en el Tinkunaco es una “comunidad de fe” que 
apela “a los mártires de su historia”, y que confía en el trabajo pas-
toral eclesiástico como vía para la conversión a la “fe política” en un 
“Nuevo Estado” caracterizado como “encuentro y cultura sinodal”86. 

86 Desde este perspectiva de “la cultura sinodal” asociada a la idea de “pluralismo cultu-
ral”, autores como Javier Luna, actual Subsecretario del Consejo Económico y Social 
de La Rioja, Presidente de Fundación para la Integración Regional Argentina, Director 
de Consultora Social Consult.ME, Integrante de la Mesa Ejecutiva del Movimiento Evita, 
plantean que: “El Encuentro al cual se refiere el nuevo Estado parece estar asociado a 
una aceptación de nuestro sincretismo histórico constituyente, contenedor de un estrecho 
vínculo de relativa armonía entre las culturas que nos construyen históricamente desde 
distintas corrientes fundacionales y que han marcado nuestra identidad” (Luna 2020, p. 
105). Y asocia la comunidad a una mansedumbre propia de este pluralismo cultural: 
“Por lo tanto se puede asentir ante la idea de la existencia de un relativo sincretismo iden-
titario riojano, donde un pueblo “manso” se levanta ante el establecimiento colonial (S. 
XVI), ante la imposición centralista (S. XIX) o ante la injusticia gubernamental (S. XX, XXI), 
sin perder su condición pasiva y comunitarista, de unión, de encuentro” (p. 106). 



183Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

El Tinkunaco es plasmado por una diversidad de artistas rioja-
nos/as/es, que en su mayoría profesan la religión católica y en algu-
nos otros casos, la fascinación por este ritual se enfoca en el análisis 
de los símbolos dando por sentado su origen milagroso. Estas obras 
que van desde la literatura hasta la música popular, han ido apor-
tando a modelar, en torno a esta fiesta religiosa estatalizada, parte 
ineludible de la construcción moderna de la ciudadanía riojana. El 
poder político se revalida cada 31 de diciembre, cuando las autori-
dades, tanto provinciales como municipales, se arrodillan ante la 
imagen del Niño Jesús Alcalde, quien sale desde el convento francis-
cano y es llevado en andas por los aillis precedidos por el Inca. En 
este acto de genuflexión se reactualiza la alianza político-eclesial 
-bajo un dios- en la imagen del niño dios y sus investiduras de al-
calde colonial.

No es nuestro objetivo profundizar en el rol político social que 
juega el Tinkunaco en La Rioja, esto excede el espacio disponible en 
este capítulo, aunque sí queremos señalar que funciona, tanto como 
dispositivo práctico ritual donde se re-funda el dominio hegemóni-
co de los poderes del Estado y la Iglesia, como un locus epistémi-
co de enunciación de dichas hegemonías con una fuerte impronta 
colonial. El dispositivo Tinkunaco normaliza la producción de las 
diferencias coloniales como diferencias culturales construidas por 
el discurso histórico de las elites morales riojanas, y oblitera toda 
posibilidad de reconocimiento de la politicidad de las etnicidades 
indígenas contemporáneas que cohabitan el tiempo espacio de la 
“comunidad de fe” riojana. 



184Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Aportes para una discusión 
acerca de la avanzada neoextractivista 
en los territorios sacrificados 

Los primeros antecedentes de las investigaciones etnográficas 
que se propusieron describir los procesos de organización y de-
manda indígena en San Juan, en particular en el caso warpe, utili-
zaron teorías antropológicas conocidas desde los años 70 del siglo 
pasado. Como aquella  que proponía hablar de procesos de etnogé-
nesis para referirse a un proceso de creciente visibilidad indígena 
en el terreno público, en el que confluyó, sobre todo en la década 
de 1990, el retroceso del Estado como garante de bienestar de la 
población (Escolar, 2005, 2007). Este proceso de ausencia o retro-
ceso estatal, que abría coadyuvado hacia esta época en los procesos 
organizativos de las nuevas Comunidades Indígenas Warpes, espe-
cialmente en los Departamentos de Lavalle, en Mendoza; en Sar-
miento y 25 de Mayo, en San Juan, fue caracterizado especialmente 
a partir de la presencia de nuevas modalidades de desregulación 
de la propiedad de tierras consideradas fiscales en favor de capi-
tales privados para desgravar impuestos en zonas rurales (Escolar, 
2007; Ros Segura, 2013). 

El avance de los diferimientos impositivos fue una de las for-
mas que adquirió la transformación paulatina al modelo sociote-
rritorial desarrollista exportador en las últimas tres décadas en los 
territorios en estas provincias, pero sin dudas no ha sido el único. 
Las concesiones de pedimentos mineros se incrementaron en este 
período luego de la Reforma del Código Civil en 1993, por el cual el 
estado auto-inhibió su soberanía estatal delegando la explotación 
de metales y minerales en manos de capitales privados (Rodríguez 
Pardo, 2011; Svampa, 2019). Este proceso de avanzada neoextrac-
tivista fue reclamando extensos territorios para la exploración mi-
nera. Pero a diferencia de las ocupaciones de tierras en manos de 



185Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

diferimientos impositivos para la instalación de monocultivos, don-
de los despojos se evidenciaron físicamente en la forma de alam-
brados, cerramientos de zonas de pastaje y tránsito comunitario, y 
violentos desalojos de familias y puesteros, la minería planificó una 
forma particular de desposesión que no fue públicamente visible 
hasta que los grandes emprendimientos mineros comenzaron sus 
obras de construcción y explotación alrededor de 2003-2006, en 
particular en Mina Veladero, Gualcamayo, el Pachón y Pascua-Lama 
en la Provincia de San Juan. 

Dicho proceso de avanzada neoextractivista minera, es decir, 
un proceso de avanzada de concesiones otorgadas y reguladas por 
el Estado Provincial a capitales privados, en su mayoría poderosos 
consorcios empresariales transnacionales nucleados en el Council 
International of Mineral and Metals87, también interpeló a las iden-
tidades indígenas de las poblaciones rurales en las que estos gigan-
tes. Esta interpelación se dio primero en las etapas de Estudios y 
Evaluaciones de Impactos Ambientales, donde se contrataron in-
vestigadores/as de diferentes disciplinas naturales, sociales y hu-
manas para obtener la aprobación de las proyecciones de sus obras 
en las diferentes etapas de sus obras. 

Así por ejemplo, la institucionalización de la minería en San Juan 
implicó un trabajo de reconocimiento y reclasificación territorial es-
tatal-empresarial, en el cual fue de suma importancia la información 
provista por las investigaciones científicas respecto a la población 
local y, en particular, en la detección de posibles reclamaciones terri-
toriales que apelen al derecho indígena. Allí jugaron un rol particular 
las teorías de extinción indígena a través de retóricas de mestizaje 
y arqueologización de las narrativas impuestas en estos estudios de 
evaluación en sus componentes socioculturales y arqueológicos. Su 
propósito es desvincular las actuales y antiguas poblaciones, una es-
trategia claramente orientada a la liberación de suelos en favor del 
avance estatal-empresarial-extractivista (Jofré, 2010; 2015).

A través un sistema de contrataciones de empresas que ter-
cerizan los servicios prestados a los gigantes transnacionales, las 
investigaciones se dieron a la tarea de buscar reconocer en sus in-

87 https://www.icmm.com/es [Sitio visitado por última vez el 20 de octubre 2020].



186Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

formes a las Comunidades y Pueblos Indígenas, incorporándolos 
como actores claves en sus desplieguen institucionales en el marco 
de la Responsabilidad Social Empresarial (RSE) apoyando, “aparen-
temente”, proyectos sociales comunitarios orientados al fortaleci-
miento de “las identidades locales”. Esto fue perfilando una “institu-
cionalidad amiga” (Jofré, 2020) que alineó los intereses de diversos 
sectores estatales, privados, e incluso eclesiásticos, en localidades 
de Jáchal, Iglesia, Calingasta (San Juan) y Guandacol (La Rioja), a 
través de este sistema del RSE. Por lo cual estas empresas transna-
cionales fueron penetrando en diferentes niveles en los entrama-
dos comunitarios, interviniéndolos y /o controlándolos a través de 
su financiamiento, monitoreo o relevamiento censal, con ayuda de 
diferentes empresas consultoras y aparatos de control tales como 
universidades y ONG. 

Esta gobernanza minera involucra Pueblos Indígenas con espe-
cial interés desde 2008, año en que el ICMM publicó una declaración 
de principios promocionada como Pueblos Indígenas y la Minería y 
que fue modificada en una nueva edición del 2011 (ICMM, 2011). 
Esta declaración de principios del mayor consorcio internacional 
minero ha sido adoptada por las corporaciones que la integran. 
Expresión de ello son las cada vez más comunes propagandas que 
integran a las poblaciones indígenas como actores importantes en 
sus requisitos ambientales, sociales y de gobernanza88, los que pro-
ponen “beneficios mutuos” para las empresas y las Comunidades 
Indígenas. Esto ha sido observado en las narrativas de las RSE des-
plegadas en poblaciones afectadas a los proyectos mineros como 
Veladero y Gualcamayo.

88 “Se espera que todos los miembros de las empresas del ICMM implementen el progra-
ma ICMM Principios Mineros como requisito básico de afiliación. Al incorporar requisitos 
amplios ambientales, sociales y de gobernanza, una validación sólida a nivel de la mina 
de las expectativas de desempeño y una garantía de credibilidad de los informes de sos-
tenibilidad corporativa, los Principios Mineros del ICMM buscan maximizar los beneficios 
para las comunidades receptoras y minimizar los impactos negativos para gestionar de 
manera efectiva los desafíos a los que se enfrenta la sociedad”. Sitio oficial ICMM. Dispo-
nible en https://www.icmm.com/es/miembros-del-icmm/principios-mineros/declara-
ciones-de-posicion/los-pueblos-indigenas-y-la-mineria [Sitio visitado por última vez el 
30 de octubre 2020].



187Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

En 2017, Mario Hernández, Vicepresidente de Minas Argenti-
nas participó en la Convención de la Asociación de Prospectores y 
Desarrolladores de Canadá (PDAC), la feria minera más importante 
del mundo, con una exposición que ofrecía un análisis del trabajo 
social y comunitario que esta minera realiza con la Comunidad In-
dígena de Guandacol (COINGUA). El tema fue expuesto en el panel 
“La industria minera y las Comunidades Indígenas: experiencias ca-
nadienses e internacionales”:

Minas Argentinas comenzó a trabajar con COINGUA desde antes 
de iniciar las tareas de construcción de Gualcamayo. El trabajo de 
integración social con la comunidad indígena de Guandacol fue 
posible gracias al liderazgo de su cacique, Aida Quicha Campillay, 
y su actual jefe, Florencio Páez, quienes estuvieron abiertos al 
diálogo y dispuestos informarse y a participar activamente en los 
programas de desarrollo comunitario que propuso la compañía 
para las instituciones de Guandacol, la comunidad más cercana a 
la mina Gualcamayo.
Entre otras cosas, COINGUA desarrolló mediante el Seminario de 
Alianzas (unos de los programas sociales de Minas Argentinas) un 
taller textil para la fabricación de mantelería y sábanas que luego 
comercializa con empresas de hotelería que prestan servicio a la 
minería y también al sector turístico.
También incrementó la fabricación de artesanías donde reflejan 
su historia cultural utilizando telares para obtener mantas y obje-
tos para el hogar de manera no industrial y utilizando colorantes 
orgánicos de origen vegetal. Un proyecto de fabricación de pre-
moldeados de hormigón también fue parte de lo asignado por este 
programa de generación de oportunidades laborales y de desarro-
llo económico.
La relación entre la empresa minera y COINGUA se basó en un diá-
logo transparente que incluyó frecuentes charlas sobre minería y 
las características del proyecto, visitas al yacimiento, tanto duran-
te su construcción como cuando comenzó la etapa de producción, 
y la participación activa en los monitoreos ambientales con inter-
vención ciudadana, entre otras cosas [...] Para nosotros es un gran 
orgullo poder contar en este feria cómo trabajamos desde Gual-
camayo con las comunidades cercanas a nuestro yacimiento. Y lo 
hacemos con la alegría de saber que COINGUA no es solo nuestro 
vecino, sino, fundamentalmente, una institución amiga y nuestro 
aliado estratégico para garantizar que Gualcamayo se desarrolle 
de manera armónica con las comunidades próximas al emprendi-



188Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

miento”, sostuvo Mario Hernández, Vicepresidente de Minas Ar-
gentinas S.A. (Huella Minera, 09 de marzo 2017) 89

Julieta Godfrid (2018) explica que al desplegar sus políticas de 
RSE, las empresas mineras identifican en sus planificaciones gru-
pos específicos de interés90 para focalizar sus políticas de inter-
vención territorial, posicionándose discursivamente como “buenos 
vecinos”, e incluso, a veces, como parte de una “gran familia”, inten-
tando opacar las asimetrías de poder existentes entre la empresa 
y las comunidades locales. De este modo, las empresas crean sus 
“propias comunidades” a medida de sus intereses, edificando una 
institucionalidad amiga que le permite ganar licencia social, pro-
teger sus “inversiones” económicas y extender la vida del proyecto 
extractivista en el lugar. Localmente estos beneficios otorgados por 
la empresa son entendidos como parte de un esquema de compen-
saciones por los daños que ocasiona la actividad minera, o por las 
comodities que se extraen y exportan del lugar, esto en un contexto 
de extrema vulnerabilidad económica y una falta generalizada de 
acceso a información, créditos y recursos (ídem). 

Las políticas de RSE y el pago de las regalías mineras en los de-
partamentos de la Provincia de San Juan se fueron transformando 
en la principal herramienta de avance sobre comunidades rurales, 
con y sin población indígena, y particularmente sobre las Comu-
nidades Indígenas organizadas en contextos de precarización la-
boral, ausencia de infraestructura caminera, acceso a la salud, a la 
educación, etc. Estas poblaciones se convierten en el objetivo de 
estas políticas mineras en el marco del discurso de la gobernanza 
financiera, en cuyo centro se encuentran las retóricas del desarrollo 
sustentable91 promovidas por las propias Naciones Unidas, y sus 

89 “En PDAC, Gualcamayo mostró cómo trabaja con comunidades originarias”, Huella Minera, 
nota del 9 de marzo 2017. http://huellaminera.com/2017/03/pdac-gualcamayo-mostro-tra-
baja-comunidades-originarias/ [Sitio visitado por última vez el 10 de febrero de 2020].

90 “Para el caso de Veladero, los grupos de interés definidos por la empresa Barrick Gold 
son: las comunidades, los empleados, la Iglesia Católica, los medios de comunicación, los 
parques nacionales, los proveedores locales, la salud pública, el sector agrícola de Jáchal 
e Iglesia, el sector político y el turismo del departamento Iglesia” (Reporte de sostenibili-
dad argentina, Barrick Gold, 2011: 31, citado en Godfrid, 2018, p. 211).

91 Objetivos del Desarrollo Sostenible, Agenda 2030 UNESOC, sitio oficial. http://www.
unescoetxea.org/base/lan-arloak.php?id_atala=16&id_azpiatala=13155&hizk=es Con-
sultado enero 2020.



189Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

órganos especializados como la UNESCO, y donde dichas empresas 
consorcios empresariales extractivistas también participan finan-
ciando iniciativas humanitarias y patrimoniales (Jofré, 2020). 

Frente a esta situación, las Asambleas Socioambientales comba-
ten las RSE y denuncian estas formas de coerción y licenciamiento 
social neoextractivista (Asamblea Jáchal No se Toca, 2017), a ve-
ces cuestionando la posición de los liderazgos indígenas en estas 
Comunidades Indígenas aparentemente “colaborativas” con las 
corporaciones mineras y el “mineral-Estado” (Arancibia, 2011). No 
obstante, las asambleas también re-construyen sus narrativas de 
autonomía en clave étnica indígena. Así por ejemplo, en Jáchal, las 
movilizaciones contra la minería y los procesos de nominalización 
emprendidos por asambleas, como la de Jáchal No se Toca, propi-
ciaron nuevos pisos de enunciación de personas y familias que se 
posicionan ahora en el discurso público como “descendientes de 
indígenas capayanes”. Esto fue acercando también a las asambleas 
a otras prácticas sociales que integraron con más frecuencia cere-
monias rituales en agradecimiento al río y la tierra en lugares de 
memoria indígena como es Pachimoco, a orillas del río Jáchal.

Desde un enfoque histórico antropológico no es de extrañar que 
las luchas sociales del presente encarnen viejas reivindicaciones 
territoriales que urden en la memoria de las poblaciones locales. 
La recuperación del término “yarco” por parte de la Asamblea de 
Jáchal No se Toca; eufemismo empleado desde el siglo XVIII para 
designar al componente indio y bárbaro de la población nativa en 
la provincia de San Juan, encarna una histórica dicotomía entre ci-
vilización y barbarie perfectamente caracterizada por Domingo F. 
Sarmiento (1845) en la conocida obra Facundo.92 En este mismo 
sentido, la Amablea Riojana Capital también reafirma la identifi-
cación indígena a partir de un vínculo histórico con “los cacanes”. 
Ambas narrativas de aboriginalidad (Briones, 1998) producidas en 
la lucha contra el extractivismo, reinstalan, a la vez que denuncian, 
una disputa cultural histórica, en el debate por la imposición del 
modelo megaminero en San Juan y La Rioja. 

92 La elogiada novela de Margarita Mugnos de Escudero (1957), la “La Maestrita de los Yar-
cos”, retrata hábilmente estas disputas del orden cultural en Jáchal.



190Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Jáchal es más que un nombre... decir Jáchal es decir cerro, tierra, río 
sobreviviente, jarilla, chañar y algarrobo, y gente, gente yarca em-
pecinada en sobrevivir como el río tenaz y tozudo. Yarco es nuestro 
apellido telúrico, heredado de nuestros antepasados capayanes y 
yacampis... ser yarco, para todo jachallero, es motivo de orgullo... 
Alguna vez nos construyeron represas para 26 garantizar el agua 
en nuestras tierras, pero no nos hicieron los canales... nos hicieron 
un Hotel en la Ciénaga pero no permitieron que se abra, nos cons-
truyeron la red de gas pero nunca la conectaron, nos destruyeron 
la plaza histórica y nos construyeron una plaza con un piso llanea-
do de molde. Estamos todavía pagando una línea eléctrica pero no 
está todavía a nuestra disposición. Nos declararon ciudad históri-
ca, pero nos van bajando uno a uno nuestros monumentos históri-
cos. Nos hicieron un matadero nuevo pero se les cae a pedazos, no 
sirve! no funciona! Nos mintieron sistemáticamente y sistemática-
mente nos quebraron la economía regional y nos quieren quebrar 
la dignidad. Nos impusieron una política extractivista como única 
salvación y hoy estamos viendo que no lo era, es todo lo contrario! 
Es devastación y es saqueo. En definitiva, hoy tenemos derecho a 
pensar que todo estaba direccionado, que nos señalaron como te-
rritorio sacrificable. Pero acá estamos, al filo de la historia, o tal 
vez en la bisagra misma de nuestra existencia, pero con la firme 
decisión de seguir sobreviviendo, tenaz y tozudamente, erguidos 
y con la dignidad intacta. Hoy venimos a levantar nuestra voz que 
no tiene tonada, tiene vidala, y que puede transformarse también 
en zonda y en puño cerrado porque viene desde el mismo fondo 
de la tierra! ¡Hoy decimos somos un pueblo libre y hemos decidido 
resistir a la condena... Quien quiera oir que oiga y sino que pase a 
la historia negra de los traidores! ¡Viva Jachal!. 
Fragmento del “Manifiesto Jachallero” (Asamblea de Jáchal No 
se Toca, Manifestación del 24 septiembre de 2015, desgravación 
propia). 

Celebramos ser hijas, hijos e hijes cacanes de la madre Tierra. 
Como cada 20 de mayo, donde oficialmente se impuso el aniversa-
rio de la fundación de la ciudad de La Rioja, desde nuestro espa-
cio de militancia política creemos que es un día para reflexionar 
sobre el genocidio que da origen a nuestra provincia. Esta fecha 
nos debe permitir pensar cómo fue la fundación de nuestra pro-
vincia más allá del relato de patriotismo de los gobiernos y del 
relato “evangelizador” de la Iglesia, en la figura de San Francisco 
Solano. Relatos que invisibilizan y barbarizan la cultura maravi-
llosa de nuestros pueblos cacanes, y sobre todo el genocidio al 



191Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

que fueron sometidos, no solo en esta región sino en todo el con-
tinente. Pensar que la Historia oficial ha negado y sigue negando 
estos hechos y se enseña en las escuelas la mentira, colonizando 
las subjetividades de toda la población que es formada en el des-
precio a “lo indígena” como si fuesen piezas de museo de lo que 
ya no existe, del pasado salvaje. Pero si miramos y escuchamos 
con atención nuestros rostros, nuestros chuy, tuy, chaya, chuschas, 
ulpisha, chuschín, nos damos cuentas que la sangre indígena no 
es pasado, es presente en nuestras venas. Llevamos 429 años de 
conquista colonialista de éstos territorios, cinco siglos del mismo 
modelo de desarrollo extractivista, saqueador, corrupto y conta-
minante con distintos ropajes, pero con la misma codicia del oro y 
otras “riquezas” como el uranio o el litio. Tenemos la plena cons-
ciencia de que en toda nuestra Abya Yala (América) se repite, des-
de hace más de quinientos años la misma fórmula de “desarrollo” 
capitalista-colonial-patriarcal que amenaza nuestra subsistencia 
al devastar los cerros, el agua y la biodiversidad, los cuerpos y hoy 
mostrándonos su capacidad inminente de aniquilar la vida del 
planeta. En tiempos de pandemia y cuarentena es necesario recor-
dar y reivindicar, como hemos hecho tantos años desde nuestras 
Asambleas, que este 20 de mayo es día de luchar para lxs que vol-
vimos a la consciencia de que la tierra es nuestra madre y también 
para seguir encontrándonos y construyendo espacios colectivos 
de lucha creativos, autogestivos, de esperanzas y sueños. [...] Este 
20 de mayo si vamos a celebrar ser hijas e hijos de la tierra y no 
será con fuegos artificiales que son más espejitos de colores de la 
colonialidad capitalista-patriarcal. Vamos a festejar la consciencia 
y el amor que renueva nuestra dignidad, por la vida humana y no 
humana la lucha sigue, se alimenta, crece, se fortalece comunita-
riamente y en el orgullo de saber que dejaremos a nuestrxs nietxs 
una tierra maravillosa! 
(Asamblea Riojana Capital, 20 de mayo 2020)93.

93 https://www.facebook.com/asamblea.riojanacapital/posts/1580570615434283. Sitio 
Facebook oficial de la Asamblea Riojana Capital [Sitio consultado por última vez en 
junio de 2020].



192Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

A modo de cierre provisorio

Como hemos intentado mostrar en este capítulo, la conforma-
ción de una comunidad significa, ante todo, el desafío de “volver 
a ser comunidad”, a pesar de la historia de genocidio y a pesar del 
presente político social que premia el individualismo corporati-
vo neoliberal de la propiedad privada y extensión de soberanías 
estatales-capitalistas- financieras-patriarcales a todo espacio de 
reproducción de la vida. En este escenario, la recuperación de los 
lazos colectivos en espacios territoriales -no necesariamente de 
residencia común- se convierte en un proyecto de vida posible, e 
imperioso en los territorios de sacrificio como cantera extractiva 
de comodities -minerales, metales, hidrocarburos, soja, etc.- para 
la reproducción acelerada a través de la acumulación por despo-
sesión (Harvey 2005). 

A partir de este escenario nos propusimos reflexionar acerca 
de las relaciones que están siendo, en clave del ser-en-común (Es-
pósito, 2003) entre los procesos de formación de etnicidades y co-
munalización indígena y asamblearios, dentro de configuraciones 
específicas de formaciones históricas de alteridad y producción de 
la diferencia, tanto en San Juan como en La Rioja, pero en el contex-
to de la actual avanza estatal-empresarial-patriarcal representada 
por el neoextractivismo de la minería a gran escala, o megaminería, 
en estos territorios de sacrificio.

Estas reflexiones etnográficas cobran importancia a partir de la 
ausencia de investigaciones que documenten la relación que exis-
te entre estos procesos referidos a las formaciones de identidades 
étnicas en coyunturas de conflicto neoextractivista en ambas pro-
vincias. Es decir, en escenarios sociales donde la interpelación esta-
tal debe ser comprendida como parte de una avanzada empresarial 
de corporaciones multinacionales con una fuerte injerencia en las 
estrategias políticas de gubernamentalidad estatal y gobernanza 



193Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

global desplegadas a nivel local, y donde la violencia y el despojo 
se expresan, por ejemplo, en la grave afectación de cuerpos y terri-
torios.

No puede tampoco desconocerse que la modernidad y sus for-
mas de control biopolítico (Foucault, 2007) son también constitu-
tivas de las demandas indígenas, y de los formatos de comunidad 
sobre los que se juega la política estatal indígena. Esto es así por-
que estas demandas y procesos organizativos son producidos en 
juegos de interpelación estatal. Como lo afirmó Bhabha (2002), la 
identidad es una interrogación, y la nación moderna es la mayor 
interpeladora. Sin embargo, esto no significa que toda demanda in-
dígena sea solo eso, una construcción de la modernidad estatal. En 
tal sentido, y desde un punto de visto teórico poscolonial entende-
mos que la demandas indígenas y de las disidencias representadas 
en las Asambleas Socioambientales reconfiguran los límites de la 
modernidad haciendo posible la coexistencia de mundos alternos, 
pero mutuamente constituidos en relaciones de conflictividad la-
tente, y que merecen una particular reflexión para la comprensión 
de los vínculos entre movimientos sociales y Pueblos Indígenas.

A partir de aquella crítica ontológica a la comunidad como esta-
bilidad inteligible o equivalencia de una identidad, cultura, etnici-
dad, etc., entendemos que las “nuevas Comunidades Indígenas” en 
Argentina necesitan ser comprendidas en el sentido político y so-
cial que la época demanda, y no como reductos culturales aislados, 
anacrónicos que “aparecen”, “irrumpen”, “reemergen”, “resurgen” 
después de un largo aletargamiento silencioso para venir a recla-
mar respeto a la Pachamama, Pecne Tetac, apus, y wacas. Estas vi-
siones reductoras y negadoras de los procesos de luchas indígenas, 
a su vez, evocan entelequias o categorías totalizadoras tales como 
la de “Pueblos Originarios”, las cuales clausuran las demandas indí-
genas cuando el reclamo es en nombre de la “cultura indígena que 
hay que rescatar”. Como si la cultura y la Comunidad Indígena a ella 
asociada fuese el espacio temporal del pasado, donde son enviados 
“los indios, indias e indígenas” para su olvido como resabios de un 
pasado que retorna eventualmente para decir que no ha muerto, 
pero que agoniza. 



194Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Contra esos proyectos culturalistas y reduccionistas que no 
esconden si quiera sus intereses pastoralistas y tutelares, nuestra 
reflexión etnográfica propone recuperar el sentido ontológico y 
político de las Comunidades Indígenas, y Comunidades Asamblea-
rias como formas de relacionamientos del ser-en-común (Espósito, 
2003) y en el que devienen hoy las luchas sociales en nuestros te-
rritorios de vida. Desde esta posición afirmamos que “hacer comu-
nidad en territorios de sacrificio” es una tarea contrahegemónica, 
en una coyuntura neoextractivista que apunta a vaciar de sentido la 
comunidad como forma de relacionamiento humano y no humano 
en el territorio afectado/dolido. Finalmente hemos puesto de rele-
vancia algunos aspectos relativos a las relaciones que están siendo 
entre las Comunidades Indígenas y Asamblearias que cohabitan los 
territorios de sacrificio, donde la mirada extractiva rapiñadora de la 
naturaleza -entendida como exterioridad a colonizar- también ex-
purga e interpela a las formaciones de otredad (Segato, 2016) que 
se configuran en estas nuevas comunidades. Allí, y de este modo, el 
ser-en-común comprende también el reconocimiento de las heri-
das coloniales (Anzaldúa, 2016) de los cuerpos y territorios agre-
didos por la avanzada moderno-colonial-extractivista y patriarcal 
representada en el modelo socioterritorial neoextractivista.



195Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

Agradecimientos

Este artículo fue realizado en el marco del Proyecto de Investi-
gación (2019-2021): Etnografía de los procesos de organización y 
demanda indígena en La Rioja (Siglos XX y XXI), dirigido por la Dra. 
I. Carina Jofré, avalado y financiado por la Secretaria de Ciencia y 
Tecnología de la Universidad Nacional de La Rioja. Resolución CI-
CYT Nº 044 del 16 de septiembre de 2019. 



196Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Referencias bibliográficas

Acosta, A. (2012). Extractivismo y Neoextractivismo: dos caras de 
una misma moneda. En Grupo permanente de trabajo sobre al-
ternativas al desarrollo (Coord.) Más allá del desarrollo (1º Ed.). 
Fundación Rosa Luxemburg - Abya Yala.

Anderson, B. [1983] (1993). Comunidades imaginadas. Reflexión 
sobre el origen y la difusión del nacionalismo. Fondo de Cultura 
Económica. 

Anzaldúa, G. (2016). Borderlands / La Frontera. La nueva mestiza, 
(Trad. Carmen Valle). Capitán Swing Libros.

Arancibia, M. (2011). San Juan, Gioja y el Mineral Estado. Ediciones 
de Autor - I-GEN.

Asamblea Jáchal No Se Toca. (2017). Librarnos del mal. RevIISE, 
10 (10), pp. 321-322. http://www.ojs.unsj.edu.ar/index.php/
reviise/article/view/201 [Sitio visitado por última vez el 1 de 
octubre 2020].

Asamblea Sanjuanina contra la contaminación y el saqueo. (2017). 
Los tristes fundamentos de nuestra alegre rebeldía. RevIISE, 
10 (10), pp. 317-319. http://www.ojs.unsj.edu.ar/index.php/
reviise/article/view/199 [Sitio visitado por última vez el 1 de 
octubre 2020].

Bhabha, H. (2002). El lugar de la cultura. Manantial.
Boixadós, R. (2011). El fin de las guerras calchaquíes. La desnatu-

ralización de la nación yocavil a La Rioja 1667. Corpus. Archivos 
virtuales de la alteridad americana, 1, pp. 1-16.

Boixadós, R. y Larisgoitía, M. C. (2020). Archivos y (des)memorias 
indígenas en La Rioja (Argentina). Consideraciones a partir de 
experiencias de trabajo sobre el pasado y el presente. Corpus. 
Archivos virtuales de la alteridad americana, 10 (1), pp. 1-20. ht-
tps://doi.org/10.4000/corpusarchivos.3707 [Sitio visitado por 
última vez el 1 de octubre 2020].



197Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

Briones, C. (1998) La alteridad del “Cuarto Mundo”. Una deconstrucción 
antropológica de la diferencia. Ediciones del Sol.

Brow, J. (1990). Notes on Community, Hegemony and Uses of the 
Past. Anthropological Quarterly, 63 (I), pp. 1-6.

Cano, V. (2010). Del don a la ingratitud: vida, comunidad e inmuni-
dad en Roberto Esposito y Nietzsche. Contrastes. Revista Inter-
nacional de Filosofía, Vol. XV, pp. 85-103. 

Carrasco, M. y Briones, C. (1996). La tierra que nos quitaron. Do-
cumento IWGIA Nº18. https://www.iwgia.org/images/publi-
cations//0360_18_Tierra_que_nos_quitaron.pdf [Sitio visitado 
por última vez el 1 de octubre 2020].

Carrasco, M. (2000). Los derechos de los pueblos indígenas en Argen-
tina. IWGIA - Vinciguerra. 

Chatterjee, P. (2004). A Nação em tempo heterogêneo. En Colonialis
mo, Modernidade e Política. EdUFBa.

de la Cadena, M. (2010). “Indigenous Cosmopolitics in the Andes: 
Conceptual Reflections beyond ‘Politics’”. Cultural Anthropo-
logy 25 (2), pp. 334-370. https://doi.org/10.1111/j.1548-
1360.2010.01061.x [Sitio visitado por última vez el 1 de octu-
bre 2020].

de la Fuente, A. 2007. Los hijos del Facundo. Caudillos y montoneras 
en la provincia de La Rioja durante el proceso de formación del 
Estado Nacional argentino (1853-1870). Prometeo. 

Escolar, D. (2005). El “estado de malestar.” Movimientos indígenas 
y procesos de desincorporación en la Argentina: el caso Huarpe. 
En C. Briones (Ed.) Cartografías Argentinas. Políticas indigeni-
stas y formaciones provinciales de alteridad (pp. 45-77). Antro-
pofagia.

Escolar, D. (2007). Los dones étnicos de la Nación. Identidades Huar-
pes y modos de producción de soberanía en Argentina. Prometeo.

Espósito, R. (2003). Communitas. Origen y destino de la comunidad, 
(Trad. C. R. Molinari Maratto). Amorrortu.

Federici, S. (2011). Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación 
originaria. Tinta Limón - Traficantes de Sueños.



198Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Foucault, M. (2007). Nacimiento de la Biopolítica. Fondo de Cultura 
Económica.

Gago, V. (2019). La potencia feminista. O el deseo de cambiarlo todo. 
Traficantes de Sueños. 

Galindo, M. (2020). Feminismo urgente. ¡A despatriarcar! La vaca 
Editora.

Gasetúa, F. (2020) De la reacción de defensa a la organización de 
los movimientos asamblearios socioambientales y los nuevos 
horizontes de sentidos en Argentina a principios del siglo XX. 
En Territorio e Innovación: Actas del 2º Congreso Internacional 
del Gran Chaco Americano. Bellas Alas Editorial.

Godfrid, J. (2018). La implementación de iniciativas de responsa-
bilidad empresarial social empresaria en el sector minero. Un 
estudio a partir de los casos Alumbrera y Veladero. En L. Álva
rez Huwiler y J. Godfrid (Comp.), Megamineria en América Lati-
na. Estados, empresas transnacionales y conflictos socio-ambien-
tales (pp. 199-251). Universidad Nacional de Quilmes.

Gonzalez, J.V. (1914). Mis montañas (3º Ed.). Librería la Facultad - 
Juan Roldan. 

Gudynas, E, (2009). Diez tesis urgentes sobre el nuevo extractivi-
smo. Contextos y demandas bajo el progresismo sudamericano 
actual. En J. Schuldt, A. Acosta, A. Barandiarán, A. Bebbington, 
M. Folchi, A. Alayza y E. Gudynas, Extractivismo, política y socie-
dad (pp. 187-225). Centro Andino de Acción Popular (CAAP) - 
Centro Latinoamericano de Ecología Social (CLAES).

Haraway, D. [1991] (1995). Ciencia, cybors y mujeres. La reinvención 
de la naturaleza. Cátedra.

Haraway, D. (2021). Conocimientos situados: La cuestión científica 
en el feminismo y el privilegio de la perspectiva parcial (1988). 
En D. Valdés Vargas, Cometa Stange, P., Cáceres Diaz, L y Soto-
mayor Van Rysseghem, S. (Ed.), Lastesis. Antología Feminista. 
(pp. 27-63). Debate. 

Harvey, D. (2005). El “nuevo” imperialismo: acumulación por despose-
sión. En L. Pantich y C. Leys (Ed.), El Nuevo desafío Imperial, (pp. 
99-129). Merlin Press - CLACSO. https://socialistregister.com [Si-
tio visitado por última vez el 1 de octubre 2020].



199Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

Harvey, D. (2014) [Trad. J. M. Madariaga] Diecisiete contradicciones 
del capital y el fin del neoliberalismo. Traficantes de Sueños - Ins
tituto de Altos Estudios Nacionales del Ecuador.

Iezzi, L. E. (2011). Minería aurífera a cielo abierto en Argentina. El 
caso del emprendimiento Veladero, provincia de San Juan [Tra-
bajo final de grado]. Universidad Nacional de La Plata. Facultad 
de Humanidades y Ciencias de la Educación. http://www.fuentes
memoria.fahce.unlp.edu.ar/tesis/te.423/te.423.pdf [Sitio visita-
do por última vez el 1 de octubre 2020].

International Council on Mining and Metals (ICMM) (2011). Guía de 
Buenas Prácticas: Los Pueblos Indígenas y la Minería (2º Ed.). 

Isla, A. (2002). Los usos políticos de la identidad. Criollos indígenas y 
Estado. Editorial de las Ciencias.

Jofré, I.C. (2013). Los pájaros nocturnos de la Historia. Una arqueo-
logía indígena de los capayanes del Norte de la Provincia de San 
Juan [Tesis doctoral]. Universidad Nacional de Catamarca. 

Jofré, I. C., Galimberti, M. y Biasatti, S. (2010). Contra-informe de los 
estudios y evaluaciones de impactos arqueológicos de proyec-
tos mega-mineros ubicados en el Departamento Iglesia, Pro-
vincia de San Juan, República Argentina. En I. C, Jofré (Coord.), 
El regreso de los muertos y las promesas del oro: Patrimonio ar-
queológico en Conflicto (pp. 207-241). Encuentro Grupo Editor 
- Editorial Brujas.

Jofré, I. C. (Coord.). (2014). Memorias del útero. Conversaciones con el 
amta warpe Paz Argentina Quiroga. Edición de autor.

Jofré, I. C. (2015). Mega-mining, Contract Archaeology, and Local 
Responses to The Global Order in Argentina. International Jour-
nal of Historical Archaeology, Special Issue on Contract Archaeo
logy, 19 (4), pp. 764-774. 

Jofré, I. C. (2019). ¿Por qué pena el mineral? Teorías mestizas fron-
terizas y ontologías de lo real con relación al extractivismo mi-
nero en San Juan, Argentina. Antípoda. Revista de Antropología y 
Arqueología, 37, pp. 75-94. 



200Cartografía de conflictos 
en territorios indígenas del Cuyum

Jofré, I. C. (2020). Los caminos de servidumbre megaminera y nar-
rativas del despojo en los procesos de patrimonializacion neoex-
tractivistas del Qhapac Ñan. En I. C. Jofré y C. Gnecco (Ed.), Polític-
as patrimoniales, procesos de violencia y despojo en Latinoamérica 
[en prensa]. Universidad Nacional del Centro de Buenos Aires 

Lugones, M. (2011). Hacia un feminismo descolonial. La manzana 
de la discordia, 2 (6), pp. 105-119. 

Luna, J. (2020). No hay encuentro sin cultura sinodal. En L. Santan-
gelo Carrizo (Ed.), Tinkunaco de ideas: sintiendo y pensando en 
pandemia (pp. 105-108). Argentina y Yo Editores.

Mies, M., Bennholdt-Thommsen, V. y von Werlhof, C. (1988). Wo-
men: the last colony. Zed Books. 

Lugones, M. (2021). Peregrinajes. Teorizar una coalición contra 
múltiples opresiones. Ediciones del Signo.

Mignolo, W. (2003). Historias locales / diseños globales. Colonialidad, 
conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo. Akal.

Nancy, J. L. (2000). La comunidad inoperante. LOM - Universidad 
ARCIS.

Nancy, J. L. (2003). Conloquium. En Communitas. Origen y destino de 
la comunidad (p. 12). Amorrortu.

Ponce. J. (2009). El Tinkunaco ¿Encuentro o encontronazo? Nexo 
Grupo Editor.

Rivera Cusicanqui, S. (2018). Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos de-
sde un presente en crisis. Tinta Limón.

Robledo, V. H. (2015). La Rioja Indígena (2º Ed.). Nexo Grupo Editor.
Rodríguez Pardo, J. (2011). Vienen por el oro. Viene por todo. Las 

invasiones mineras 500 años después (2º Ed.). Ciccus.
Ros Segura, V. (2013). Ser huarpes en el siglo XXI: la construcción de 

su territorialidad y políticas sociales. RevIISE, 5 (5), pp. 93-112.
Saidel, M. L. (2013). Ontologías de lo común en el pensamiento de 

Giorgio Agamben y Roberto Espósito: entre ética y política. Ise-
goría, 49, pp. 439-457

Saidel, M. L. (2015). Consideraciones sobre lo común en las reflexio-
nes de Esposito, Agamben, y Hardt y Negri. Revista Internacio-
nal de Comunicación y Desarrollo, 1, pp. 99-115.



201Hacer comunidad en territorios de sacrificio
Ivana Carina Jofré y Flavia Erica Gasetúa

Santangelo Carrizo, L. (2020). Tinkunaco de ideas: sintiendo y pen-
sando en pandemia. 1a edición especial. Argentina y Yo Editores.

Sarmiento, D. F. (1845). Facundo o civilización y barbarie en las 
pampas Argentinas.

Segato, R. L. (2007). Identidades políticas/Alteridades históricas: 
una crítica a las certezas del pluralismo global. En La Nación 
y sus otros. Raza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos de 
políticas de la identidad (pp. 37-69). Prometeo.

Segato, R. L. (2014).El sexo y la norma: Frente estatal, patriarcado, 
desposesión, colonidad. Revista Estudos Feministas, 22 (2), pp. 
593-616.

Silva, M. P. (2018). Las mujeres del Cordón del Famatina. RevIISE, 
10 (10), pp. 323-325. http://www.ojs.unsj.edu.ar/index.php/
reviise/article/view/202 [Sitio visitado por última vez el 1 de 
octubre 2020].

Svampa, M. (2010). Movimientos Sociales, matrices sociopolíticas y 
nuevos escenarios en América Latina. Working Papers (pp. 1-26). 
Universität Kassel.

Svampa, M. (2012). Consenso de los commodities, giro ecoterrito-
rial y pensamiento crítico en América Latina. OSAL, XIII (32), 
pp. 15-38.

Svampa, M. (2013). Consenso de los commodities y lenguajes de 
valoración en América Latina. Revista Nueva sociedad, 244, pp. 
30-46.

Svampa, M. (2019). Las fronteras del neoextractivismo en América 
Latina. Conflictos socioambientales, giro ecoterritorial, y nuevas 
dependencias. Bielefeld University Press.

Verdaguer. J. A. (1931). Historia eclesiástica de Cuyo. Tomo I. Premia-
ta Scuola tipográfica salesiana. 

Wagner, L. (2016). Conflictos socioambientales por megaminería en 
Argentina: apuntes para una reflexión en perspectiva histórica. 
Áreas. Revista Internacional De Ciencias Sociales, 35, pp. 87-99. 
https://revistas.um.es/areas/article/view/ [Sitio visitado por 
última vez el 1 de octubre 2020].


