
COLECCIÓN 

SABERES



2022

Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires

Rector
Dr. Marcelo Aba

Secretaria Académica
Prof. Mabel Pacheco



CARINA JOFRÉ Y CRISTÓBAL GNECCO 
(EDITORES)

EDITORIAL UNICEN 

TANDIL 2022

POLÍTICAS PATRIMONIALES Y 
PROCESOS DE DESPOJO Y VIOLENCIA 

EN LATINOAMÉRICA



© 2022 – UNCPBA
Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires

Secretaría Académica. Editorial UNICEN
Pinto 399, Tandil (7000), Provincia de Buenos Aires

Tel./Fax: 0249 4422000
e–mail: c–editor@rec.unicen.edu.ar

www.editorial.unicen.edu.ar

1a edición: junio de 2022

Responsable editorial
Lic. Gerardo Tassara

Corrección 
Lic. Ramiro Tomé

Diseño de Tapa y Maquetación
Camila Colombo Viña

Camila D’Angelo

Foto de tapa
Conquista, 2020 
Curtoni, Rafael

Acrílico sobre tela (70 x 50)

Impreso por Docuprint  
Heandel L3, Garin, Buenos Aires

Tirada: 100 ejemplares
Hecho el depósito que marca la Ley 11.723

ISBN: 978-987-4901-40-8

Jofré, Carina 
   Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica / 
Carina Jofré ; Cristóbal Gnecco ; editado por Carina Jofré ; Cristóbal Gnecco. - 1a 
ed. - Tandil : Editorial UNICEN, 2022. 
   332 p. ; 24 x 17 cm. 

   ISBN 978-987-4901-40-8

   1. Antropología. 2. Política Latinoamericana. 3. Patrimonio Histórico. I. Gnecco,
Cristóbal. II. Título.  
   CDD 306.098



ÍNDICE

Introducción: sobre patrimonio, despojo y violencia
Carina Jofré, Cristóbal Gnecco	 9

seres-ancestros, cuerpos exhibidos, cuerpos exhibidos, cuerpos devueltos y 
políticas multiculturales	 21

la patrimonialización de los ancestros. relocalización por reentierro en san pedro de 
atacama
Patricia Ayala Rocabado	 23

cuando el territorio se reclama en clave cultural y la cultura en clave de derecho. 
debates sobre prácticas de conservación y exhibición de restos humanos indígenas
Carolina Crespo	 45

cuerpos, memorias y relacionalidades: reentierro de ancestros milenarios en loma 
de chapalcó (la pampa, argentina)
Rafael Curtoni, Kuyen Painé, Nazareno Serraino	 63

los enterratorios indígenas como campo de disputa. reflexiones desde la ontología 
política
Mariela Eva Rodríguez	 75

ruinas, procesos patrimoniales y avanzada ontológica moderno-colonial 
extractivista	 93

en los pliegues del patrimonio mundial: relaciones e intereses implicados en la 
patrimonialización del qhapaq ñan
Marcela Emilia Días	 95

ruinas como patrimonio
Cristóbal Gnecco	 113

dos casos de patrimonialización en la disputa por lo arqueológico
Wilhelm Londoño	 127

una crítica desencantada de los procesos de turistificación y extractivismo  
en argentina: el caso de los pueblos con encanto
Javier Pastrana, Carina Jofré, Marcela Emilia Díaz, Maai Ortiz	 147



6 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

la última frontera: colonialismos, extractivismos y patrimonio cultural en  
la amazonia peruana
Carito Tavera, Henry Tantaleán	 171

los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo en los procesos  
de patrimonializaciones neoextractivistas del qhapac ñan
Carina Jofré	 193

patrimonio y memorias diversas	 235

el qhapaq ñan, entre memoria e historia en el perú postconflicto
Sébastien Jallade	 237

minerales contemplativos, plantas compañeras y ruinas embrujadas. proezas 
de una historia local, alternativa y crítica de la minería en brasil
Loredana Ribeiro, Sarah Schimidt	 255

un fantasma en el museo: patrimonio, historia, silencio
Mario Rufer	 277

epílogo	 295

entramados territoriales y arqueología indisciplinada
Alejandro Haber, José Luis Grosso	 297



AUTORES Y AUTORAS

AYALA ROCABADO, PATRICIA. Departamento de Antropología, Universidad de Chile.
CRESPO, CAROLINA. Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Insti-

tuto Nacional de Antropología y Pensamiento Latinoamericano, Universidad de Buenos Ai-
res (Argentina).

CURTONI, RAFAEL. Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires. 
Investigaciones Arqueológicas y Paleontológicas del Cuaternario Pampeano, Consejo Nacio-
nal de Investigaciones Científicas y Técnicas (Argentina).

DÍAZ, MARCELA EMILIA. Centro de Investigaciones y Transferencia de Catamarca, 
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas. Universidad Nacional de Cata-
marca (Argentina).

GNECCO, CRISTÓBAL. Universidad del Cauca (Colombia).
GROSSO, JOSÉ LUIS. Universidad Nacional de Catamarca. Argentina.
HABER, ALEJANDRO. Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas. Uni-

versidad Nacional de Catamarca (Argentina).
JALLADE, SÉBASTIEN. Instituto Francés de Estudios Andinos (Perú).
JOFRÉ, CARINA. Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Universidad 

Nacional de San Juan, Universidad Nacional de La Rioja, Centro de Estudios e Investigaciones 
en Antropología y Arqueología. Comunidad Warpe del Territorio del Cuyum (Argentina).

LONDOÑO, WILHEM. Universidad del Magdalena (Colombia).
ORTIZ SÁNCHEZ, MAAI. Doctorado en Humanidades. Universidad Autónoma Metro-

politana, Xochimilco (México).
PAINÉ, KUYEN, también conocida como Ana María Domínguez. Pueblo Nación Ran-

quel. Consejo de Lonkos Ranqueles de La Pampa. (Argentina).
PATRANA, JAVIER. Doctorado en Ciencias Humanas, Universidad Nacional de Cata-

marca. (Argentina)
RIBEIRO, LOREDANA. Departamento de Antropología e Arqueología, Universidad Fe-

deral de Pelotas (Brasil).
RODRIGUEZ, MARIELA EVA. Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técni-

cas, Instituto de Ciencias Antropológicas, Universidad de Buenos Aires (Argentina).
RUFER, MARIO. Universidad Autónoma Metropolitana, Xochimilco (México).
SCHIMIDT, SARAH. Departamento de Antropología e Arqueología, Universidad Federal 

de Pelotas (Brasil).
SERRAINO, NAZARENO. Pueblo Nación Ranquel. Comunidad Rosa Mariqueo. Consejo 

de Lonkos Ranqueles de La Pampa (Argentina).
TANTALEÁN, HENRY. Universidad Nacional Mayor de San Marcos (Perú).
TAVERA, ANA CARITO. Universidad Nacional Mayor de San Marcos de San Marcos (Perú).





PATRIMONIO Y MEMORIAS DIVERSAS



La región de Diamantina, Minas Gerais (sudeste de Brasil), es una de las zonas de reservas 
minerales de alto potencial económico identificado, cuya extracción comenzó en los tiempos 
de la Colonia. Desde entonces, es continuamente explotada por empresas de minería (figura 
1). También desde esa época, en la región viven comunidades, muchas de origen quilombola, 
que históricamente se dedican al garimpo braçal. Éste consiste en una práctica tradicional de 
extracción mineral a pequeña escala, sin uso de máquinas o de aditivos químicos y con fuerza 
de trabajo sobretodo familiar. En esa región de Brasil, el conflicto minería/garimpo es tan 
antiguo como el encuentro de ambas prácticas extractivas, que llevan más de tres siglos de 
interacciones poco amigables. A partir de fines del siglo XVIII, una alianza entre científicos 
(sobre todo geólogos y minerólogos) y la Corona portuguesa, invirtió grandes esfuerzos en 
describir y explicar las desigualdades tecnológicas entre la minería y el garimpo, lo que resul-
tó en desventaja y exclusión del segundo. Desde entonces, la ciencia sigue siendo cómplice, 
voluntariamente o no, de los conflictos socioambientales que involucran a las comunidades 
tradicionales garimpeiras y a la minería industrial, subsidiando entendimientos y reglamenta-
ciones que marginan cada vez más las prácticas y los practicantes del garimpo braçal (Ribeiro 
2013).

Figura 1. Mapa de localización.

Buena parte del potencial de las situaciones de conflicto para generar reflexiones descolo-
niales reside en la posibilidad de entender (y aprender con) las articulaciones y movilizaciones 
que definen la resistencia de los pueblos llamados ‘colonizados’. Aquí, son principalmente 
(pero no exclusivamente) las narrativas, trayectorias y experiencias de mujeres negras de São 

MINERALES CONTEMPLATIVOS, PLANTAS COMPAÑERAS Y 
RUINAS EMBRUJADAS. PROEZAS DE UNA HISTORIA LOCAL, 
ALTERNATIVA Y CRÍTICA DE LA MINERÍA EN BRASIL

LOREDANA RIBEIRO, SARAH SCHIMIDT



256 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

João da Chapada, distrito de Diamantina, con el garimpo braçal, con la espiritualidad, con la 
minería capitalista y con el agronegocio que nos hablan sobre la forma local de comprender y 
vivir el mundo. En las interacciones garimpeiras con el mundo, buscamos los entendimientos 
compartidos a través de los cuales se resiste la colonialidad (sensu Lugones 2014), las prácticas 
ontológicas y cosmologías que pasan de mano en mano y de boca en boca, que participan de la 
producción social cotidiana de las personas y que, compartidas, permiten su reconocimiento 
a través de la comprensión de sus actos. Aquí no tratamos sobre los enfrentamientos directos, 
sino de las formas sutiles, persistentes y rutinarias, de resistencia y de existencias alternativas 
a la occidentalidad, como las que marcan la trayectoria del colectivo garimpeiro que sostiene 
esa reflexión.  

En São João da Chapada, muchas familias insisten en autoidentificarse como garimpeiras, 
a pesar de que esa forma secular de extractivismo tradicional está siendo cercenada, frenada o 
en algunos casos terminantemente prohibida por el Estado desde la década de 1980. Por toda 
la región, es común que pequeñas comunidades rurales tengan su sustento organizado a par-
tir de actividades estacionales de cultivo y de garimpo braçal, junto con actividades cotidianas 
de recolección que incluyen un sinnúmero de ítems relacionados a cuidados del cuerpo y de 
la espiritualidad. La recolección incluye, sobre todo, plantas para uso medicinal, para bendi-
ciones, para comer, para hacer, o para ayudar en la manutención del fuego, para la confección 
de almohadas, escobas y cestas, etc.

La búsqueda de una buena vida es una narrativa común en São João da Chapada pero 
las prácticas relacionales de las personas con los minerales y vegetales con los cuales convi-
ven, indican que ese entendimiento local de ‘buena vida’ no es compatible con la acumula-
ción material. La reciprocidad y la mutualidad en las relaciones con el resto del mundo que 
no es humano impiden la realización de la mentalidad acumuladora por encima de todo. 
Como ejemplificaremos más adelante, las asociaciones con seres sobrenaturales, diamante, 
oro, tierra, lluvia, plantas, ruinas, etc. están empapadas de evidencias que muestran que la 
abundancia garimpeira no puede suplantar el bienestar de los diferentes seres que habitan el 
mundo. También reflejan los esfuerzos invertidos para garantizar la manutención mutua de 
la existencia. La relación con el mundo basada en la mutualidad, la reciprocidad y el afecto ca-
racteriza al garimpo braçal como colectivo de entes-en-relación y lo posiciona al margen de la 
ontología occidental y de sus grandes divisiones, especialmente con el rechazo a las fronteras 
que aíslan naturaleza y cultura, objeto y sujeto. Lo que las comunidades de garimpo braçal (así 
como muchas otras comunidades tradicionales) tienen para enseñarnos actualmente es con-
siderado clave por los científicos que discuten cómo lidiar con el Antropoceno:185 reconocer 
al humano como especie entre especies interrelacionadas (Chakrabarty 2013), se consideran 
las múltiples temporalidades y espacialidades enredadas con entidades relacionales que in-
cluyen el más-que-humano, otro-que-humano, inhumano e incluso el humano como humus 
(Haraway 2015). 

185	  Antropoceno, Plantacionoceno, Capitaloceno son nombres propuestos para designar la intensidad de 
la acción humana de los últimos siglos, como fuerza geofísica capaz de cambiar los sistemas biofísicos del pla-
neta entrelazando las cronologías humanas y no humanas (Savi 2017). De acuerdo con Dipesh Chakrabarty 
(2013), la intercalación entre el tiempo humano y el tiempo de la ‘naturaleza’ torna necesario transformar el 
modo como los aprehendemos para ser capaces de pensar al ser humano como una especie entre especies. De 
modo similar, Donna Haraway (2015) defiende que para enfrentarse con el Antropoceno hay que considerar 
que ninguna especie actúa sola, que agregados de especies orgánicas y de actores abióticos hacen historia 
tanto del tipo evolutiva como también de otros tipos.



257El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

La discusión está dividida en cuatro partes. Primero, presentaremos brevemente el garim-
po braçal y su historia en la región. Después, siguiendo a los minerales y las plantas, explora-
remos algunas superposiciones de las actividades extractivas tradicionales con la cosmología 
que informan las comunidades locales. En contraposición con la minería capitalista, intenta-
remos mostrar cómo en el modo de vida garimpeiro las relaciones entre humanos y minerales, 
plantas y animales, pueden darse no sobre la base de explotación y dominación, sino a partir 
de la relacionalidad, de los intercambios y de la mutabilidad.    

En seguida, a partir de ruinas y cercas de delimitación, discutiremos cómo, desde media-
dos del siglo XIX, la reglamentación jurídica sobre el uso y la ocupación del suelo actúa en la 
contención del movimiento garimpeiro dentro de la región. Materialmente esa acción del Es-
tado opera a través del cercamiento de los terrenos antes disponibles para el garimpo y demás 
recolecciones, intensificando el proceso de reducción de acceso a las tierras de uso comunal, 
proceso de despojo ya iniciado con las compañías mineras en el siglo XIX. Hoy, contenidas 
en espacios delimitados, las ruinas y demás evidencias materiales de la introducción de la 
minería industrial en la región protagonizan historias de lugares malditos y embrujados. Las 
narrativas sobre fantasmas y cercamientos son tratadas aquí como historias creíbles y críticas 
de la explotación capitalista y los riesgos asociados a su adhesión. 

En Brasil, las comunidades de garimpo artesanal tratan, hace más de tres siglos, con legis-
lación y políticas públicas que fortalecen las bases jurídicas para reprimir y desmantelar sus 
prácticas tradicionales, contribuyendo a su marginalización social. Como discutiremos en 
la última sección del texto, entre esas acciones, algunas de las más eficaces para la represión 
y la prohibición del garimpo surgieron en Brasil después de la última dictadura, justamente 
en el momento en que el tema del patrimonio invadía la agenda de los diversos movimientos 
sociales difundidos por la sociedad civil. Desde ese contexto, el garimpo es un tema de la –y 
combatido en la– política nacional del medio ambiente, establecida por el régimen militar e 
implementada en el contexto de redemocratización del país. Sin embargo, con el crecimiento 
del campo del patrimonio, en la actualidad se ve su ingreso en las comunidades tradicionales 
del garimpo braçal, las cuales se encuentran disputando ahora su (re)valorización, al mismo 
tiempo que desenredan sus conexiones con las demás actividades de manutención cotidianas.

GARIMPO, MINERÍA CAPITALISTA Y COLONIALISMO: ACERCA DE LOS 
ORÍGENES

El poblamiento colonial de São João da Chapada se relaciona con el agotamiento de la ex-
plotación de diamantes en menores altitudes, con el descubrimiento de nuevos yacimientos 
en el área y con la introducción de conocimientos y maquinarias industriales en la minería de 
Brasil (Ribeiro 2015a). Como es común en la historia del capitalismo, durante los episodios 
de la carrera por el oro, pueblos y aldeas podían ‘brotar’ de la noche a la mañana en aquellos 
entornos con depósitos mineros prometedores y recién descubiertos. En el caso de São João 
da Chapada, el campo en cuestión fue el del Barro, hoy a 1 km del centro del poblado, aban-
donado, rodeado de ruinas y apariciones, como discutiremos más tarde. A lo largo del siglo 
XIX y desde entonces, muchas personas se trasladaron al poblado, ya fuese para trabajar en la 
minería industrial que se organizaba o para intentar suerte encontrando yacimientos locales 
por cuenta propia. 



258 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

La población de São João da Chapada es mayoritariamente negra y en gran parte descen-
diente de grupos que se asentaron –desde el siglo XVIII– en aquella área, sobre las márgenes 
menos vigiladas del territorio demarcado por la corona portuguesa para la explotación de 
diamantes en Brasil, conocida como Distrito Diamantino. De la actuación clandestina de 
personas de los muchos quilombos y pequeños poblados que se formaban entonces, surgió el 
nombre “garimpo”, derivación de “grimpeiro”, como se decía en el siglo XVIII a las personas 
que trabajaban marginalmente respecto a la regulación colonial y que huían para las “grim-
pas” (morros altos), a la menor señal de destacamentos policiales (Saint-Hilaire 2004). 

Uno de los principales sitios de origen de la población actual de São João da Chapada es 
el Quartel do Indaiá, distante 9 km de allá y considerado uno de los primeros asentamientos 
quilombolas reconocidos por el Estado en Minas Gerais. Una de las historias de fundación del 
quilombo, narrada por Anna Afonsa Pereira (79 años), cuenta que dos grupos, uno indígena y 
uno negro, encontraron al mismo tiempo un paraje apacible a la vera del río Caeté-Mirim. Las 
conversaciones entre los líderes de cada lado resultaron en el acuerdo de vivir juntas allí y unir 
las parentelas. Hasta muy recientemente, los casamientos entre las dos familias originarias, 
Almeida y Pereira eran comunes, preferentemente entre tía/o y sobrina/sobrino.

El garimpar, para esas familias, no puede ser igualado a su homónimo más conocido, para-
digmáticamente ejemplificado por el garimpo de Serra Pelada en la Amazonia brasileña. Allí 
predomina el garimpo mecanizado y capitalista que explota hombres y mujeres persiguiendo 
sueños de riqueza, que dispersa mercurio en las aguas, genera sacudidas sísmicas en las tierras 
y violencia en las personas.186 El garimpo braçal en São João da Chapada –conocido en la legis-
lación y las políticas públicas brasileñas como garimpo artesanal– no se da de modo continuo, 
sino estacional, con su cadena operativa distribuida a lo largo del año como en la agricultura, 
cuyas actividades son intercaladas con el garimpo por muchas familias. 

La dinámica del garimpo braçal es íntimamente influenciada por las estaciones del año, 
por el régimen de lluvias y por el volumen y topografía de los cursos de agua; por eso su esta-
cionalidad. Principalmente en el verano, durante la temporada de lluvias, se concentran los 
esfuerzos de beneficio de los suelos y las rocas extraídas en las temporadas secas. Con el au-
mento del volumen del agua de los ríos en el verano, no son necesarias grandes intervenciones 
para el lavado y el apure de diamantes. La organización social del garimpo braçal es sobre todo 
familiar y la división social del trabajo es principalmente por edad –ligado a la adquisición de 
habilidades de fuerza, equilibrio, coordinación motora y conocimiento práctico–, lo que per-

186	  En Brasil el garimpo es, al menos desde la segunda mitad del siglo XIX, un término genérico (y muchas 
veces peyorativo) que se refiere a cualquier forma de minería que no sea totalmente industrializada. Por 
ejemplo, Serra Pelada en la Amazonía Brasileña, ganó renombre internacional en la década de 1980 con el 
rápido y voraz crecimiento de las actividades de garimpo. La carrera por el oro durante los años de la década 
de 1980, atrajo millares de trabajadores de varias regiones de Brasil sin contactos anteriores con la extracción 
minera. Entre 1980 y 1992, cuando fue cerrado definitivamente por el Estado, se estima que casi cincuenta  
toneladas de oro fueron extraídas en Serra Pelada, por una multitud de garimpeiros que llegaba a casi a cien 
mil personas (Mathis, Brito, Brüseke 1997). Las explotaciones de oro eran principalmente semimecanizadas 
y con uso de mercurio para su purificación. Otra diferencia significativa reside en la organización social del 
trabajo, el cual se basaba en grupos de garimpeiros (exclusivamente hombres) en colaboración o sobre contra-
to con un tercero, por lo menos hasta que una demanda jurídica resultase en la liberación de la participación 
directa de mujeres en la minería (Bezerra y Ravagnani 2012). 



259El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

mite el aprendizaje de toda la cadena operativa de extracción, aunque también puede haber 
arreglos entre adultos jerarquizados por género (Ribeiro 2015b).

Como el garimpo braçal, esas familias de origen quilombola son también afroindígenas. El 
garimpo braçal reúne y actualiza técnicas y saberes de la extracción minera, que comienzan a 
ser articulados ya durante el primer siglo de la colonización del continente. Si los exploradores 
europeos de los siglos XVI y XVII poseían saberes sobre la minería y la metalurgia, los cuales 
remontaban a las experiencias romanas de extracción y purificación minera, por su parte, 
muchos de esos conocimientos estaban relacionados también con el norte de África y con la 
presencia de pueblos y conocimientos árabes en la península ibérica (Reis 2008). Ya los pri-
meros hallazgos de yacimientos de oro y diamantes en Brasil fueron hechos por expediciones 
que se beneficiaron del conocimiento indígena sobre el desplazamiento en el territorio, sobre 
los movimientos de las aguas en la tierra (arroyos, ríos, lagunas) y sobre la tierra (régimen de 
lluvias) (Holanda 1994). 

Los primeros hallazgos coloniales se dieron en lechos de arroyos y ríos, en los itinerarios 
de expediciones depredatorias para búsqueda y aprehensión de mercaderías valoradas por el 
mercado internacional que se incrementaba desde Europa: metales y piedras preciosas, ma-
dera de leña, especias, cuerpos no blancos para alimentar la esclavitud, paisajes exóticos. Las 
expediciones eran organizadas por particulares –y se conocían como “bandeiras”– o por la 
corona portuguesa –conocidas como “entradas”– y eran comúnmente guiadas por indígenas. 
Hay una vasta literatura producida por cronistas, viajantes y memorialistas que mencionan la 
presencia indígena –voluntaria, cooptada u obligada– en las expediciones de los siglos XVI al 
XVIII, sobre todo en las bandeiras. Con el tráfico de personas africanas para el trabajo escla-
vizado en la explotación del oro, vinieron otros conocimientos. Pueblos con larga tradición 
de extracción de metales como oro, cobre y hierro habitaban las regiones de África de donde 
eran originarias las personas traficadas para Brasil entre los siglos XVI y XIX (Burton 1983; 
Ribeiro y Leanza 2006; Reis 2008; Ribeiro 2013). Los orígenes y los caminos de las técnicas de 
minería organizadas en el Brasil colonial son híbridos e intermitentes.

En Diamantina, las técnicas, procedimientos, instrumentos y conocimientos del garimpo 
pueden ser rastreados hasta el siglo XVIII, tanto en la memoria y la genealogía de las familias 
locales, como en la documentación e iconografía histórica; sin hablar del propio léxico de la 
extracción minera colonia, fijado en la documentación escrita (e.g. Machado 1985; Reis 2008) 
y oralizado por practicantes del garimpo braçal que nombran objetos, técnicas y estructuras 
geológicas a partir del mismo vocabulario de los siglos XVII al XIX (Ribeiro 2013).

El siglo XVIII corresponde al auge de la explotación minera colonial de Minas Gerais. Con 
la carrera por el oro y por los diamantes que se instaló, la apropiación colonialista de saberes 
africanos e indígenas sobre el mundo mineral y natural se expresó con inaudita intensidad. 
Rápidamente, los arreglos técnicos de extracción mineral comenzaron a ser aplicados a gran 
escala, con un uso de mano de obra esclavizada que podía alcanzar contingentes, con cen-
tenas o más de un millar de personas. Al mismo tiempo en que la minería colonial se con-
solidaba sobre la dirección del Estado o de propietarios particulares con recursos (figura 2), 
pequeños grupos familiares o individuos, sobre todo personas negras, indígenas y mestizas 
esclavizadas o libres, conducían por cuenta propia otras formas de extracción que articulaban 
las mismas técnicas y conocimientos, todavía de forma bastante distinta en escala y modo de 
operación, conocida como garimpo braçal. Éste aglutina prácticas materiales-sociales que se 
oponen a la propia minería colonial donde se originó. Esa forma de trabajo no es dominada 
por las normas capitalistas de optimización del tiempo y aumento de la producción por enci-



260 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

ma de todo, por eso mismo, su permanencia es fundamental a la existencia local de colectivos 
ciertamente en interacción con, e influenciados por, la occidentalidad, pero que no pueden 
ser entendidos como modernos y capitalistas. El garimpo braçal es un efecto de la explotación 
colonial capitalista sobre técnicas, instrumentos, conocimientos y cuerpos no blancos. Es, por 
así decir, un hijo bastardo del Estado colonial, uno que el patriarca intenta controlar, prohibir, 
exterminar hace siglos. Pero el garimpo braçal es también una evidencia (material, simbólica, 
discursiva) de la capacidad de los cuerpos “colonizados” para transformarse, (re)adaptarse 
y seguir existiendo; articulando elementos (cosas, técnicas, costumbres, creencias) traídos/
impuestos por la colonización en formas de conocer y existir que siguen siendo diferentes, 
no modernas y no capitalistas; confirmando con su resistencia, la falencia de los discursos de 
colonización, en cuanto hecho acabado y de inexorabilidad del capitalismo. Como se discute 
a continuación, las relaciones que las personas garimpeiras establecen con el diamante, con el 
oro y con las ruinas de la minería industrial indican que el garimpo braçal como práctica fa-
miliar (cada vez menor) no es capitalista, sino anticapitalista. No presupone enriquecimiento 
o lucro y acumulación de riquezas, tal como el cultivo y la recolección, sino que contribuye 
con el sustento de la familia. 

Figura 2. Explotaciones mineras coloniales en Diamantina. A la izquierda, Lapa do Mon-
teiro, 1803, anónimo (reproducción en Costa 2004). A la derecha, Extracción de Diamantes, 

acuarela de Carlos Julião, 1776 (reproducción en Moura 2000).
	

PROPICIACIÓN, MUTUALIDAD, MANUTENCIÓN. EL TERRITORIO, LOS 
ENTES Y LAS COSECHAS 

Tradicionalmente, la inmersión en el garimpo braçal y en su mundo de seres animados se 
produce desde la infancia. El trabajo familiar potencia la movilización de toda la mano de 



261El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

obra disponible. Si es necesario, la familia interina se puede concentrar en una misma acti-
vidad, con los pequeños jugando alrededor de los adultos. Mientras se juega, se aprende. El 
aprendizaje en el garimpo inicia antes de que las niñas y los niños comiencen a participar de 
las actividades extractivas, los infantes comienzan con el estar cerca, con la mera presencia en 
las áreas de garimpo. Mientras madre o padre, hermanos y hermanas mayores trabajan, los 
niños juegan, imitan, escuchan historias y consejos, aprenden música y cantos tradicionales 
(figura 3). En la medida en que adquieren fuerza y coordinación, las niñas y niños se involu-
cran más directamente en las actividades extractivas. A lo largo de la vida en el garimpo, las 
personas no aprenden ‘técnicas’ en un sentido científico abstracto y desconectado de lo social, 
sino interacciones muy específicas con todos los seres que participan del mundo y que, ade-
más, modelan sus cuerpos. Las técnicas de garimpo son conjuntos de relaciones entre los más 
heterogéneos elementos que participan de actividades extractivas (Ribeiro 2015b).

Figura 3. Área de garimpo recientemente trabajada (verano de 2016). Arriba, área de las 
cribas y lavado de grava diamantina; abajo, juguetes infantiles (pierna de muñeca y barco) 

abandonados en el suelo. (FotografiasTiagoKickhöfel).

La interlocución con mujeres que curan y hacen bendiciones en São João da Chapada ha 
mostrado la importancia de la relacionalidad persona-cosa en la práctica del garimpo braçal 
y en su régimen de normas y conductas. Ejemplo de eso es la convicción de que el garimpo 
braçal realizado con éxito es aquel que armoniza los deseos y las intenciones de la persona que 
garimpa y los deseos y las intenciones del diamante u oro. El garimpo presupone una relación 



262 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

humano-mineral en la cual el diamante y el oro pueden recusar su participación, yéndose, 
huyendo, moviéndose para otro lugar o simplemente transformándose en piedra común y 
pasando desapercibidos. 

La primera aproximación con el mineral puede ser hecha ofreciendo vínculos de paren-
tesco simbólico:

La curandera y garimpeira Maria dos Reis, a Maria Macarrão, le enseña que la abertura de los trabajos 
en el garimpo debe ser hecha con una pequeña oración donde se proclamen sus buenas intenciones 
y pureza de corazón, asegurando la conducción de los trabajos por Dios. En seguida, la garimpeira o 
garimpeiro se ofrece para cuidar del diamante, recibiéndolo como ahijado. Dios bendiga las palabras 
garimpeira y el diamante, no bautizado, acepta la oferta de amadrinamiento o apadrinamiento, deján-
dose encontrar por la trabajadora o el trabajador (basado en la narrativa de Maria dos Reis Amorim, 
82 años, enero de 2016).

El diamante también tiene su propia “familia consanguínea” o, por lo menos, vecinos 
próximos. Hay un mineral recurrente en los yacimientos diamantíferos que la geología ga-
rimpeira trata como ‘cautivo’ y la geología occidental trata como ‘satélite’. Muchas veces el 
diamante asume el color del cautivo, cuando se quiere esconder del garimpeiro. La relación 
entre ambos es muy íntima, para Maria Amorim la relación es familiar: “Usted comenzó a 
lavar, usted encontró cautivo, usted sabe que va a encontrar diamante. Ellos son hermanos. 
El cautivo viene delante del diamante. Él es guapo, igual el diamante”. En la explicación de 
Geralda de Souza, ellos son vecinos, “el cautivo y el diamante son vecinos. Cuando usted 
encuentra al cautivo, allí está el rastro del diamante... los dos son iguales, son pesados igual y 
tienen la misma forma”.

En el límite, el suceso o el fracaso de un servicio de garimpo depende del tipo de relación 
establecida entre la persona que busca el mineral y el propio mineral. Para garantizar la armo-
nización de las intenciones, en São João da Chapada las sanaciones del área del garimpo eran 
comunes, principalmente en aquellos casos de ‘mal de ojo’ o ‘quebranto’, situaciones donde la 
envidia y la maldad pueden afectar un “garimpo”. Para revertir o evitar situaciones derivadas 
de la repulsión que los minerales tienen de la ambición, de la envidia y de la maldad, son rea-
lizados procedimientos propiciatorios o de cura por las mismas personas que cuidan la salud 
y favorecen espiritualmente a los humanos –curanderas y curanderos–. Prácticas adivinato-
rias relacionadas al garimpo incluyen la interpretación de sueños y las señales de auspicios. 
Varias plantas y objetos pueden participar de los rituales de bendición, siendo posible condu-
cirlos con las palabras ciertas y con fuego: “nosotros que somos quilombolas, africanos... en 
cualquier rincón hacemos fuego, miramos la brasa y bendicemos” (Maria dos Reis Amorim, 
2016). El fuego revela el problema e indica el modo adecuado para tratarlo:

Si la camada de diamante fue identificada y su uso potencial confirmado por la presencia del cautivo 
(o rastro de diamante) y otras rocas, y aún así el lavado de grava no revela diamantes, es porque al-
guien puso mal de ojo en el sitio. El diamante cambió a piedra. Tanto que lo que se ve en el tamiz son 
principalmente cautivos: grandes, bien formados, en cantidad. Entonces usted bendice y a veces no 
necesita lavar de nuevo, allá están los diamantes. ¿Qué sucede? Usted sana y vuelve a ver el diamante 
(basado en la narrativa de Anna Afonsa Pereira, julio de 2015).  

Diamante y oro no sólo se transforman en piedra para pasar desapercibidos, también 
pueden cambiarse a otro lugar. Ellos huyen de la ambición y envidia y escogen con quien 
relacionarse:



263El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

Quien no es de la paz de Dios, quien tiene el corazón ruin, hace huir al oro. El huye de un área de 
garimpo y va para otro lugar. Si la persona es de corazón ruin, o si ella se encuentra con otra persona 
de corazón ruin, ¡él huye de nuevo! Él va huyendo, huyendo, hasta un lugar donde no haya envidia o 
ambición (basado en la narrativa de Maria dos Reis Amorim, enero de 2016).

El diamante con intención, movimiento, capacidad de contemplación y transformación 
sólo existe en una otra práctica ontológica, no eurooccidental.187 Esa relación con los minera-
les, que envuelve convencimiento, conversación y parentesco, es incompatible con la división 
dicotómica occidental moderna naturaleza/sociedad. Las alertas sobre aquellas personas “de 
corazón ruin”, frecuentes en las narrativas sobre garimpos infructíferos, encuentran paralelo 
en varias de las historias de encuentros de buenos y grandes diamantes cuyo valor de mercado 
se disolvió en intermediarios, fiestas, despilfarros, violencia, ruptura de familias y, a veces, 
hasta la muerte. Detrás de esas narrativas, parece haber la misma alarma contra excesos ma-
nifiestos en las historias de punición por pecados capitales, como la ambición, la soberbia y 
la gula (Ribeiro 2015a; Schimidt 2018). Ejemplos de esto son la historia del garimpeiro que 
invirtió en el agronegocio, llegó a tener un gran rebaño y una plantación de café, pero murió 
en la miseria, castigado por haber “entrado en otro mandamiento”; la historia de la niña cas-
tigada a comer un cuenco de gallina y una olla de arroz de una sola vez, por haber reclamado 
la pequeña porción de alimento que le correspondía;  la historia de la plaga lanzada por un 
párroco en castigo porque el pueblo hizo una procesión religiosa sin esperar su conducción. 

No se planta, no se garimpa ni se recolecta más de lo que se puede cuidar, cargar, usar o 
vender. Quien opera fuera de la reciprocidad, quien “sigue otro mandamiento”, quien quiere 
más de lo que se precisa o le corresponde, no tiene el “corazón puro” y está sujeto a castigo.188 

El desplazamiento y el tránsito son clave para la comprensión del modo de vida garim-
peiro. El movimiento del garimpo es mucho más que desplazarse de un punto al otro: tiene 
históricamente un itinerario que es propio de la explotación estacional de los yacimientos 
superficiales. En pocos meses se extrae y se prepara la capa diamantífera o aurífera para la 
purificación en la temporada de lluvias; el material es purificado y se busca entonces otro 
sitio para garimpar. La elección de los lugares depende tanto de los territorios tradicionales, 
por donde las familias habitualmente transitan y se integran con el medio, como de las eva-
luaciones del potencial diamantífero/aurífero de los terrenos. El diamante y el oro también se 
mueven, precisan ser convencidos de no desplazarse, de no cambiar de lugar. La relación de 

187	  Otro ejemplo de relación con minerales basado en la negociación con agencia no humana es el de dos 
mineros de estaño de Bolivia (Nash 1988). Con la explotación colonial de plata y estaño, la entidad ligada a los 
cerros y a las colinas para los pueblos indígenas agricultores fue asociada al demonio (europeo) de las minas 
subterráneas, entidad que controla los centros de minerales, relevando a quien le hace ofrendas y castigando 
a quien la ofende. Otro ejemplo de esto es el trabajo de Carina Jofré (2019) donde discute cómo los trabajado-
res y comunidades afectadas por la megaminería en Argentina incluyen minerales activos (que se mueven y 
penan) y fantasmas en su cosmopolítica.

188	  De hecho, investigaciones como la de June Nash (1988, 1993) y Michael Taussig (1993) muestran cómo, 
bajo una superficie de catolicismo popular, actúan ritos anteriores a la Conquista, cuyo propósito es garanti-
zar la armonía con lo sobrehumano y la sobrenaturaleza. Para Taussig, la recurrente presencia de entidades 
malévolas y de castigo en comunidades sudamericanas sometidas a la lógica del mercado resulta de la aso-
ciación nativa entre el diablo, ese personaje europeo, y el fetichismo de la mercadería. La ritualización de esa 
asociación se daría, ella misma, como elemento de resistencia y crítica al nuevo ordenamiento económico 
impuesto por el colonialismo.  



264 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

mutualidad persona-mineral precisa ser favorecida para contener el movimiento de los mine-
rales y garantizar la continuidad del movimiento humano. 

El trabajo no es contenido en un único espacio y los espacios no son clasificados por 
actividades exclusivas. Éstas incluyen, por ejemplo, garimpar donde se acampó o alguien 
vivió, acampar donde ya se lo hizo antes, acampar donde ya se vivió, vivir donde pasó el 
río, encontrar naciente donde ya fue bosque, recoger leña donde su familia ya garimpeo, o 
cortar leña en el antiguo bosque que se incendió… y durante todo eso recolectar aquello 
que ayude a garantizar la vida. Los campos tienen mandioca, porotos, calabaza, maíz, cuya 
manutención no demanda presencia diaria. Cada familia tiene los trayectos por donde ca-
mina cotidianamente en cada estación para recolectar leña o f lores ornamentales usadas 
para diversas artesanías. El movimiento es vida y la vida no reside apenas en seres orgá-
nicos. Así como con el diamante, las relaciones con los otros seres no están basadas en la 
división naturaleza/cultura que se desdobla en objeto/sujeto; por el contrario, las relaciones 
están fundadas en negociaciones que consideran las necesidades, las posibilidades y otras 
voluntades no humanas.

El constante f lujo de actividades hace que los espacios no se definan, sino que sólo sean. 
Todo puede suceder en casi todos los lugares, el movimiento de personas es constante. La 
mayor parte de las actividades de recolección suceden durante las caminatas, lo que las 
tornan más que momentos de desplazamientos entre un lugar y otro. Caminar también 
puede ser trabajar, divertirse, aprender, socializar, distraerse. Encontrar vecinos, alimañas, 
cosas, entes, percibir el clima y el paisaje, sentir los cambios superpuestos a los lugares que 
siempre serán parte de sus historias. Las rutinas son acompañadas de historias contadas y 
cantos, alertando sobre los peligros de los excesos y los riesgos de la acumulación (Schimidt 
2018).

El modo de vida garimpeiro se sustenta por la mutualidad, por la manutención de los de-
más seres y entes con quien se habita el territorio. Las reproducciones –de ganado, gallinas, 
cerdos– suceden en pequeño número, de modo que se puedan conocer individualmente, por 
nombre y temperamento la mayoría de los animales. Los campos son de un tamaño que la 
familia pueda cuidar y mantener ‘limpios’, agradando así a las plantas para que crezcan fuer-
tes y satisfechas. Son esas relaciones las que garantizan diferentes cosechas garimpeiras de 
diamantes, de plantas silvestres o cultivadas, de carne y de leche.  

LA FRAGMENTACIÓN DEL ESPACIO: CERCAMIENTO Y RUINAS 
EMBRUJADAS

La curandera Maria Eugénia de Almeida dice que “el bosque está todo vigilado”, en refe-
rencia a las restricciones de acceso para recolectar, garimpar o hasta incluso desplazarse por 
caminos antiguos. En ese tópico, los alambrados y las ruinas de la minería industrial son los 
elementos materiales que conducen la discusión sobre las relaciones de las comunidades tra-
dicionales con la occidentalidad y lo que esta trae aparejado. 

El cerco, en São João da Chapada, es un instrumento clave para el desarrollo del capitalis-
mo y la ocupación de la vida, impidiendo la circulación no sólo de las personas, sino también 
de muchos otros seres. Él impide la libre interacción y retira los medios de sobrevivencia de 
las relaciones mutuas de manutención, relaciones que por eso mismo no son modernas. Para 
garantizar que los cercamientos se puedan dar en cualquier tiempo y lugar, interfiriendo en 



265El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

territorios y relaciones tradicionales con la tierra, una de las principales acciones del Estado 
moderno es la reglamentación de la propiedad y el uso de la tierra.189

La historia de legislación minera brasileña es una sucesión de tentativas de instituciona-
lización de normativas que acaban por capitalizar las relaciones de extracción tradicional 
llamadas aquí garimpo braçal. Leyes y decretos relativos a la explotación de recursos mineros 
y a la propiedad de la superficie son elaborados a partir de la segunda década del siglo XIX, 
fortaleciendo los ajustes y las ambigüedades jurídicas necesarios para favorecer el desarrollo 
de la concentración de tierras mineras en manos de la minería industrial de capital interna-
cional en Brasil. Pero la reglamentación de explotación minera (subterránea) colisionaba con 
la cuestión de la propiedad de la tierra (superficial). 

La constitución de 1824 de Brasil establecía que los recursos mineros eran propiedad de la 
nación y garantizaba el derecho individual pleno a la propiedad, llevando a décadas de inter-
pretaciones conflictivas sobre la posesión de la tierra, incluyendo el subsuelo. La Constitución 
de la República de 1891, con la adopción del derecho agrario, transfirió el derecho de explo-
tar el subsuelo al propietario de la superficie (Renger 1999; Martins 2008). Mientras tanto, 
en 1850 fue promulgada la Ley de Tierras, que establecía la necesidad de un documento de 
compra-venta y del registro público de la escritura para confirmar la propiedad. En conjunto, 
esas reglamentaciones actuarían en el sentido de instalar una desigualdad en el acceso y en la 
manutención de la tierra comunitaria en el medio rural. La misma Constitución Federal de 
1891, que estableció la extensión del derecho de superficie a las explotaciones mineras y que 
promovió una carrera en la reglamentación de los títulos para la posesión de los ciudadanos, 
transfirió las ‘tierras devueltas’ a los Estados, incluyendo aquellas no reivindicadas por quie-
nes las habitaban, tanto por la falta de recursos como por ignorar la existencia de la Ley (Costa 
Filho e Mendes 2013).   

Ese proceso culminó en las transformaciones instituidas en la segunda mitad del siglo XX, 
las cuales acaban con los acuerdos y las prácticas locales y seculares, sustituyéndolas por coo-
perativas registradas y reglamentando sus prácticas. Eso desconfiguró completamente el po-
tencial de circulación y la relación con el paisaje, reduciendo las áreas pasibles de explotación 
y empujando cada vez más a las personas en dirección a las normas capitalistas de organiza-
ción del trabajo. En 1989, se instituyó el régimen de autorización de garimpo, aún vigente, que 
permite la explotación minera por empresas después de estudios previos de licenciamiento 
ambiental. Este es un golpe dramático a las prácticas tradicionales, porque la ley deslegitima y 
atropella violentamente la organización social del trabajo en el garimpo, la división de tareas, 
la estacionalidad y la escala de los trabajos. 

Los años inmediatamente posteriores a la promulgación de la ley fueron de violenta e in-
tensa represión de la extracción ilegal. Desde el cambio hacia el siglo XXI, continuó un in-
cremento en la vigilancia para la protección de los santuarios ecológicos de Diamantina –São 
João da Chapada y los poblados próximos se encuentran en el área de la unidad de conserva-
ción estatal (Parque Estatal Biribiri, creado en 1998) y federal (Parque Nacional de las Siempre 
Vivas, creado en 2002)–. Cualquier actividad extractiva, sea o no regulada por legislación 
específica, está sumariamente prohibida dentro y en las áreas del entorno de los parques. 

Los alambrados que dividen las propiedades prosperaron en la región de São João da Cha-
pada a mediados del siglo XX, período bien posterior al auge de la concentración de tierras 

189	  Ver Silvia Federici (2017) para un análisis feminista de los cercamientos en la Europa de la transición 
al capitalismo.



266 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

mineras. En aquella época, por supuesto, la minería industrial en el distrito de São João da 
Chapada y en su entorno ya tenía impreso su propio pasado en las ruinas de extracción mine-
ra del siglo XIX que se propagaban por la región, inclusive en las áreas de la minería activa del 
período. Tales ruinas eran lugares temidos, embrujados, evitados. Sobre las ruinas se cuentan 
muchas historias que asustan. El cercamiento, al incluir las ruinas en su interior, parece estar 
contribuyendo con el cese –o la reducción– de las narrativas sobre lugares embrujados. 

Junto con la marginalización del garimpo y su asociación con la impericia técnica y la po-
breza (Ribeiro y Leanza 2006; Ribeiro 2013), el cercado de los terrenos antes disponibles para 
el garimpo y demás colectas –y la consecuente intensificación del proceso de fragmentación 
del paisaje tradicional– es una de las imposiciones del occidentalismo que más efecto tiene en 
la vida de las familias de São João da Chapada. En la memoria oral de la población, la medi-
ción de terrenos y su cierre con cercos se asocia a la llegada de un párroco durante la segunda 
mitad del siglo XX: 

El cercamiento no tiene muchos años. Quien tiene más edad recuerda los tiempos de libertad. Pero 
entonces vino el Padre Romano de Alemania y trajo muchas cosas, inclusive ingenieros que comen-
zaron a medir todo. El Padre Romano ayudaba a mucha gente, pero él también trajo los cercados. Y 
se volvió un “aquí una cerca, allí una cerca, eso aquí es mío. Todo el mundo empezó a cercar, todo el 
mundo empezó a pelear y la Sierra quedó toda cercada”. De allí, quien vive de la recolección en los 
campos, quien creció caminando y recolectando en la sierra, quedó sin libertad porque cada uno cercó 
su campo y prohibió la entrada. Llegó el cautiverio, y porteros por todos lados y ninguno puede pasar 
(basado en la narrativa de Maria dos Reis Amorin, febrero de 2017).

Entre las acciones del párroco se destacan la creación de un centro comunitario de aten-
ción a la infancia, cuyo edificio abriga diversas actividades ofrecidas por órganos del Estado 
y por las universidades regionales que incentivan la adopción de nuevas prácticas en sustitu-
ción de las actividades de garimpo y recolección, y la transformación del cultivo estacional de 
subsistencia en agronegocio. El estímulo a la producción agrícola monetaria tiene foco en las 
hortalizas, que son plantadas con semillas industrializadas, y en algunos casos modificadas 
genéticamente utilizando insumos y técnicas no mecanizadas que difieren mucho del modo 
como se lidiaba con el cultivo hasta entonces (Schimidt 2018).

Las personas circulan menos por el campo como consecuencia de los cercamientos. Son 
forzadas a recorrer los pocos caminos predelimitados por las entradas. En estos caminos, 
muy largos y muy frecuentados por personas, no hay espacio para los otros tipos de seres. Las 
plantas son aplastadas por los zapatos de los soldados y por los neumáticos, los animales son 
espantados por el ruido de las bocinas y las aguas son canalizadas en tuberías de concreto. 
Al ser forzadas a recorrer sólo esos espacios, se pierden oportunidades de interacción con 
otros seres –para recolectar es preciso saber identificar las plantas y saber para qué sirven–. 
Tales conocimientos son pasados de generación en generación durante todos los recorridos 
que se hacen juntos. De acuerdo con los presupuestos ontológicos locales, para la producción 
y reproducción de esos conocimientos es fundamental el encuentro con todas las cosas que 
existen (entes visibles e invisibles). 

Los campos en donde las plantas a recolectar pueden ser encontradas también están siendo 
asfixiados por los monocultivos de Eucaliptus y Brachiaria.190 Por medio del monocultivo, 
los campos antes florecidos y diversos, se monetizan para la producción de carbón, madera y 

190	  Brachiaria es un género de gramínea utilizado por ganaderos para la formación de pastos donde son 
criados los ganados de corte y lechero. Brasil es el principal comprador de semillas de este tipo de gramínea 



267El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

ganado. La proliferación del monocultivo conjuntamente con el cercado, cambiaron comple-
tamente las relaciones entre la tierra y el trabajo, se pasó de campos de uso común con gran 
diversidad de especies a una alta concentración de tierras con pocas especies y pocas perso-
nas. Las gramíneas del género Brachiaria no son nativas del bioma Cerrado, pero su rápido 
desarrollo, proliferación y valor nutritivo la tornó una de las especies más relacionadas a la 
devastación de biomas (Pires et al. 2012), por la captura excesiva de nutrientes y por impedir 
el crecimiento de especies rastreras por sembrado. 

Las áreas alambradas no pueden ser garimpadas, y lo que hay en ellas no puede ser reco-
lectado por riesgo a ser denunciado ante el órgano de fiscalización ambiental, el IBAMA. 
Cuanto menos se ve, menos se interactúa, menos se aprende, menos se afecta, menos se usa. 
Estas plantas y animales son sustituidos por productos industrializados adquiridos en rela-
ciones mercantiles. A pesar de eso, la disminución de las oportunidades en la relación con los 
otros seres –de agarrar una planta, de ver las alimañas, de sentir el agua en la piel, de colocar 
el pie en el suelo– distancia a las personas de donde están, fortificando la moderna dicotomía 
naturaleza/cultura (Schimidt 2018). Lo que vemos en São João puede ser descripto como una 
ocurrencia tardía del proceso que viene siendo teorizado como acumulación primitiva del 
capital. De acuerdo con la teórica feminista Silvia Federici (2010, p. 90):191

No podemos, entonces, identificar acumulación capitalista con liberación del trabajador, mujer u 
hombre, como muchos marxistas (entre otros) han hecho, o ver la llegada del capitalismo como un 
momento de progreso histórico. Por el contrario, el capitalismo ha creado las formas de esclavitud más 
brutales e insidiosas, en la medida en que inserta en el cuerpo del proletariado divisiones profundas 
que sirven para intensificar y ocultar la explotación. Es en gran medida debido a estas divisiones im-
puestas –especialmente la división entre hombres y mujeres– que la acumulación capitalista continúa 
devastando la vida en cada rincón del planeta.

Estos impactos sobre los medios de sobrevivencia de las relaciones mutuas incentivan la 
aceleración y la proliferación de las dinámicas capitalistas en los diferentes aspectos de las 
relaciones sociales en São João. Pero las nuevas dinámicas sociales que están surgiendo desde 
este proceso todavía no se rindieron totalmente al modo capitalista. La innovación y la crea-
tividad que sustentaron el modo de vida de São João da Chapada aún están activos para la 
manutención de ese modo de vida. 

Dentro de los terrenos alambrados, hay ruinas. Tal vez como efecto de la fragmentación de 
territorios tradicionales, las ruinas embrujadas de hace algún tiempo atrás –más o menos en 
el espacio de una generación– eran lugares a ser evitados o frecuentados con ciertas reservas 
(como ser acompañados o dejando a alguien para vigilar); ahora están presos y aislados en 
propiedades privadas por donde poco se camina. Jóvenes y niños de hoy ya no oyen tanto las 
historias sobrenaturales, pero las personas adultas y mayores crecieron oyéndolas y después 
contaron los detalles de las apariciones. 

En algunos sitios arqueológicos, como el Canal do Barro, aparecen fantasmas de mujeres 
y niños. El yacimiento de Barro (figura 4) fue explotado desde el inicio del siglo XIX hasta la 
segunda mitad del siglo XX, resultando en la exposición de altos e inestables taludes que mar-
can en el paisaje local un enmarañado de evidencias de relaciones entre humanos, diamantes y 

en el mundo, y su monocultivo ha sido una de las principales causas de destrucción del ecosistema de bosque 
cerrado (Rodríguez 2010).

191	  Ver también Anna Tsung (2015) y su influyente discusión sobre el papel del monocultivo en la susten-
tación del colonialismo y la domesticación de los cuerpos colonizados, sobre todo cuerpos femeninos.



268 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

oro. En el entorno de esos taludes, están las ruinas de la sede de la hacienda minera y la sala de 
máquinas de una minera vecina del siglo XIX, áreas de garimpo braçal de los siglos XIX al XXI, 
cuyas estructuras mineras del siglo XX están atravesadas por cercos, carreteras y senderos. 

A lo largo del Canal do Barro, está el puente sobre el arroyo São João, construido en la 
época en que el curso de agua fue desviado para que corriera junto a la minería industrial. 
En algunas madrugadas, en las viviendas más próximas es posible oír un bebé que llora ince-
santemente. Quien pasa al anochecer por la cima del talud del Canal do Barro, bien próximo 
al poblado, puede ver a una mujer vestida de novia agarrando agua de la naciente que aflora 
allí. Es una novia abandonada. El llanto es el de un niño abandonado durante un amanecer 
especialmente frío en la entrada de la antigua minera, que quiere ser recogido por el alma 
caritativa de algún trabajador. El bebé no resistió (Ribeiro 2015a). El puente instalado debajo 
de la minera, en el lecho desviado del arroyo, es un sitio de muchos suicidios. Se dice que el 
puente está maldito, allí hubo susurros que atraen a las personas “débiles de espíritu” a que 
se tiren desde allí. 

Esas son historias contadas sobre todo por mujeres y niños. Los hombres adultos se burlan 
y aunque repitan las historias, sus narrativas suelen ser precedidas por “mi mujer que cuenta 
la historia”, o “mi hijo que oía en la calle y repetía en casa”. Es una dinámica familiar e ínti-
ma, que sustenta la presencia de esas narrativas que lidian con las evidencias materiales de 
la introducción de la minería industrial en la región en cuanto lugar maldito y embrujado. 
La aparición más espantosa es la Cobra de Cresta, criatura que habita un conjunto de ruinas 
conocidas localmente como la Máquina (figura 4). La serpiente es gigante, su cabeza sale por 
la boca de una chimenea con seis metros de altura, zumbando y escupiendo humo. 

Figura 4. Sitios arqueológicos embrujados. A la izquierda, foto del Canal do Barro en plena 
actividad en 1868 (fotografía de Augusto Riedel, reproducida en Lago y Lago 2005) y, en-
cima, foto del mismo sitio en 2016. A la derecha, chimenea de La Máquina, vivienda de la 

Cobra de Cresta. Fotografías de Loredana Ribeiro.



269El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

La documentación histórica e iconográfica permite asociar esas ruinas a una de las prime-
ras compañías mineras privadas de mediados del siglo XIX. Se trata, probablemente, de la sala 
de máquinas –la documentación escrita e iconográfica indica carros empujados por senderos 
hacia allí–. La Cobra de Cresta era vista y oída principalmente por mujeres y niños que usaban 
el riacho de atrás de las ruinas para lavar las ropas y jugar, o cuando transitaban por el área en 
sus recorridos rutinarios de recolección. El extropero Helio Diniz (hoy con 96 años) siempre 
se ríe cuando recuerda que su esposa era una de las que volvía a la casa con ropa mal lavada 
debido a la aparición de la serpiente (Ribeiro 2015a). 

Es curioso que la cobra, muy a pesar de los males físicos provocados por su mordida, sea 
localmente un símbolo de buen augurio en el garimpo. Soñar con ella es señal de encuentros 
en breve. La gigante cobra aprisionada, que se retuerce y escupe humo por la chimenea para 
mantenerse activa, su imagen y significados, son muy buenos para pensar la lucha garimpei-
ra. La muerte, inclusive, no está en el horizonte de la cobra. Al indagar sobre el porqué de no 
contar las historias recientes de apariciones de la cobra, doña Maria Amorim responde sin 
pestañar: “¡Morir, ella no murió no! Sólo se fue, fue a otro lugar”.

En São João da Chapada, las historias de criaturas embrujadas que se hacen ver u oír en 
lugares de explotación capitalista del siglo XIX y XX no son fábulas inocentes para amedren-
tar a los niños, son historias creíbles; relatos de situaciones de estrés social y económico que 
articulan la modernización de la minería y de las relaciones de trabajo, la proletarización del 
trabajo masculino adulto en la minería capitalista y la disolución de las familias (problema-
tizadas en los relatos de entes de niños y novias abandonadas). Son historias que identifican 
efectos de la explotación industrial sobre colectivos tradicionales, como historias que fortale-
cen la afección de la comunidad y de las redes locales de cooperación social (Ribeiro 2015a). 
Junto con las curaciones y los avisos para alejar la ambición y la codicia y así ser aceptada/
do por el diamante y el oro, las ruinas embrujadas ayudan a informar la acción colectiva 
garimpeira.

Siendo el garimpo, el campo y la recolección los pilares del sustento garimpeiro desde siglos 
atrás, la gradual mercantilización de las relaciones de producción y la imposición de legisla-
ciones ambientales disonantes de las prácticas de sustento seculares son las principales accio-
nes que vienen transformando la realidad mantenida en São João da Chapada. El conjunto 
de las actuales legislaciones mineras y ambientales iguala modos de relación entre los seres 
humanos y la naturaleza que son incomparables, y producen efectos diferentes y contradicto-
rios ignorando que muchas de las interacciones ahora prohibidas se basan en otras formas de 
relacionarse con los elementos del mundo no-humano a su alrededor. Tampoco consideran 
que estas otras relaciones no industriales de extracción (incluso el garimpo, pero no sólo él) 
contribuyen a la producción de ecosistemas que se quieren proteger. 

Este escenario –donde legisladores, órganos ambientales, activistas y científicos son fruto 
del distanciamiento entre naturaleza y cultura, y la defienden invalidando otras formas de 
relación que borran los límites producidos por la modernidad– produce “una distribución 
ecológica desigual” (Zhouriet al. 2005, p. 18). De hecho, muchas de las interacciones huma-
no - no humano observadas en São João da Chapada son “impensables para aquellos cuyos 
conocimientos del mundo se estructura sobre la división moderna naturaleza/cultura” (véase 
Holbraad 2003; Watts-Powless 2017; Tola 2016). 



270 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

PATRIMONIO COMO POLÍTICA: EL GARIMPO EN LAS NEGOCIACIONES DE 
LAS COMUNIDADES TRADICIONALES CON EL ESTADO 

São João da Chapada pertenece al municipio de Diamantina, una de las ciudades de Minas 
Gerais elegidas como patrimonio cultural de la humanidad en la década de 1990 por su ar-
quitectura, iglesias y relevancia histórica relativas al auge de la minería colonial en Brasil. En 
las últimas décadas, acompañando las tendencias de extensión y democratización del campo 
de los ‘patrimonios’, en la región ha aumentado el reclamo patrimonial por el garimpo, pero 
sobre todo desde la valorización de sus aspectos materiales e históricos tal como se ve en 
los museos, sitios arqueológicos e históricos patrimonializados y lugares explotados por el 
turismo histórico en la región. El garimpo valorizado es aquel asociado al pasado idealizado, 
romantizado… y muerto. Como práctica técnica de segmentos sociales del presente, el garim-
po braçal es invisibilizado y marginado, lo cual puede observarse en las políticas públicas, en 
las ciencias y en la opinión pública (buena parte de la población del propio estado de Minas 
Gerais posiblemente desconoce el garimpo braçal). Finalizamos este trabajo con algunas re-
flexiones acerca del modo en que los colectivos tradicionales se han manejado con la política 
identitaria en el campo del patrimonio y cómo el garimpo braçal ha comenzado a ser dispu-
tado como patrimonio cultural ampliando, a partir de este campo, las negociaciones y luchas 
de los colectivos tradicionales con el Estado. 

En Brasil, hasta la década de 1980, las discusiones sobre el patrimonio se restringieron a 
la esfera del Estado e intelectuales que se dirigían a las agencias de preservación histórica. 
Cuando la Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura 
(UNESCO) publicó la Recomendación para la Salvaguarda de las Culturas Tradicionales y 
Populares en 1989, Brasil, que recién salía de la última dictadura militar, vivía un momento 
de fortalecimiento de las libertades democráticas y legitimación del nuevo gobierno. Los mo-
vimientos sociales estaban articulados y el país acababa de promulgar una nueva constitución 
que aseguraba conquistas y derechos para las llamadas comunidades tradicionales. A partir 
de fines de los años 1980, el tema del patrimonio, difundido por la sociedad civil, reinterpre-
tado y utilizado por grupos y asociaciones civiles como instrumento de lucha política, invadió 
la agenda de diversos movimientos sociales. 

La expansión reciente del campo del patrimonio se articula con las transformaciones que 
se han operado desde entonces, especialmente la pérdida de exclusividad del Estado nacional 
en la elaboración e implementación de las políticas de patrimonio. Organizaciones no guber-
namentales, movimientos sociales, empresas, grupos sociales e individuos asumen iniciativas 
en el sentido de reivindicar, establecer y contestar patrimonios culturales, dando al campo los 
tonos conflictivos y contestatarios que lo caracterizan actualmente (Abreu 2013; Gonçalves 
2015). Cuando Brasil ratificó, en 2006, la Convención de Salvaguarda del Patrimonio Inmate-
rial de la UNESCO, ya estaban en curso distintas acciones para la promoción y la protección 
del patrimonio cultural inmaterial, porque desde el 2000, el IPHAN (Instituto de Patrimonio 
Histórico y Artístico Nacional) había creado el Programa Nacional de Patrimonio Inmaterial, 
anticipándose a la Convención de la UNESCO. 

Otro impulso al campo del patrimonio en Brasil fue dado por la Política Nacional de De-
sarrollo Sustentable de los Pueblos y Comunidades Tradicionales (PNPCT). Instituida en el 
2007, el PNPCT presenta un amplio alcance de áreas, acciones y actividades, coordinadas por 
un consejo nacional inclinado a garantizar la sustentabilidad, valorizar la identidad colectiva 



271El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

y asegurar los derechos de pueblos y comunidades tradicionales. En los años siguientes, se 
crearon comisiones a nivel estatal, una de cuyas acciones es la de reconocer a sujetos colec-
tivos de derecho de las políticas públicas. La mitad de los miembros de las comisiones son 
representantes de pueblos y comunidades tradicionales. Esas comisiones legitiman las nue-
vas identidades colectivas que han sido asumidas públicamente en las últimas décadas, y ese 
reconocimiento evidentemente favorece a las comunidades como beneficiarias de la Ley. La 
PNPCT define a los pueblos y a las comunidades tradicionales como:

[Los] grupos culturalmente diferenciados y que se reconocen como tales, que poseen formas propias 
de organización social, que ocupan y utilizan territorios y recursos naturales como condición para su 
reproducción cultural, social, religiosa, ancestral y económica, utilizando conocimientos, innovacio-
nes y prácticas generadas y transmitidas por la tradición (Decreto 6.040/2007, art. 3º).

De la comisión de Minas Gerais forman o formaron parte (los mandatos son de dos años) 
personas de la región de Diamantina, representando comunidades extractivas tradicionales 
del garimpo y recolectoras de flores.192 Se nota que esas dos actividades son históricamente 
desempeñadas de modo combinado por las familias de la región (ambas son estacionales), 
pero en las últimas décadas ellas han sido desarticuladas y asumieron una cara pública (y 
exclusiva) de la actividad identitaria. Aquí no tenemos  posibilidades para explorar toda la 
complejidad de esa aparente desarticulación de actividades combinadas a las cuales se dedica 
el modo de vida tradicional en la región, pero queremos resaltar que esa ha sido la forma de 
las comunidades tradicionales para lidiar con las legislaciones y las políticas públicas am-
bientales, mineras y patrimoniales, que criminalizan o invisibilizan el garimpo braçal desde 
el siglo XIX, contribuyendo ampliamente a la marginalización social de los colectivos que lo 
practican. 

Una de las acciones más importantes del Estado contra el garimpo braçal se dio justamente 
en el año en que la  UNESCO publicó la Recomendación para la Salvaguarda de las Culturas 
Tradicionales y Populares. La Ley 7805, de 1989, impone la necesidad de autorización del Es-
tado para la práctica del garimpo braçal, la obligatoriedad de funcionamiento como empresa 
autorizada y el licenciamiento ambiental. La actividad garimpeira, ejecutada sin autorización 
o licenciamiento, pasó a ser considerada un crimen, del mismo modo que en el siglo XVIII, 
cuando la Corona poseía el monopolio de la explotación en Diamantina. En la región de São 
João da Chapada, la implementación de esa ley, a comienzos de 1990, se dio a través de una 
intensa fiscalización represiva, con la detención de hombres, mujeres y niños, violencia física 
y moral, exposición pública, atribución de multas pesadas y un registro criminal. Uno de los 
efectos más inmediatos y perjudiciales contra el garimpo braçal fue la paulatina desaparición 
de mujeres y niños en las áreas de garimpo. Además del miedo generalizado a la violencia 
de los agentes de la ley, la clandestinidad lleva al garimpo braçal a lugares más distantes de 
los poblados y de las rutas, dificultando o imposibilitando la doble jornada de trabajo de las 
mujeres en el hogar y en el garimpo y la dedicación de los niños a la escuela obligatoria y a la 
extracción tradicional.    

Varias discusiones sobre patrimonios inmateriales registradas e inventariadas en Brasil 
durante los últimos quince años –además de los estudios arqueológicos y antropológicos en 

192	  Al menos desde el inicio del siglo XX, sucede en la región una recolección especializada y estacional 
de algunas especies de flores del campo que son valoradas en el mercado de la decoración y ornamentación. 
Florecen en diferentes épocas del año y las épocas de recolección acostumbran a reunir toda la mano de obra 
familiar disponible.



272 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

varias regiones del mundo– han puesto en relieve como los colectivos no modernos y no occi-
dentales tienen una percepción distinta de aquello que la Recomendación de la UNESCO de-
fine como cultura tradicional y popular. En el lugar de la percepción identitaria centralizada, 
que marca las discusiones occidentalizadas del patrimonio, muchos otros pueblos tienen una 
percepción relacional, dinámica y fluida de personas y cosas en interacción y movimiento, 
produciendo o reproduciendo así el tejido social. Esos colectivos no conciben la naturaleza 
como ontológicamente separada de la sociedad, compuesta por materia prima y recursos eco-
nómicos a ser dominados y explotados, como lo hace el occidente capitalista. No tiene el afán 
de salvar, de preservar ni compartir la idea de que la naturaleza saludable es aquella libre de 
humanos, porque saben que esos dominios no existen por cuenta propia. Es la imposición de 
una noción a veces romantizada, a veces monetizada, pero siempre sumisa de naturaleza que 
condena el garimpo braçal como transgresión, sin conocer mínimamente sus particularida-
des, su diferencia. 

A fines del 2015, a partir del trabajo de la Comisión de Minas Gerais para el Desarrollo 
Sustentable de los Pueblos y Comunidades Tradicionales, la ‘ faiscação’ fue reconocida como 
actividad extractiva tradicional, posibilitando la inclusión de comunidades de faiscadores en 
la lista de los pueblos y comunidades tradicionales del estado de Minas Gerais. La ‘ faiscação’ 
es una forma de garimpo braçal, una práctica antigua de extracción de oro y diamante en 
el aluvión de los arroyos y ríos. Esos depósitos son secundarios y los minerales en los ríos y 
arroyos llegan allí por la acción del arrastre del agua y de la gravedad. 

Los primeros descubrimientos de oro y diamante en Minas Gerais se dieron en los cursos 
de agua (yacimientos más accesibles y de explotación más rápida). Resulta que, después de si-
glos y siglos de explotación continua, esos yacimientos superficiales están agotados. En la re-
gión de Diamantina, por ejemplo, el Sr. José da Boa, decía que en el 2009 garimpava más “por 
el hábito y el gusto del servicio”, porque el oro que había, cuando lo encontraba, era muy poco. 
Diamante ya no había ninguno. De acuerdo con Maria de Fátima Alves, una de las represen-
tantes de las comunidades tradicionales en la Comisión y originaria de São João da Chapada, 
el argumento del Estado para el reconocimiento de la faiscação como forma de extracción 
tradicional es su impacto ambiental reducido. Las evaluaciones de impacto ambiental y de 
potencial económico de los yacimientos pesan a favor de la faiscação porque, por un lado, 
ella no ofrece concurrencia que justifique su contención y, por otro lado, es suficientemente 
auténtica y antigua para ser escogida por las políticas multiculturalistas.   

Pero las técnicas y los artefactos de la faiscação son técnicas y artefactos de purificación del 
garimpo braçal, sin importar el tipo y la localización del yacimiento minero. Cuando se cam-
bia el tipo de yacimiento, la faiscação deja de responder por todo el proceso de extracción para 
responder solo a la etapa final de la purificación de diamantes y de oro. La faiscação participa 
del garimpo braçal, pero de ninguna manera lo sintetiza. Esa es más una desarticulación, 
más allá de aquella entre el garimpo y la recolección de flores. Explorando las ambigüedades 
desencadenadas en el juego de la política identitaria, los colectivos tradicionales de Brasil han 
luchado para revertir su status y su estatuto frente al Estado. 

La controversia entre consentimiento de la faiscação y prohibición del garimpo braçal es 
una evidencia de que el problema para el capitalismo es que este último no puede ser contro-
lado. Por eso mismo, esta forma de extracción tiene que ser prohibida y, más que eso, borrada 
del conocimiento social. La palabra garimpo sólo debe ser asociada a la forma de extracción 
totalmente capitalizada, conocida por ejemplo a través del garimpo de la Serra Pelada. En 
este caso, los instrumentos y las técnicas tradicionales de garimpo son reconfigurados para 



273El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

optimizar la producción y el lucro, mientras que la relación con la tierra, con los minerales 
y con todos los seres involucrados en el proceso es casi nula. La invisibilización del garimpo 
braçal es parte de la estrategia para insertar las extracciones tradicionales dentro de la línea 
de tiempo de desarrollo social en dirección al desarrollo económico, al capitalismo y a la 
modernidad.  

Aun así, el reconocimiento de la faiscação como actividad extractiva tradicional es una 
conquista a ser celebrada. Después de casi treinta años de persecución intensa y marginación, 
ese reconocimiento avanza en la dirección de una (re)valorización del garimpo braçal, aunque 
restringiendo los acuerdos técnicos posibles. Recientemente, en São João da Chapada, líderes 
comunitarios y activistas del movimiento social han comenzado a estimular discusiones so-
bre la autoatribución quilombola con las familias que hace generaciones sacan sustento de la 
combinación del garimpo braçal con la agricultura y la recolección de flores. Hermes Dias, 
uno de los líderes locales, me afirmó muy concienzudamente que la identidad colectiva qui-
lombola es más interesante que la de la comunidad garimpeira, por concentrar recursos del 
gobierno e intereses positivos de la opinión pública. Por el contrario, el garimpo carga el in-
merecido viejo estigma de la degradación ambiental y sólo puede ser practicado legalmente si 
“se transforma en otra cosa”, lo que quiere decir en una empresa. 

De acuerdo con Gonçalves (2015), desde el punto de vista del Estado y sus políticas de pa-
trimonio, “identificar” un grupo y su patrimonio equivale a ejercer positivamente su función 
como agencia de poder y control sobre la sociedad. Desde el punto de vista de las comunida-
des, la identidad es la forma por la cual el grupo se afianza públicamente. Esa perspectiva es 
interesante porque permite pensar al Estado como una importante ‘fábrica’ de identidades, 
por ejemplo, favoreciendo una autoatribución colectiva quilombola o faiscadora, en lugar de 
garimpeira. Esas identidades son más atractivas dadas las restricciones jurídicas e ideológicas 
impuestas por el Estado capitalista al garimpo desde el siglo XIX. Esa perspectiva también es 
interesante para pensar cómo los colectivos tradicionales operan con las categorías de iden-
tidad y cultura como capital político y capital simbólico en los conflictos y las negociaciones 
con el Estado.  

En el campo ambiental, los colectivos tradicionales que tienen en el garimpo braçal una 
marca distintiva de su diferencia, juegan en desventaja porque compitieron históricamente 
con la noción capitalista de naturaleza. La fuerte entrada que los pueblos y las comunidades 
tradicionales conquistaron en el campo patrimonial y cultural en Brasil durante los últimos 
años hoy está amenazada por la dominación de intereses neoliberales y ultraconservadores en 
el gobierno y en la política brasileña. El gran riesgo es, una vez más, observar aquella práctica 
apuntada por Rita Segato (2012, p. 110) como recurrente del Estado colonialista con los pue-
blos originarios y ancestrales, la de borrar con una mano lo que se escribe con la otra.

AGRADECIMIENTOS

A Carina Jofré y Cristóbal Gnecco por la invitación, Tiago Kickhöfel por las fotografías y 
Analía García por la traducción del texto al español. Las actividades de campo de las autoras 
y dedicación a la investigación fueron posibles gracias a la ayuda financiera del CNPq y a la 
beca de maestría de CAPES.



274 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Abreu, Regina
2013		  Dinámicas de patrimonialización y “comunidades tradicionales”. En El va-

lor del patrimonio: mercado, políticas culturales y agenciamientos sociales, editado por Marga-
rita Chaves, Mauricio Montenegro y Marta Zambrano, pp 1-25.ICANH, Bogotá.

Bezerra, Márcia y LuisRavagnani
2012		  O verdadeiro ouro de Serra Pelada – histórias de vida no garimpo. GK No-

ronha, Belém. 
Burton, Richard 
1983		  Viagens aos planaltos do Brasil, Tomo 2. Editora Nacional-INL, São Paulo-

Brasilia.[1869].
Chakrabarty, Dipesh
2013		  O clima da história: quatro teses. Sopro 91:4-22.
Costa, Aderval y Ana Beatriz Vianna Mendes
2013		  Direito dos povos e comunidades tradicionais. Superintendência de Comu-

nicação Integrada, Belo Horizonte.
Costa, Antônio Gilberto (Editor)
2004		  Cartografia da conquista do Território das Minas. Editora UFMG-Kapa 

Editorial, Belo Horizonte-Lisboa.
Federici, Silvia
2010		  Calibán y la bruja: mujeres, cuerpo y acumulación originaria. Traficantes de 

Sueños, Madrid.
Gonçalves, José Reginaldo
2015		  O mal-estar do patrimônio: identidade, tempo e destruição. Estudos Histó-

ricos 28(55):211-228.
Haraway, Donna
2015		  Anthropocene, capitalocene, plantationocene, chthulucene: makingkin. 

Environmental Humanities 6:159-165.
Holanda, Sérgio Buarque de
1994		  Caminhos e fronteiras. Companhia das Letras,São Paulo.
Holbraad, Martin
2003		  Estimando a necessidade: os oráculos de Ifá e a verdade em Havana. Mana 

9(2)39-77.
Jofré, Carina
2019		  ¿Porqué pena el mineral? Teorías mestizas fronterizas y ontologías de lo real 

con relación al extractivismo minero en San Juan, Argentina. Antípoda 37:75-94.
Lago, Bia y Pedro Correa Lago
2005		  Os fotógrafos do Império. A fotografia brasileira do século XIX.  Capivara, 

Río de Janeiro.
Lugones, María
2014		  Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas 22(3):935-952.
Machado, Aires da Matta
1985		  O negro e o garimpo em Minas Gerais. Itatiaia, Belo Horizonte.[1929].



275El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

Martins, Marcos
2008		  A arte de fabricar motins: os marcos regulatórios da mineração diamantí-

fera em perspectiva histórica. Geonomos 16(2):69-77.
Mathis, Armin, Daniel Chaves de Britoy Franz Joseph Brüseke
1997		  Riqueza volátil: a mineração de ouro na Amazônia. Cejup, Belém.
Moura, Carlos Eugênio Marcondes de
2000		  A travessia da Calunga Grande: três séculos de imagens sobre o negro no 

Brasil. EdUSP, São Paulo.
Nash, June
1988		  Resistencia cultural y conciencia de clase en las comunidades de las minas 

de estaño de Bolivia. La Palabra y el Hombre 68:115-132.
1993		  We eat the mines and the mines eat us: dependency and exploitation in Boli-

vian tin mines. Columbia University Press, Nueva York.
Pires, Ana Carolina, Silvia Pereira, G.W. Fernandes y YumiOki
2012		  Efeito de Brachiariadecumbens na herbivoria e no desenvolvimento de duas 

leguminosas nativas de cerrado. Planta Daninha 30:737-746.
Reis, Flávia Maria da Mata
2008		  Trânsitos e amálgamas de técnicas, saberes e práticas culturais nas minas 

da América portuguesa. EnFormas, sons, cores e movimento na modernidade Atlântica: Euro-
pa, Américas e África, editado por Júnia Ferreira Furtado, pp 277-292.Annablume, São Paulo.

Renger, Friedrich
1999		  Direito mineral e mineração no Códice Costa Matoso (1752). Varia História 

21:1-448.
Ribeiro, Loredana
2013		  Cativos do Diamante. Etnoarqueologia, garimpo e capitalismo. Revista Es-

pinhaço 2:153-167.
2015a		 Cobra, cadeia e assombração. O passado outro nas narrativas garimpeiras 

sobre os sítios arqueológicos. En Multivocalidad y activaciones patrimoniales en arqueología: 
perspectivas desde Sudamérica, editado porMaría Clara Rivolta, Mónica Montenegro y Lúcio-
Menezes Ferreira, pp 303-326. Fundación de Historia Natural Félix de Azara, Buenos Aires.

2015b		 Gênero e ação coletiva. Etnografia arqueológica do trabalho de mulheres 
no garimpo tradicional. Revista do MAE, Suplemento Especial 20:9-16.

Ribeiro, Loredana y Deborah Leanza
2006		  O complexo arqueológico do córrego Cuiabá e o mito das tecnologias rudi-

mentares e ineficazes da mineração nas Gerais Colonial. Revista de Arqueologia 19:65-87.
Rodrigues, Elisangela Ronconi
2010		  Controle biológico de Brachiariadecumbensstapf em área de Reserva Legal 

em processo de recuperação na região do Pontal do Paranapanema, São Paulo, Brasil. Tesis-
doctoral, e de doutorado. Universidade Federal de São Paulo, São Paulo.

Saint-Hillaire, August de
2004		  Viagem pelo distrito dos diamantes e litoral do Brasil. EdUSP-Itatiaia, São 

Paulo-Belo Horizonte.[1817-1822].
Savi, Melina Pereira
2017		  The Anthropocene (and)(in) the Humanities: Possibilities for Literary Stu-

dies. Estudos Feministas 25(2):945-959.


