
COLECCIÓN 

SABERES



2022

Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires

Rector
Dr. Marcelo Aba

Secretaria Académica
Prof. Mabel Pacheco



CARINA JOFRÉ Y CRISTÓBAL GNECCO 
(EDITORES)

EDITORIAL UNICEN 

TANDIL 2022

POLÍTICAS PATRIMONIALES Y 
PROCESOS DE DESPOJO Y VIOLENCIA 

EN LATINOAMÉRICA



© 2022 – UNCPBA
Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires

Secretaría Académica. Editorial UNICEN
Pinto 399, Tandil (7000), Provincia de Buenos Aires

Tel./Fax: 0249 4422000
e–mail: c–editor@rec.unicen.edu.ar

www.editorial.unicen.edu.ar

1a edición: junio de 2022

Responsable editorial
Lic. Gerardo Tassara

Corrección 
Lic. Ramiro Tomé

Diseño de Tapa y Maquetación
Camila Colombo Viña

Camila D’Angelo

Foto de tapa
Conquista, 2020 
Curtoni, Rafael

Acrílico sobre tela (70 x 50)

Impreso por Docuprint  
Heandel L3, Garin, Buenos Aires

Tirada: 100 ejemplares
Hecho el depósito que marca la Ley 11.723

ISBN: 978-987-4901-40-8

Jofré, Carina 
   Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica / 
Carina Jofré ; Cristóbal Gnecco ; editado por Carina Jofré ; Cristóbal Gnecco. - 1a 
ed. - Tandil : Editorial UNICEN, 2022. 
   332 p. ; 24 x 17 cm. 

   ISBN 978-987-4901-40-8

   1. Antropología. 2. Política Latinoamericana. 3. Patrimonio Histórico. I. Gnecco,
Cristóbal. II. Título.  
   CDD 306.098



ÍNDICE

Introducción: sobre patrimonio, despojo y violencia
Carina Jofré, Cristóbal Gnecco	 9

seres-ancestros, cuerpos exhibidos, cuerpos exhibidos, cuerpos devueltos y 
políticas multiculturales	 21

la patrimonialización de los ancestros. relocalización por reentierro en san pedro de 
atacama
Patricia Ayala Rocabado	 23

cuando el territorio se reclama en clave cultural y la cultura en clave de derecho. 
debates sobre prácticas de conservación y exhibición de restos humanos indígenas
Carolina Crespo	 45

cuerpos, memorias y relacionalidades: reentierro de ancestros milenarios en loma 
de chapalcó (la pampa, argentina)
Rafael Curtoni, Kuyen Painé, Nazareno Serraino	 63

los enterratorios indígenas como campo de disputa. reflexiones desde la ontología 
política
Mariela Eva Rodríguez	 75

ruinas, procesos patrimoniales y avanzada ontológica moderno-colonial 
extractivista	 93

en los pliegues del patrimonio mundial: relaciones e intereses implicados en la 
patrimonialización del qhapaq ñan
Marcela Emilia Días	 95

ruinas como patrimonio
Cristóbal Gnecco	 113

dos casos de patrimonialización en la disputa por lo arqueológico
Wilhelm Londoño	 127

una crítica desencantada de los procesos de turistificación y extractivismo  
en argentina: el caso de los pueblos con encanto
Javier Pastrana, Carina Jofré, Marcela Emilia Díaz, Maai Ortiz	 147



6 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

la última frontera: colonialismos, extractivismos y patrimonio cultural en  
la amazonia peruana
Carito Tavera, Henry Tantaleán	 171

los caminos de servidumbre megaminera y narrativas del despojo en los procesos  
de patrimonializaciones neoextractivistas del qhapac ñan
Carina Jofré	 193

patrimonio y memorias diversas	 235

el qhapaq ñan, entre memoria e historia en el perú postconflicto
Sébastien Jallade	 237

minerales contemplativos, plantas compañeras y ruinas embrujadas. proezas 
de una historia local, alternativa y crítica de la minería en brasil
Loredana Ribeiro, Sarah Schimidt	 255

un fantasma en el museo: patrimonio, historia, silencio
Mario Rufer	 277

epílogo	 295

entramados territoriales y arqueología indisciplinada
Alejandro Haber, José Luis Grosso	 297



AUTORES Y AUTORAS

AYALA ROCABADO, PATRICIA. Departamento de Antropología, Universidad de Chile.
CRESPO, CAROLINA. Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Insti-

tuto Nacional de Antropología y Pensamiento Latinoamericano, Universidad de Buenos Ai-
res (Argentina).

CURTONI, RAFAEL. Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires. 
Investigaciones Arqueológicas y Paleontológicas del Cuaternario Pampeano, Consejo Nacio-
nal de Investigaciones Científicas y Técnicas (Argentina).

DÍAZ, MARCELA EMILIA. Centro de Investigaciones y Transferencia de Catamarca, 
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas. Universidad Nacional de Cata-
marca (Argentina).

GNECCO, CRISTÓBAL. Universidad del Cauca (Colombia).
GROSSO, JOSÉ LUIS. Universidad Nacional de Catamarca. Argentina.
HABER, ALEJANDRO. Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas. Uni-

versidad Nacional de Catamarca (Argentina).
JALLADE, SÉBASTIEN. Instituto Francés de Estudios Andinos (Perú).
JOFRÉ, CARINA. Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Universidad 

Nacional de San Juan, Universidad Nacional de La Rioja, Centro de Estudios e Investigaciones 
en Antropología y Arqueología. Comunidad Warpe del Territorio del Cuyum (Argentina).

LONDOÑO, WILHEM. Universidad del Magdalena (Colombia).
ORTIZ SÁNCHEZ, MAAI. Doctorado en Humanidades. Universidad Autónoma Metro-

politana, Xochimilco (México).
PAINÉ, KUYEN, también conocida como Ana María Domínguez. Pueblo Nación Ran-

quel. Consejo de Lonkos Ranqueles de La Pampa. (Argentina).
PATRANA, JAVIER. Doctorado en Ciencias Humanas, Universidad Nacional de Cata-

marca. (Argentina)
RIBEIRO, LOREDANA. Departamento de Antropología e Arqueología, Universidad Fe-

deral de Pelotas (Brasil).
RODRIGUEZ, MARIELA EVA. Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técni-

cas, Instituto de Ciencias Antropológicas, Universidad de Buenos Aires (Argentina).
RUFER, MARIO. Universidad Autónoma Metropolitana, Xochimilco (México).
SCHIMIDT, SARAH. Departamento de Antropología e Arqueología, Universidad Federal 

de Pelotas (Brasil).
SERRAINO, NAZARENO. Pueblo Nación Ranquel. Comunidad Rosa Mariqueo. Consejo 

de Lonkos Ranqueles de La Pampa (Argentina).
TANTALEÁN, HENRY. Universidad Nacional Mayor de San Marcos (Perú).
TAVERA, ANA CARITO. Universidad Nacional Mayor de San Marcos de San Marcos (Perú).





PATRIMONIO Y MEMORIAS DIVERSAS





EL QHAPAQ ÑAN, ENTRE MEMORIA E HISTORIA EN EL PERÚ 
POSTCONFLICTO162

SÉBASTIEN JALLADE

¿Cómo hacer referencia a los miles de kilómetros de la red de caminos incas que atraviesan 
seis países andinos, o la singular geografía que alberga al denominado ‘Qhapaq Ñan’163, sin 
perderse en una letanía de adjetivos que puedan narrarnos? Empecemos por un hecho con-
creto: los caminos incas se encuentran en una situación general de abandono. Se cuenta con 
profundas quebradas sin puentes, sectores en vías de destrucción por el avance de zonas pan-
tanosas o amenazadas por la presencia de empresas mineras (figura 1). Por curioso que pa-
rezca, es precisamente en este contexto que se redescubre su valor simbólico. Entre todas las 
grandes rutas míticas, la red caminera inca pone de manifiesto su apreciable monumentali-
dad. Los sitios arqueológicos son innumerables: imponentes ushnus coexisten con apartados 
tambos o con sectores empedrados que conservan aún los vestigios de antiguos puentes. Sin 
embargo, para la inmensa mayoría de peruanos, la idea de que las antiguas vías siguen arti-
culando la cordillera andina en un sentido norte-sur es más un mito que una realidad tan-
gible. Los ferrocarriles, la construcción de carreteras de penetración y, de forma subyacente, 
el avance de la economía de mercado en el siglo XX, restaron relevancia a la red de caminos 
rurales y a los modos de intercambio andinos interlocales basados en antiguos sistemas de 
trueque y reciprocidad.164

Detengámonos un momento en la ciudad de Huamachuco, en los Andes del norte del Perú. 
El camino inca se va eclipsando en una vía rural, luego en una pista que se convierte en una 
calle pavimentada que penetra en los primeros suburbios y termina en la plaza de armas, 
la plaza central donde los españoles erigieron una iglesia. Por algunos instantes, el camino 
parece ofrecer la ilusión de una posible reconciliación entre patrimonio y naturaleza, entre 
historia y geografía, atravesando territorios y épocas.

162	  Versión traducida y aumentada de Jallade (2018). Quisiera agradecer a Mirko Solari y a Katherine Va-
lenzuela por sus sugerencias críticas y bibliográficas para esta versión.

163	  Nombre inicialmente dado por los actores de la patrimonialización al eje troncal andino del camino 
inca que unía el sur de Colombia con Ecuador, Perú, Bolivia, Chile y Argentina. Por extensión, designa ahora 
a toda la red caminera inca.

164	  La función territorial articuladora de la red caminera inca a escala provincial, regional o nacional 
está en vía de desaparición. Es recorrida sobre todo por campesinos para ir a sus chacras, para intercambiar 
productos o de acuerdo a los usos de las últimas familias de llameros del país. Sobre la historicidad de los 
caminos, véanse Glave (1988, 1989), Aldana (1999) y Jallade (2020); sobre las carreteras en el siglo XX Meza 
(1999); y sobre la transformación de las dinámicas de intercambio en los Andes rurales del siglo XX y XXI, 
Mayer (1971) y Valdivia (2012).



238 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

La ciudad entera se había convertido para la fecha en un gran escenario de película antigua.165

Lo que llamaba particularmente la atención era el carácter profundamente democrático 
del público, ya que toda la población estaba presente: jóvenes y ancianos, hombres y mujeres, 
comerciantes, funcionarios, campesinos y autoridades. La Pasión del Cristo de Huamachuco 
dejaba traslucir todos los componentes de un verdadero fenómeno memorial. 

En particular, podía ser consciente del contraste entre dos formas de celebración de la me-
moria, dos maneras de invocar el pasado con recursos radicalmente diferentes: por un lado, 
la procesión religiosa, la reliquia sagrada, un ritual eminentemente plural y popular. Por otra 
parte, la procesión del patrimonio, la reliquia profana que cobraba la forma de caminos incas 
por los cuales transité durante varias semanas. 

Ahora bien, los caminos estaban a menudo deteriorados o incluso eran ya inexistentes. 
Los campesinos aprovechaban para hacer pasar por ellos tractores, motos o para tomar de sus 
bases piedras que sostengan sus andenes de cultivo. En las zonas rurales, los antiguos cami-
nos sólo en ciertas ocasiones servían como estrategias espontáneas de representación o como 
espacios plurales de construcción de subjetividades y ello de la mano de políticas públicas 
impulsadas por ciertas autoridades, ya fueran locales o nacionales.

Este desequilibrio entre imaginario y uso hacía ya del Qhapaq Ñan el recurso de una fic-
ción etérea: una ruta espiritual sin peregrinos, una vía comercial sin comerciantes, un camino 

165	  Ver el cortometraje Pasión Huamachuco (Jallade 2015).

Foto 1: Cartografías del Qhapaq 
Ñan (Perú). Con la gentileza de Lau-

rent Maffre. Traducción: Sitios turísti-
cos. Concesiones mineras y gasíferas. 

Lugares de memoria (Masacre de 
Huayllacancha, 1960. Batalla de Junín. 
Cementerio de Santo Tomás de Pata. 

Museo de la memoria de Ayacucho. El 
Ojo Que Llora (Apurímac). Matsi-

guengas en aislamiento voluntario).

Un día, ingresé a la ciudad en 
plena Semana Santa. La plaza de 
toros se había convertido en una 
suerte de Coliseo Romano. En 
cada estación, policías disfrazados 
de guardias golpeaban a un Jesús 
con látigos tan realistas que la san-
gre saltaba entre la muchedumbre. 
Una sentenciosa voz rememora-
ba, por altoparlante y de mane-
ra enfática, la Pasión de Cristo. 



239El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

mítico sin turistas, cuyos únicos puntos de articulación con el presente son el turismo y el 
imaginario. Revelaban un desfase de percepción entre una visión secularizada de la memoria 
promovida a través del patrimonio y la realidad de muchas dinámicas locales, involucrando 
símbolos del pasado marcados por lo religioso y lo sagrado a través de rituales de todo tipo, 
incluso católicos y evangélicos.

El reto, fascinante, está precisamente ahí. Desde hace diecisiete años, la historia es evocada 
por una innumerable cantidad de actores –Estado, arqueólogos, medios de comunicación, 
movimientos indianistas, organizaciones internacionales– con el fin de redefinir el territorio 
andino a través del registro de una narrativa. Los caminos incas se han convertido en un pro-
yecto político, a la vez contradictorio y ambiguo, que revela los desencuentros existentes entre 
quienes lo celebran y quienes viven a sus alrededores.  

LOS PUENTES DE LA MEMORIA

Pachachaca, que significa “puente sobre el mundo”166 en quechua, se alberga en una depre-
sión profunda, de 1.800 metros, cercana a la ciudad de Abancay. Situado en el antiguo camino 
inca entre Ayacucho y Cusco, se trata de una edificación monumental de la época colonial. En 
la actualidad, el puente no tiene utilidad alguna. Desde hace algunos años, la ruta asfaltada 
pasa río arriba y el Pachachaca es un monumento clasificado como patrimonio cultural de la 
nación. 

Es difícil describir el registro de la experiencia que hoy en día se define a través de la puesta 
en valor de una cierta estética del paisaje. Los viernes por la noche, las parejas de enamorados 
pasean durante algún tiempo por sus alrededores. Además del sofocante calor que abraza 
durante el día, el cuerpo no logra conectar con el sentido de los antiguos caminos. 

Quizá pocos nos remitamos a la otra memoria, en este caso literaria: hace medio siglo, José 
María Arguedas, el célebre escritor y antropólogo peruano, consagraría al Pachachaca un 
capítulo de su novela Los ríos profundos (Arguedas 1958), donde evoca la infancia de Ernesto, 
que sigue a su padre, abogado itinerante entre Andahuaylas y Cusco. Estudiante en Abancay, 
Ernesto bajaba al puente para así escapar del arrogante mundo de aquella ciudad en la que se 
sentía un completo extraño.

El Pachachaca arguediano es la puerta que separa dos maneras de vivir el espacio andino. 
En los Andes rurales, el quechua, el mundo de los antiguos caminos, un imaginario de movi-
lidad difusa en el territorio, donde los propios itinerantes habían permitido a las poblaciones 
circular masivamente hasta mediados del siglo XX. En las ciudades, el internado en castella-
no, el mundo de las haciendas, una modernidad sedentaria que daba la espalda al territorio 
andino. Arguedas ubica aquí la ruptura histórica, social, culturalmente riesgosa, entre me-
moria y territorio. Se trata de una época en la cual, en el mismo corazón de los Andes, los 
imaginarios se separan para no rearticularse jamás. 

Hace algunos años, volví al puente Pachachaca para la filmación de una película en torno a 
la temática de la memoria ligada al conflicto armado interno que, tres décadas atrás, enfrentó 
al Estado peruano con Sendero Luminoso y el Movimiento Revolucionario Túpac Amaru, 
provocando cerca de sesenta y nueve mil víctimas. Para quienes se desplazaron a causa de esta 
violencia, el Pachachaca fue el único puente que no acabó destruido. A pesar de los intentos 

166	  Traducción generalmente aceptada. También se suele traducirlo por “puente sobre la tierra” o “puente 
de tierra”.



240 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

de algunas asociaciones de desplazados ubicados en Abancay, pocos se interesan en este otro 
espacio simbólico del puente.

He ahí que surgió otra memoria a través de la considerable fuerza de ciertos testimonios. 
Lo traumático de la huida se vio reforzado por una circunstancia agravante. La mayor parte 
de quienes son llamados hoy en día los “desplazados forzados” huyeron de la violencia sin 
documentos ni condición civil formal, por lo que su ciudadanía se encontraba recortada, sin 
derechos y reconocimiento por la nación. Todavía hoy en día, en Abancay, muchos de ellos 
manifiestan el sentimiento de discriminación del que son objeto.

Lejos del invasivo discurso acerca del “patrimonio de la nación”, el Pachachaca, hito de la 
arquitectura y monumental huella del pasado, se evidencia como instrumento capaz de pro-
mover un espacio original y plural. Alberga memorias históricas y literarias que son reflejo de 
la inextricable diversidad de la memoria del Perú de hoy. Visto así, permitiría reconciliar un 
símbolo patrimonial con las exigencias de ciudadanía del presente, aquella ligada al necesario 
e indispensable trabajo de memoria del conflicto armado.

No obstante, lo más inquietante es que los actores que promueven la patrimonialización 
en el país no hayan recogido esta pluralidad de memorias. El puente de Pachachaca no parece 
haber sido tampoco conveniente para los promotores del Qhapaq Ñan. Sólo en raras ocasio-
nes ha sido citado como símbolo válido debido a su asociación territorial con los antiguos 
caminos incas, como si el componente colonial invalidara su incorporación a ese otro imagi-
nario de nación. Queda olvidado, entonces, el puente arguediano, soporte simbólico de otras 
violencias y altos sentimientos literarios.167

El proyecto Qhapaq Ñan168 y los actores de la patrimonialización169 prefieren más bien 
el puente suspendido de Q’eswachaka. En tan sólo pocos años, éste se ha convertido en un 
emblema patrimonial y mediático engalanado con el sobrenombre de “último puente inca”, 
como lo testimonian documentos pedagógicos o lúdicos destinados a niños, su clasificación 
como patrimonio cultural inmaterial de la humanidad por la UNESCO, exposiciones, videos, 
libros y reportajes. Asimismo, desde el 2013, la entidad bancaria BanBif apadrina este puente, 
el cual es trenzado cada año desde la época prehispánica. En las agencias de San Isidro o Mi-
raflores, en Lima, se pueden observar afiches que anuncian que el banco preserva “500 años 
de vigencia cultural”. El banco es internacional, sus accionarios son extranjeros y sus clientes 
se encuentran en Cusco o Trujillo. Pero no importa: nuestros tiempos tienen como parti-
cularidad generar alianzas inéditas, producto de la concordancia de intereses entre actores 
diversos y a gran distancia170. 

Pachacaca y Q’eswachaka revelan, pues, dos imaginarios diametralmente opuestos acerca 
del territorio. Dos maneras de concebir el espacio andino, dos símbolos dotados de idéntica 

167	  Remarcamos que el autor sitúa la fractura territorial, en su novela, no en el carácter colonial del puente, 
sino en el abandono de las antiguas vías de comunicación en el siglo XX. El puente Pachachaca, como muchos 
vestigios de la época colonial, se mantuvo como continuo vial territorial hasta una época reciente.

168	  Fundado en 2001, tiene como misión la conservación y puesta en valor de los caminos incas.

169	  Para más información sobre los pasos iniciales de patrimonialización de los caminos incas en Perú y 
los actores involucrados, véanse Martorell (2008), Merveille (2010), Jallade (2011), Gnecco (2017) y Rendón 
(2017). Por su influencia en las tramas oficiales del patrimonio en este país véase Lumbreras (2004).

170	  Sobre estas alianzas de poder a diversas escalas donde participan actores financieros nacionales e in-
ternacionales que definen también las nuevas formas de patrimonialización, ver Jofré (2017).



241El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

funcionalidad, dos puentes, ambos, situados en el eje central de antiguos caminos incas en el 
Perú, pero que poseen destinos memoriales radicalmente opuestos. 

No se trata aquí de negarle al puente de Q’eswachaka su rol social, sino más bien de ana-
lizar su instrumentalización simbólica: en qué medida la celebración a ultranza de una iden-
tidad nacional fundada en el pasado prehispánico de un imaginario nostálgico de movilidad 
territorial en la época inca con comunidades orgullosas de su carácter autóctono, herederas 
de los chasquis, responde, muy imperfectamente, a los desafíos de inclusión que se instalan en 
la sociedad peruana de hoy en día.

Volviendo al Pachachaca, durante mucho tiempo me asombró la ausencia de Arguedas en 
el imaginario del Qhapaq Ñan, tal como es promovido en la actualidad. He aquí el escritor 
más emblemático del Perú, quechua-hablante, que sitúa las acciones de su novela más célebre 
al pie de los antiguos caminos. Él diseña, sin duda, un paisaje nostálgico, pero también un 
panorama sobrecogedor de lo que podría ser el territorio andino de inicios del siglo XX. El 
destino de dos puentes subraya en qué medida los caminos incas se inscriben en un imagi-
nario profundamente heteróclito de representación del territorio andino, reflejo de grietas 
ideológicas que atraviesan la sociedad civil del país hasta la actualidad.  

LOS CAMINOS DE LA MODERNIDAD

Javier Protzel (2013) reveló cuánto las migraciones masivas, la construcción de caminos 
y vías férreas habían modificado profundamente, a lo largo del siglo XX, la relación con el 
territorio andino. Ello dio lugar a una transformación de la percepción del tiempo y del es-
pacio, facilitada por la aparición de nuevas formas de desplazamiento en el corazón de los 
Andes. Este movimiento se reflejó, literariamente, en el surgimiento de relatos de viaje, cual 
“discursos de la modernidad” y de la “lejanía”, como señala el autor. Ellos harían del tema de 
la movilidad el reflejo de imaginarios territoriales fundamentalmente divergentes, eminente-
mente racializados.171

Paisajes peruanos de José de la Riva-Agüero y Osma, publicado en 1955, es un ejemplo de 
ello. Proveniente de la aristocracia, en 1912 se embarcó en un viaje original, al contrario de las 
élites intelectuales de la época: fue de Cusco a Huancayo a lomo de bestia. Para ello tomó los 
antiguos caminos de la cordillera de los Andes, particularmente el tramo central del Qhapaq 
Ñan. Riva-Agüero y Osma no hace aún de los caminos incas el soporte central de su narra-
ción. Sin embargo, ya aparecen algunos hitos narrativos: el cara a cara con la naturaleza es 
grandioso. Las emociones son sublimadas por las huellas del pasado, donde todos los grandes 
momentos de la historia del Perú –prehispánico, colonial, republicano– son idealmente repre-
sentados. Cada etapa de su viaje celebra un territorio andino sublimado. Así, cuando se llega 
al precipicio de un cañón del río Apurímac, exclama: “eje de toda nuestra historia, inviolado 
por la invasión chilena, es la voz gigante de la Patria” (Vich 2002, p. 129). Más tarde, en el 
transcurso de su camino, escribió: 

Así sigue este camino, llano y sinuoso y cinta, estirándose entre el valle profundo a la derecha y las 
montañas escarpadas que miran el sur. Todas son una huella indígena reconocible, triunfante y ad-
mirable, la franja de la antigua vía imperial que discurre inflexible dominando los precipicios (Riva-
Agüero y Osma 1995, capítulo XIV).

171	  Sobre la racialización de la geografía, leer Cecilia Méndez (2011).



242 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Riva-Agüero y Osma formuló un relato ambiguo: diseñó un fresco donde el paisaje social 
está básicamente ausente y se lo sustituye por un itinerario en el que predominan los lugares 
de memoria de la patria que él reivindica, un viaje marcado por una “temporalidad conme-
morativa, ajena al presente”, como escribe Protzel (2013, p. 168). Aunque posee reales cuali-
dades literarias, su texto está profundamente marcado por el contexto ideológico de la época. 
Vich (2002) habló de la construcción de un relato de poder que buscaba integrar al “indio” al 
proyecto nacional.172 

En un registro opuesto, Ernesto Bonilla del Valle utilizó los caminos incas como soporte 
simbólico de su narrativa. Nacido en 1906 en la ciudad andina de Jauja, partió a los doce  años 
a Lima. No volvió a ver a su madre, quien falleció poco después. A partir de esta experiencia, 
conservó una profunda nostalgia por el valle del Mantaro, su tierra natal. En su libro Jau-
ja: estampas del folklore (Bonilla 1946), los antiguos caminos incas sirven de base para este 
sentimiento. Aparecen regularmente bajo el término “camino real”, subrayando asimismo el 
olvido en el que irremediablemente están inmersos. En el poema Mi pueblo de montaña y la 
casa del abuelo escribió:

Mientras duelo de lo que se ha ido, un camión Ford pasa atropellando el silencio de mi nostalgia y una 
vez más me vence la tristeza y cierro los ojos para mirar la antigua plaza de mi pueblo.

Por la Calle Real, por la misma calle que pasa debajo del arco de la casa de Don Lucas, viene lento y 
cansino, como repasando sus pasos, el brujo Bernardo… y me duelo de que nadie me diga: “Buenas 
noches niño Ernesto, cómo estás, cómo te ha ido“ (1946, p. 32).

En los relatos de Bonilla, la modernidad agrede, arranca a los hombres su memoria. Al 
retornar, constata su condición de extranjero en su propia tierra. Desarraigado, el poeta no 
encuentra más en Jauja su tierra natal y el “camino real” se convierte entonces en sinónimo 
de refugio, de otra relación con el tiempo y el espacio.173 Bonilla describió un imaginario de 
movilidad en las antípodas del de Riva-Agüero y Osma. Su literatura está profundamente 
marcada por el tema de la migración, el mismo que se volverá a encontrar en Arguedas. Na-
cido también en los Andes, en los alrededores de los caminos, en sus novelas, se expresa más 
bien en español. Ambos autores describen una visión carnal y emocional del territorio andino 
divido entre dos culturas, historias y visiones del territorio demasiado complejas para hacer-
los entrar al imaginario contemporáneo del Qhapaq Ñan.

Con Antonello Gerbi se establece el imaginario de los caminos incas, tal como se los cono-
ce hoy en día, por lo que se convierte en el más emblemático autor en el tema. En 1940, en la 
misma época que Bonilla, pero en un registro muy diferente, publicó Caminos del Perú, His-
toria y actualidad de las comunicaciones viales. Desde las primeras páginas de su obra, Gerbi 
invocó la poesía de Walt Whitman Canto de camino abierto, donde el poeta y humanista nor-
teamericano asocia la metafísica del paisaje al lirismo del viaje: “Aspiro grandes bocanadas 
de espacio: el este y el oeste son míos y el norte y el sur míos son... el universo es un camino… 
caminos para almas trashumantes” (Gerbi 1940, p. 7).

Gerbi reivindica el lirismo de Whitman: el territorio es una vagabunda fuente de inspira-
ción para quienes lo atraviesan. El mundo es una puerta abierta al entusiasmo de los viajeros. 

172	  Cecilia Méndez (1993) también reveló las contradicciones de la recuperación del pasado prehispánico 
por el nacionalismo criollo.

173	  Este imaginario nostálgico y de desarraigo de la migración también puede ser matizado. Se recomien-
da revisar Cornejo Polar (1996) y Beverley (2002).



243El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

La poética de la geografía sirve al imaginario. Es un apasionado paréntesis que sirve a la ima-
ginación. El historiador italiano escribió lo que hasta hoy en día es la más bella oda literaria 
acerca de los antiguos caminos, a la vez que una gigantesca síntesis: 

El Perú es un camino. Otros países pueden resumirse en un símbolo geográfico. Egipto es un valle, 
el Brasil una selva, la Argentina una pampa, Siberia una estepa, Inglaterra una isla, Panamá un istmo 
cortado y Suiza un puñado de montañas consteladas de hoteles. El Perú es un camino (1940, p. 9).

Sin embargo, rápidamente el lirismo cede espacio a un acercamiento histórico acerca del 
devenir de los caminos ayer y hoy. Gerbi los vuelve a ubicar en su contexto prehispánico, co-
lonial y republicano. El balance es minucioso. Esboza un implacable panorama que da cuenta 
de la ignorancia de los Andes peruanos por parte de las élites limeñas del siglo XIX. Fuera 
de ello, los reinstala en su dimensión territorial. Gerbi comprende bien que potencialmente 
sirven a un proyecto político y es éste, evidentemente, el sentido que subyace a la sentenciosa 
frase: “El Perú es un camino”. Para ello, establece una filiación directa con las rutas modernas. 
Los caminos incas, incluso destruidos, venidos a menos, negados, serían testigos de la bús-
queda histórica de integración del territorio andino. Las rutas actuales serían sus herederas, 
hijas unidas por el mismo destino: el de la reconquista inacabada del territorio. 

Desde ya se puede observar cómo los imaginarios cultivan la imagen de un país y los este-
reotipos que la sostienen. Los Andes son percibidos como un obstáculo, un espacio fragmen-
tado por montañas y distancias infranqueables, llenos de soledad y aislamiento o, como diría 
Gerbi, un “archipiélago” marcado por la distancia y el vacío, una especie de mar que alberga 
islotes de civilización. 

En respuesta a esa situación, Gerbi posicionó los caminos. La geografía debe ser domada; 
la naturaleza humanizada. Si bien elogia la saga de la red férrea, glorifica también los ineluc-
tables méritos de las carreteras. Los caminos serían, desde el inicio de los tiempos, el eslabón, 
el punto en común entre pasado y presente, es decir, la base misma de la construcción de la 
identidad nacional. Es a través de ellos que llegará el progreso. No obstante, el desafío impues-
to por la naturaleza, la unión de los caminos, la humanización del territorio que ello propicia, 
harían surgir la patria conquistadora. 

De esta manera, en el transcurso de la lectura, se va diseñando la metáfora de Gerbi: an-
tiguas y nuevas rutas se convierten en las venas que irrigan el cuerpo de la nación hasta la 
actualidad. La filiación funcional existente entre ambas hace del filósofo italiano, a los ojos de 
muchos, el principal precursor del mito del Qhapaq Ñan.

El legado de Gerbi es, pues, contradictorio. Es uno de los primeros en vincular el tema de 
los antiguos caminos a la utopía modernizadora de las rutas de comunicación. Asistimos, 
entonces, a la emergencia de la producción social de un espacio ampliamente imaginado y 
representado, donde los caminos incas y los caminos de herradura se convierten en un nuevo 
objeto de atracción.

No obstante, si bien es cierto que el diagnóstico de Gerbi tiende a ser lúcido en nombre del 
ideal patriótico de los caminos, éste se inscribe también en una tradición de subordinación 
de los Andes peruanos en provecho de una imagen lírica del territorio. Así, las rutas serían 
portadoras de valores como los de “solidaridad social”, “unión nacional”, “valor turístico”, 
“función político-estratégica”. Gerbi hace de ellas un “instrumento de equidad y fin de los 
monopolios”, atacando indirectamente el régimen de haciendas que dominaba el país.



244 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Prolonga también una idea que prevalece a lo largo del siglo XX: concebir los Andes como 
un obstáculo para el progreso del Perú como nación (el Perú “estaba en peligro”).174 Promueve 
las modernas rutas en nombre de la utopía del automóvil, del desarrollo del “mercado inter-
no” y de la necesidad de “abaratar los precios”. En este punto, el filósofo subestimaba la gran 
funcionalidad de los intercambios que aún ligaban los antiguos caminos al siglo XX, los cua-
les se fundaban en el trueque y los sistemas de reciprocidad.175

En definitiva, su libro se inscribe también en la tradición de las élites del país, que pro-
movían una utopía modernizante que no tomaba en cuenta las dinámicas territoriales de los 
Andes peruanos. Las carreteras modernas destinadas a la exportación de materias primas 
provocaron el declive masivo del uso de los caminos, así como el inicio de las migraciones. 
Fueron construidas por medio de trabajos forzados procedentes de la mano de obra mascu-
lina de los Andes rurales. En efecto, el establecimiento de las primeras rutas modernas en el 
Perú, lejos de constituir un nexo, ante todorefleja las relaciones de dominación y poder de la 
sociedad racializada de la época. 

En los años 20, el gobierno del presidente Augusto B. Leguía dispuso un gran programa de 
construcción de “rutas de penetración” a través de un servicio laboral obligatorio, con la Ley 
de “conscripción vial” que fue aprobada en 1921. En un discurso de 1928, Leguía la calificó 
como

…la gran cruzada por el gran Perú del mañana”. “Quién no lo recuerda traiciona el esplendoroso por-
venir de la patria. Prestar el contigente de sangre es una obligación ineludible, pero prestar contigente 
vial equivale evitar que nuestra sangre corra en los campos de batalla (Meza 1999, p. 60).

Con el inicio del siglo XX, se instauró entonces una relación directa entre la retórica del 
progreso, las vías de comunicación en los Andes y una utopía colectiva, que se preciaba de ser 
inclusiva, pero cuyas bases eran eminentemente autoritarias.

174	  Para ir más allá sobre el tema véase Mesclier (2001).

175	  Los Sanmarcos andinos son un buen ejemplo. María Eugenia Ulfe (2011) señala la relación estrecha en-
tre este bien cultural, el trueque y las antiguas vías de comunicación. El declive de los Sanmarcos corresponde 
al declive del uso de los caminos rurales (incas o no), del papel de los arrieros y del auge de la economía de 
mercado en los Andes.

Figura 2:
Tarmatambo 

(Junín, Perú). Con 
la gentileza de Lau-

rent Maffre.



245El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

Las rutas se convirtieron en el sustrato de un proyecto político modernista impregnado de 
contradicciones, el cual contrasta con las primeras medidas indigenistas en favor de la “raza 
india”, presentes en la Constitución de 1921. Esto conduciría a muchos historiadores a recor-
darnos en qué medida los imaginarios del territorio andino manejados por las élites políticas 
de la época proceden de una mezcla que va desde la utopía modernizadora hasta una forma 
de autoritarismo liberal (Meza 1999) (figura 2).

LA COMUNIDAD DE CULTO

La ruta, con Gerbi, se convirtió entonces en el soporte de un imaginario del territorio an-
dino, así como de un proyecto a futuro. Sienta las bases de una cierta noción de desarrollo de 
los Andes peruanos al servicio de la nación: una utopía memorial por alcanzar, la cual llegaría 
a materializarse enteramente cincuenta años más tarde.

Así, los antiguos caminos incas se convierten en objeto de un culto, cuyo nombre no es aún 
señalado, pero cuyos rasgos son claramente cercanos a los observados por Casalino (2016), 
quien calificó como “comunidad de culto” a aquellos grupos que glorifican el recuerdo de 
una figura heroica destinada a integrar el panteón patriótico de la memoria colectiva del país. 
Inscribiendo su investigación en la línea de antropólogos como Hobsbawm y Ranger (2002) 
en torno a la invención de la tradición,176 Casalino decodifica el culto memorial de los héroes 
fundadores de la independencia peruana, desde el siglo XIX hasta el XX.

La comunidad de culto reviste varios aspectos: los grupos que la componen provienen de 
la sociedad civil. Con sus acciones, mantienen “vivo el recuerdo de las hazañas, actos, valores 
y principios” (2016, p. 104) de una figura destinada a llegar a ser héroe de la Patria. El vínculo 
con la sociedad es, entonces, esencial: una comunidad de culto es el “núcleo” de una base 
social que promueve una figura heroica. Mientras más numerosa, más pertinente es el héroe 
en un tiempo dado. Tal comunidad se convierte así en uno de los vínculos entre esta figura 
simbólica y la sociedad a la cual pertenece, lo cual ciertamente permite “construir la nación 
desde una perspectiva genealógica” (2016, p. 103).

La historiadora distingue tres momentos en este movimiento. En primer lugar, la “comu-
nidad de culto espontánea”, que promueve un proceso de reactualización de un símbolo del 
pasado en el presente. La segunda etapa implica el establecimiento de recursos más complejos: 
la comunidad de culto se organiza, sobre la base de la sociedad civil, alrededor de grupos o de 
círculos que buscan una encarnación con la nación. Ello supone una estrategia que permita 
crear una relación entre esta figura y la sociedad, en la cual ella promoverá los “elementos 
emocionales y simbólicos que establezcan una relación empática entre ella y el héroe” (2016, 
p. 107).

Sin embargo, para perdurar en el tiempo, la comunidad de culto debe obtener paralela-
mente un reconocimiento oficial, por medio del Estado nacional, y una legitimación por parte 
del resto de la sociedad. Se trata entonces de la tercera etapa, la de la “comunidad de culto ofi-

176	  En su libro, los autores enfatizan la producción de nuevas tradiciones, que Ranger califica de “neo-
tradiciones” (2002), en sociedades tocadas por la industrialización, la urbanización y la secularización. Lo 
usamos aquí para explorar las jerarquías que se tejen entre los actores involucrados en reactualizar los sím-
bolos del pasado, no para denunciar una supuesta artificialidad histórica que deslegitimaría las acciones 
emprendidas en torno a la reafirmación de lo indígena.



246 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

cializada”, que llega a ser una “entidad que sirve de referencia para promover nuevos valores 
y principios a favor de la República” (Casalino 2016, p. 108).

Es interesante releer los discursos y documentos producidos desde los comienzos del pro-
yecto Qhapaq Ñan.177 Quienes habían recorrido las rutas incas eran una especie de precurso-
res o exploradores de una nueva frontera por descubrir, donde el camino aparece como una 
ego-historia mitificada por un redescubrimiento, por la creación de una narrativa apologética 
en la que todos, incluido el Ministerio de Cultura, eran héroes dentro de una gran historia. 

A través de ello, se redescubre a los autores que han preparado el camino del imaginario de 
las rutas incas, en el siglo XX, antes que el Estado se hiciera cargo de él en el umbral del siglo 
XXI. Entre ellos, destacan arqueólogos, aventureros, ingenieros. Es imposible citar a todos y 
se requeriría de un apasionante trabajo de archivo.178

Estos autores corresponderían a una comunidad de culto espontánea relacionada a ciertos 
sectores de la sociedad civil, que actúa de forma difusa y heteróclita, sin necesariamente tener 
vínculos entre ellos, alrededor de esa nueva figura heroica.179 Además de Gerbi, cabe men-
cionar a Regal (1936), Von Hagen (1958) y Espinosa (2006); en un registro cercano al de los 
movimientos indianistas véase Lajo (2003).

El arqueólogo John Hyslop, cuyos trabajos fueron publicados en 1984, se convirtió en la 
garantía académica de aquel culto en construcción. Sus mapas a gran escala son entonces 
difundidos masivamente a partir de 2001, mucho después de su fallecimiento. Este proceso 
culminó con la publicación de una gran edición financiada por PetroPerú en 2017 y su pre-
sentación mediatizada en la Feria Internacional del Libro de Lima (FIL). Esta difusión masiva 
participa en un proceso de reescritura del imaginario cartográfico del espacio andino donde 
los antiguos caminos “unirían” el territorio, dentro de la magia reconciliadora de la geografía 
y la historia.

Queda aún mucho por investigar sobre este extenso tema. La invocación de los caminos 
incas a lo largo del siglo XX no es sólo una construcción literaria ni exclusivamente peruana: 
a nivel político, podemos citar los grandes programas de infraestructura de Fernando Be-
laúnde Terry, promotor de la carretera marginal de la selva. La referencia a la red de caminos 
del “Incario” era recurrente para apelar a una nueva unidad territorial del país, a través de la 
implementación de infraestructuras viales modernas. En su libro La conquista del Perú por los 
peruanos, publicado en 1959, Belaúnde hace de las vías de comunicación antiguas y modernas 
que atraviesan los Andes una “tradición vial”, inscribiéndose en los pasos de Gerbi.

En la década de 1970, la empresa Correos del Perú difundía filatelia de personajes incas y 
chasquis. Con poder, fiereza o simplemente corriendo, estas representaciones refieren a hé-
roes de una época mitificada que recorren el territorio andino en toda su extensión, consti-
tuyendo el gran imaginario del nuevo mito patrimonial en construcción, a diferencia de las 

177	  Puedo citar la primera “Semana Qhapaq Ñan” organizada en la sede del Ministerio de Cultura en 
2012 y la página Facebook del mismo proyecto Qhapaq Ñan (https://es-la.facebook.com/QhapaqNanPeru/) 
(Consultado por última vez el 01 de mayo 2020). Frecuentemente los arqueólogos o viajeros del pasado se 
convierten en los precursores de un trabajo que el Ministerio tiene como misión continuar.

178	  Sólo trato aquí del siglo XX. Habría que mencionar también los viajeros extranjeros del siglo XIX: 
Raimondi, Squier, Wiener o el naturalista suizo Von Tschudi, entre otros.

179	  En el entendido de que una comunidad de culto puede reunir también grupos alrededor de una figura 
heroica patrimonial, como los caminos incas, debido a la reivindicación del vínculo singular que establecen 
con esa figura, y que se refleja en relatos de viaje, estudios académicos, etc.



247El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

pocas representaciones de campesinos y arrieros, actores físicamente presentes en los cami-
nos de esa época.

Finalmente, la segunda mitad del siglo XX corresponde a un auge internacional de relatos 
mitificados del pasado inca a través de símbolos de carácter patrimonial, como las chullpas 
y una Fiesta del Sol en la puesta en escena del pasado prehispánico hecha por Hergé en El 
Templo del sol (1948), o los caminos incas en la mundialmente exitosa serie francojaponesa de 
dibujos animados Las misteriosas ciudades de oro (Chalopin et al. 1982), adaptada de la novela 
The king’s fifth (La ruta del oro), del escritor estadounidense Scott O’Dell. Estas propuestas 
contribuyeron a incluir los caminos incas en el panteón de las figuras populares patrimonia-
les globalizadas que nutren el imaginario del territorio andino contemporáneo.

Sin embargo, durante toda la segunda mitad del siglo XX, el tema de los antiguos caminos, 
si bien presente, no fue objeto de instalación en la memoria colectiva a través de políticas pú-
blicas de memoria. El hecho que desencadenaría una extraordinaria transformación sería el 
conflicto armado interno.

LA OLA DE LA MEMORIA EN EL PERÚ DE LA POSTGUERRA Y EL SURGI-
MIENTO DEL QHAPAQ ÑAN

El llamado Perú del “postconflicto” hace del pasado el eje de las luchas simbólicas del país. 
En ese sentido, la cuestión territorial se convierte en un elemento crucial de los temas de me-
moria; y son efectivamente los Andes rurales los que, en su gran mayoría, fueron marcados, a 
sangre y fuego, por los años de la violencia. Se establece así también un desafío para la nación, 
el de una gran mutación territorial que es redescubierta tras dos décadas de conflicto.

Este movimiento no podía sino irrigar el campo de la cultura. Desde fines del siglo XX, 
viajeros e investigadores apasionados utilizan el Qhapaq Ñan como una vía de acceso para 
recorrer nuevamente el espacio andino, que pronto serán seguidos por arqueólogos, geógra-
fos, caminantes de influencia indianista, funcionarios o tecnócratas. De manera espontánea, 
los antiguos caminos incas, un marcador del pasado, se convierten en un eje de penetra-
ción a partir del cual se van a “redescubrir” los Andes peruanos y por ello mismo se buscará 
comprenderlos.

Sin embargo, muy rápidamente, otros actores van mucho más allá. El Qhapaq Ñan se con-
virtió en un instrumento de medición del territorio andino, el estetoscopio de un cuerpo en-
fermo. Su patrimonialización surge el mismo año que la creación de la Comisión de la Verdad 
y Reconciliación Nacional (CVR), en el 2001. En nombre del desarrollo y de su puesta en valor, 
numerosas publicaciones han sido editadas, articulando la intensidad del uso de los caminos 
a datos socioeconómicos de toda naturaleza: infraestructuras viales, educación o salud, tasas 
de analfabetismo, acceso al agua o a la electricidad, factores de género, etc.,180 convirtiendo 
los caminos incas en el eje central a partir del cual se pretende establecer un diagnóstico te-
rritorial a gran escala.

En otro libro (Pugliesi, ed. 2011), el Ministerio de Cultura levantó un inventario sistemáti-
co de las especificidades culturales relevantes del norte del Perú. Cuentos, leyendas, costum-
bres e incluso particularidades culinarias del más pequeño poblado se encuentran unidos 
metafóricamente por los antiguos caminos incas, desde las plantas medicinales de Cachica-
dán hasta el jamón ahumado de Ayabaca. El Qhapaq Ñan, y a través de él el territorio andino, 

180	  Instituto Nacional de Cultura (2005, 2006, 2008).



248 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

se convierte en el vector de todo aquello que, vinculado al pasado, pueda ser percibido como 
“tradicional”.

Cabe subrayar cuánto el Estado y la sociedad civil redescubren los antiguos caminos incas 
en el contexto del discurso victimario surgido del conflicto armado. Este punto es esencial. 
Valérie Robin y Delacroix (2017) remarcaron recientemente cuánto la democratización del 
país, profundamente ligada al tema de la justicia transicional, consigna el retorno de la “pro-
blemática indígena en relación con la violencia política” (2017, p. 2) y la coloca en el corazón 
mismo del debate político peruano del siglo XXI. Este movimiento tiende a favorecer la cons-
trucción de un proceso de “etnización de la categoría de víctima”,181 la cual “no solo es una 
víctima indígena, sino una víctima indígena e inocente” (2017, p. 6). Desde entonces, no so-
lamente la reparación se convierte en un “elemento central e imprescindible del proceso más 
amplio de reconciliación nacional” (2017, p. 8), sino también en un cierto anclaje de la Comi-
sión de la Verdad y Reconciliación Nacional, contexto en el que actores de todo tipo repro-
ducen una visión con frecuencia estereotipada, e incluso exótica, de la condición de víctima, 
que le quita “agencia al campesino andino”, e incluso recrean una forma de estigmatización.

Ahora bien, este movimiento se inscribe en el interior de un territorio andino profun-
damente marcado por el estigma de la violencia. Es efectivamente el tema de la reparación, 
del “territorio-víctima”, el que moldea de forma espontánea el establecimiento de lógicas de 
desarrollo y la recalificación de un símbolo prehispánico como los antiguos caminos incas.

Uno de los momentos más emblemáticos de ese proceso fue el discurso de Eliane Karp 
en el 2001, el día de la entronización de Alejandro Toledo como presidente de la República, 
en Machu Picchu, para quien el Qhapaq Ñan debía proyectar “hacia el futuro la integración 
de los pueblos y la modernidad democrática” del país (Galinier y Molinié 2006, p. 220). Se 
invierte el valor atribuido a los antiguos caminos incas: negados durante muchas décadas del 
siglo XX, se convirtieron entonces en herramientas y argumentos políticos para emprender 
un proyecto de “reconciliación” nacional a través del patrimonio. El Perú de la postguerra 
favorece así la articulación entre el imaginario de los “caminos de la modernidad” y la rei-
vindicación del pasado prehispánico, operación ya presente desde antaño en el imaginario 
nacional, al servicio de la construcción de la Patria.182

El Qhapaq Ñan es tan vasto que se ha convertido, en tan solo algunos años, en el embudo 
simbólico del imaginario territorial sin precedentes de los Andes peruanos: las efigies de chas-
quis se entremezclan con la bandera del arcoíris (la wiphala), con la chakana (comúnmente 
conocida como “cruz andina”) o incluso con el pututu, caracol marino, instrumento musical 
utilizado en la época prehispánica. En la actualidad, ya no es extraño ver a ciertas corrientes 
indianistas utilizarlo, a pesar del paso de los siglos. Hacen su ingreso en cada poblado tocando 
algunas notas que hacen resonar su poder tanto simbólico como reivindicativo.183

181	  Neologismo escogido por las autoras para referirse a la simplificación (e idealización) de ciertos discur-
sos y prácticas del postconflicto peruano, equiparándolos, consciente o inconscientemente, a una categoría 
étnica.

182	  La “Marcha por la Paz y la Solidaridad” es otro ejemplo llamativo de ello. Este evento, promovido por 
ciertos actores de la sociedad civil, y que tuvo un gran éxito en su momento, operó con una fusión entre el 
territorio andino y el proceso de categorización étnica en relación con las víctimas, el cual hace de estas últi-
mas los descendientes de un pasado inca mitificado que el antiguo camino real permitiría articular. Véanse 
Jallade (2011), Delacroix (2016) y Robin y Delacroix (2017).

183	  En el siglo XIX, el pututu se encarna literariamente como “consciente de su fuerza colectiva y que nada 



249El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

Se encuentran también múltiples sitios arqueológicos, convertidos en lugares de rituales 
de toda naturaleza. Conmemoraciones indianistas se han ido desarrollando en las márgenes 
de los antiguos caminos, en todo el Perú, en apenas veinte años: en las ruinas de Tarmatam-
bo (Junín), en el ushnu de Pumpu (Junín) o últimamente en las escalerillas incas cercanas a 
Huamachuco (La Libertad). Algunas de ellas, como en Aypate (Ayabaca), son organizadas 
con la participación directa del Ministerio de Cultura. Un trabajador del proyecto Qhapaq 
Ñan oficiaba en los actos, en 2016, como adjunto del chamán, con motivo de la ceremonia 
principal del ritual. La corriente indianista contemporánea experimenta así un crecimiento 
sin precedentes, a través de la unificación simbólica de los antiguos caminos.184

El Qhapaq Ñan mismo posee sus propias procesiones. Todos los años, la marcha Wa-
yakuntu propone una caminata de “integración” binacional que integra al Perú con Ecuador. 
Asimismo, una marcha Qhapaq Raymi congrega a unos caminantes que unen, cada año, el 
antiguo ushnu de Hatun Xauxa (Jauja) con el sitio arqueológico de Pachacamac, ubicado al 
sur de Lima.

De hecho, a través de este caminar, los participantes inscriben sus pasos por un verdadero 
mimetismo procesional, pero en un registro diferente al de todas las fiestas patronales de los 
pueblos andinos, festividades tan cotidianas en las zonas rurales. Reformulan la procesión 
religiosa y asumen una forma contemporánea de movilidad, pero reactualizada y ritualizada 
en el marco de un nuevo símbolo, eminentemente profano.

Algunos hacen una pausa en las partes altas de los caminos incas, como en el caso de las 
apachetas. Ofrecen y reivindican ofrendas mediadoras y fraternas a la Pachamama, en memo-
ria del pasado inca, convertido así en un territorio enteramente metafórico.

Todos estos símbolos, lugares, están potencialmente articulados por los antiguos caminos: 
miles de kilómetros materializados por huellas que los siglos no han logrado enteramente bo-
rrar. En el Perú, todas las grandes ciudades, las cordilleras, la mayor parte de los grandes eco-
sistemas, hipotéticos espejos de modos de vida diferentes, mal que bien podría estar asociados 
a este fenómeno. Esta monumentalidad hace del Qhapaq Ñan un “monumento-paisaje”, un 
lugar de memoria que se orienta a la representación de la nación y a su origen mitificado. Los 
caminos incas se han convertido en una metáfora de la naturaleza, de todo un territorio, el de 
los Andes peruanos.

LA EVASIVA DEMOCRACIA DE LA MEMORIA

Poco a poco, se ve cómo ciertos sectores de la sociedad peruana convocan todo un arsenal 
jurídico y simbólico en provecho de la reconciliación y de la unidad del país. De ser una herra-
mienta de diagnóstico, los caminos incas se han convertido en un posible remedio: el símbolo 

puede parar… Anuncia la guerra, la venganza, profetiza el rechazo violento y radical del orden social hecho 
de desigualdad y explotación” (Borras 2001, p. 533).

184	  Este trabajo toca de manera general estos movimientos, que en el Perú son diversos y fragmentados, y 
generalmente son producto de una visión urbana de los Andes y que promueven reivindicaciones de carácter 
étnico, frecuentemente basadas en una visión apologética del pasado inca. Si bien la mayoría de las manifes-
taciones públicas de los movimientos indianistas son festivas y abiertas, se dan también algunas otras que 
tienen una base retórica más esencialista e identitaria. En ciertos casos, pueden revelar supuestos evolucio-
nistas, incluso raciales. Para profundizar en este tema, véanse Kristal (1991), Galinier y Molinié (2006), Favre 
(2009) y Solari  (2015).



250 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

común de todos los peruanos que trascendería las diferencias y proporcionaría la garantía de 
una unidad reencontrada por medio de una renovada democracia de la memoria traída desde 
el pasado, cuyo uso social proveería el legado y la promoción de una política pública a gran 
escala. Este movimiento encuentra respuesta en ciertos sectores del Estado ligados a la cultura 
y al patrimonio, grupos indianistas, algunos sectores académicos y de los derechos humanos. 

Después del conflicto armado interno, la invocación de los caminos incas y su traducción 
en una política pública se ha llevado a cabo en un lapso de tiempo muy corto: la proximidad 
entre el mundo político y la arqueología peruana, el turismo de masas y, de manera general, el 
movimiento internacional en favor del patrimonio encarnado por la UNESCO han favoreci-
do el paso de la comunidad de culto a un reconocimiento oficial del Estado peruano, a través 
el Ministerio de Cultura.

La “comunidad de culto oficializada” se ha convertido en el reflejo de divisiones socia-
les y territoriales que atraviesan la sociedad peruana, que hacen del Estado el predominante 
promotor de estrategias de empatía evocadas por Casalino (2016); un instrumento con un 
número reducido de actores, que buscan obtener la legitimación colectiva del resto de la so-
ciedad: inventar, mediante el patrimonio, una nueva figura heroica de la patria, encarnada en 
el propio territorio.

El proyecto Qhapaq Ñan se ha convertido en el motor de una política que busca la masiva 
adhesión de comunidades rurales de la Cordillera en nombre de la tradición y del desarrollo, 
luego, de la participación, y últimamente, de la inclusión y los derechos culturales asumiendo 
el discurso de los Derechos Humanos. Éstos legitiman el establecimiento de grandes narra-
tivas patrimoniales y prácticas asociadas que reflejan espacios de mediación eminentemente 
ambiguos y contradictorios, que se reflejan en la política de comunicaciones del proyecto, y 
cuyo análisis a profundidad merece otro artículo.

No se trata tampoco de crear una dicotomía ficticia entre Estado y actores locales, ni de 
idealizar a las comunidades, sino de analizar los discursos y las prácticas de los actores de la 
patrimonialización: en qué medida siguen sirviendo para validar los intereses de los que los 
impulsan (Ascensio 2018) o en qué medida también esta estrategia promueve espacios a favor 
de la legitimidad y la articulación de demandas de las comunidades, para posicionarse como 
actores de la sociedad peruana del postconflicto.

Como lo reflejan los ejemplos citados al inicio de este artículo –Huamachuco, Pachachaca 
y Q’eswachaca–, la lógica de patrimonialización actual sigue dogmas (intangibilidad, tradi-
ción), consumos, usos y reacciones de los actores externos y legitimados (turistas, arqueólo-
gos, comunidades de culto), que terminan dando poco lugar a las dinámicas y los sentidos que 
las comunidades andinas del país tienen alrededor de sus procesos de memoria, territorios 
y bienes comunes. Eso implica también cuestionar las problemáticas y roles de los actores 
individuales y colectivos que viven alrededor de los caminos rurales, así como analizar pro-
fundamente los diagnósticos y las estrategias del sector Cultura del Estado peruano como la 
“puesta en valor” y la centralidad simbólica de los monumentos arqueológicos como recurso 
privilegiado, casi exclusivo, en la producción de dinámicas y sentidos a nivel local.

Este fenómeno crea, a veces, tensiones con sectores del movimiento indianista, debido a las 
rivalidades en el dominio de las manifestaciones públicas de los caminos incas. Finalmente, 
todos terminan formando parte de un movimiento que promueve un discurso étnico cons-
truido a partir de un pasado inca mitificado, al servicio de la construcción de la nación. La 
comunidad de culto perpetúa así, de manera renovada y en un contexto contemporáneo, las 
jerarquías instauradas en la producción de imaginarios territoriales desde el siglo XIX. Visto 



251El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

así, este fenómeno refiere efectivamente a la nación y sus símbolos. Como señaló Anne-Marie 
Thiesse (1999, p. 14): 

Pertenecer a la nación es ser heredero de ese patrimonio común e indivisible, conocerlo y reverenciar-
lo… La nación nace de un postulado y de una invención. Sin embargo, ésta no existe sin la adhesión 
colectiva a dicha ficción. Las tentativas abortadas son numerosísimas. Los éxitos son fruto de un 
proselitismo sostenido.

En una sociedad eminentemente fragmentada como la peruana, hacer de un bien monu-
mental un marcador del pasado, asegurarle una función simbólica indistinta –reconciliadora, 
patriótica– revela grietas en torno a temas claves como la relación con el tiempo, la natura-
leza o la percepción de lo religioso. Cuando éstas se inscriben en la esfera pública a través de 
espacios poco regulados, marcados por las lógicas de la economía de mercado (turismo) y de 
políticas públicas ideologizadas, es inevitable que repercutan jerarquías de todo tipo y lógicas 
de poder. Este tipo de reconciliación y desarrollo resulta entonces del surgimiento de una 
hegemonía adicional y en desmedro de una democracia de la memoria difusa, o por lo menos 
imposible de decretar.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Aldana, Susana
1999		  Poderes de una región de frontera. Comercio y familia en el norte (Piura, 

1700-1830). Panaca, Lima.
Arguedas, José María
1958		  Los ríos profundos. Losada, Buenos Aires.
Ascensio, Raúl
2018		  Señores del pasado. Arqueólogos, museos y huaqueros en el Perú. Instituto de 

Estudios Peruanos, Lima.
Belaúnde 
1959		  La conquista del Perú por los peruanos, Eds. Tawantinsuyu, Lima.
Beverley, John 
2002		  Prólogo. En Indigenismo y nación: los retos a la representación de la subal-

ternidad aymara y quechua en el Boletín Titikaka (1926-1930), editado por Ulises Zevallos, pp 
11-19. Institut Français d’Études Andines, Lima.

Bonilla del Valle, Ernesto 
1946		  Jauja: estampas del folklore. López, Buenos Aires.
Borras, Gérard 
2001		  Entre kenas et pututus: la représentation de “l’autre” dans la littérature des 

pays andins. Caravelle 76(1):527-536.
Casalino Sen, Carlota 
2016		  Comunidad de culto y construcción del héroe: la rebelión de Tacna y Fran-

cisco de Zela (1811-1911). En La Independencia como representación. Historiografía, conme-
moración y escultura pública, editado por Alex Loayza, pp 103-134. IEP, Lima.

Chalopin, Jean, Mitsuru Kaneko, Mitsuru Majima y Sōji Yoshikawa
1982		  Las misteriosas ciudades de oro. NHK-Antenne 2-Pierrot. Tokio.



252 Políticas patrimoniales y procesos de despojo y violencia en Latinoamérica

Cornejo, Antonio
1996		  Una heterogeneidad no dialéctica: sujeto y discurso migrante en el Perú  

moderno. Revista Iberoamericana LXII:176-177.
Delacroix, Dorothée
2016		  De pierres et de larmes. Mémorialisation et discours victimaire dans le Pérou 

d’après-guerre. Institut Universitaire Varenne, París.
Espinosa, Ricardo
2006		  La gran ruta inca. El Qapaq Ñan. PetroPerú, Lima.
Favre, Henri 
2009		  Le mouvement indigéniste en Amérique latine. L’Harmattan, París.
Galinier, Jacques y Antoinette Molinié 
2006		  Les néo-indiens: une religion du IIIe millénaire. Odile Jacob, París.
Gerbi, Antonello
1940		  Caminos del Perú. Historia y actualidad de las comunicaciones viales. Banco 

del Crédito del Perú, Lima.
Glave, Luis Miguel 
1988		  Tambos y caminos andinos en la formación del mercado interno colonial. 

Anuario de Estudios Americanos XLV:83-138.
1989		  Trajinantes: caminos indígenas en la sociedad colonial siglos XVI / XVII. 

Instituto de Apoyo Agrario, Lima. 
Gnecco, Cristóbal
2017		  Obsesión por las ruinas...y la ruina del Qhapaq Ñan. El Malpensante 

182:54-59. 
Hergé
1948		  El templo del Sol, Las aventuras de Tintín, París, Casterman.
Hyslop, John
1992		  Qhapaq Ñan. El sistema vial inkaico. Instituto Andino de Estudios Arqueo-

lógicos-Petróleos del Perú, Lima.
Hobsbawm, Eric y Terence Ranger 
2002		  La invención de la tradición. Crítica, Barcelona. 1983.
Instituto Nacional de Cultura
2005		  Reconocimiento y registro del entorno territorial del Qhapaq Ñan: El Qha-

paq Ñan en la ruta del Chinchaysuyu entre Acostambo y Huanucopampa. Instituto Nacional 
de Cultura, Lima.

2006		  Reconocimiento y registro del entorno territorial del Qhapaq Ñan: el Qhapaq 
Ñan en la ruta del Chinchaysuyu entre Huanucopampa y Conchucos. Instituto Nacional de 
Cultura, Lima.

2006		  Reconocimiento y registro del entorno territorial del Qhapaq Ñan: El Qha-
paq Ñan en la ruta del Chinchaysuyu entre Piás y Chachapoyas.  Instituto Nacional de Cultu-
ra, Lima.

2008		  Reconocimiento y registro del entorno territorial del Qhapaq Ñan: El Qha-
paq Ñan en la ruta del Chinchaysuyu entre Vilcashuamán y Chinca Alta. Instituto Nacional de 
Cultura, Lima.

Jallade, Sébastien
2011		  La réinvention des routes incas: représentations et construction de la mé-

moire au Pérou (2001-2011). Droit et Cultures 62(2):119-137.



253El Qhapaq Ñan, entre memoria e historia en el Perú postconflicto

2015		  Pasión Huamachuco. Autoproducido, 14‘, Lima. Recuperado de https://vi-
meo/149937086 el 13/05/2020.

2018		  Qhapaq Ñan. Les chemins incas et le choc des mémoires. En 7 routes my-
thiques. Quand l’Histoire se mêle à la légende, editado por Alain Musset, pp 75-95. A. Colin, 
París.

2020		  Los caminos andinos en el Perú: contradicciones y desafíos para una po-
lítica pública intercultural. En Cristóbal Gnecco, El señuelo patrimonial. Pensamientos post-
arqueológicos en el camino de los incas, Diálogos en Patrimonio Cultural, vol. 2, pp 105-121. 
Maestría en Patrimonio Cultural UPTC, Tunja.

Jofré, Carina
2017		  Una mirada crítica de los procesos de patrimonialización en el contexto 

Mega-Minero. Tres casos emblemáticos en la provincia de Provincia de San Juan, Rep. Argen-
tina. En Arqueología comercial: dinero, alienación y anestesia, editado por Roberto Pellini, pp 
143-175. JAS Arqueología, Madrid.

Kristal, Efraín
1991		  Una visión urbana de los Andes. Génesis y desarrollo del indigenismo en el 

Perú, 1848-1930. Instituto de Apoyo Agrario, Lima. 
Lajo, Javier
2003		  Qhapaq Ñan. La ruta Inka de sabiduría. Abya-Yala, Quito.
Lumbreras, Luis Guillermo
2004		  Presentación. Proyecto Qhapaq Ñan, Informe de Campaña 2002-2003. Ins-

tituto Nacional de Cultura, 5-17.
Martorell, Alberto
2008		  Itinerarios culturales y patrimonio mundial. El patrimonio como factor de 

interrelación o conectividad cultural. Universidad San Martin de Porres, Lima.
Mayer, Enrique
1971		  Un carnero por un saco de papas: aspectos del trueque en la zona de Chqu-

piwaranga. Revista del Museo Nacional 37(26):184-196.
Méndez, Cecilia
1993		  Incas sí, Indios no. Apuntes para el estudio del nacionalismo criollo en el 

Perú. IEP, Lima.
2011		  De indio a serrano: nociones de raza y geografía en el Perú (siglos XVIII-

XXI). Histórica 35(1):53-102.
Merveille, Nicolas 
2010		  Logique procédurale et dispositifs de mesure, Ethnographie d’une ONG de 

conservation et développement au Pérou. Tesis doctoral, Ecoles des Hautes Etudes en Sciences 
Sociales, París.

Mesclier, Evelyne 
2001		  De la complementariedad a la voluntad de “aplanar los Andes”: representa-

ciones de la naturaleza y pensamiento económico en el Perú del siglo XX. Bulletin de l’Institut 
Français d’Études Andines 30(3):541-562.

Meza Bazán, Mario Miguel
1999		  Caminos al Progreso. Mano de Obra y Política de Vialidad en el Perú : la 

Ley de Conscripción Vial, 1920-1930. Tesis de licenciatura, UNMSM, Lima. 



Ministerio de cultura, Proyecto Qhapaq Ñan
2012		  El puente Q’eswachaka. Ingeniería y tradición andina (DVD). Ministerio de 

cultura, Lima.
Protzel, Javier
2013		  Espacio-tiempo y movilidad. Narrativas del viaje y de la lejanía. Universidad 

de Lima, Lima.
Pugliesi, Renzo (Editor) 
2011		  Las voces de los pueblos a la vera del Qhapaq Ñan, Vol. 1. Piura, Cajamarca, 

Amazonas y La Libertad. Ministerio de Cultura, Lima.
Regal, Alberto 
1936		  Los caminos del Inca en el antiguo Perú. Editorial Sanmarti, Lima.
Rendón, María Luisa 
2017		  Reconstruyendo el Qhapaq Ñan en Ecuador y Perú. Tesis de doctorado, 

FLACSO, Quito.
Riva-Agüero y Osma, José de la
1995		  Paisajes peruanos. PUCP, Lima.
Robin, Valérie y Dorothée Delacroix
2017		  Categorización étnica, conflicto armado interno y reparaciones simbó-

licas en el Perú post-Comisión de la Verdad y Reconciliación (CVR). Nuevo Mundo Mun-
dos Nuevos, Debates. Recuperado de http://journals.openedition.org/nuevomundo/71688 el 
13/05/2020 (Consultado por última vez el 01 de junio 2020).

Solari, Mirko 
2015		  Les chemins de l’ethnicité: parcours identitaires des descendants des mit-

mas cañaris dans la région andine (XVIe–XXIe siècle). Tesis de doctorado, EHESS, París. 
Thiesse, Anne-Marie 
1999		  La création des identités nationales. Europe XVIIIe-XXe siècles. Seuil, París.
Ulfe, María Eugenia 
2011		  Los cajones de la memoria: la historia reciente del Perú a través de los reta-

blos andinos. PUCP, Lima.
Valdivia, Gustavo 
2012		  (Re)tejiendo el espacio en los Andes. Las sociedades agropastoriles del sur 

andino Perúano frente al proyecto geográfico del neoliberalismo. En Viejos problemas, nue-
vas alternativas. Estrategias de lucha contra la pobreza gestadas desde el sur, editado por Ana 
María Pérez y Nelson Antequera, pp 253-276. CLACSO, Buenos Aires.

Vich, Víctor 
2002		  Vicisitudes trágicas: territorio, identidad y nación en los Paisajes Peruanos 

de José de la Riva-Agüero y Osma. Revista Andina 34: 123-134.
Von Hagen, Victor
1958		  os caminos del sol. Editorial Hermes, Buenos Aires.


