




SIMPOSIO INTERNACIONAL
 “POLITICAS PATRIMONIALES EN EL CONTEXTO 

ACTUAL LATIONAMERICANO”
Buenos Aires, 7 y 8 de noviembre de 2017

Centro Cultural Paco Urondo

Organizado por:

Comité Organizador:

 RED DE INFORMACIÓN Y DISCUSIÓN SOBRE 
ARQUEOLOGÍA Y PATRIMONIO (RIDAP) 

http://www.ridap.org/

FUNDACIÓN TIEMPOS 
http://fundaciontiempos.org/

Instituto de Ciencias Antropológicas de 
la Facultad de Filosofía y Letras de la 

Universidad de Buenos Aires 

Ivana Carina Jofré 
(CONICET/UNSJ/UNLaR/CEIAA)

Alejandra Korstanje 
(CONICET- ISES-IAM, UNT)

Carolina Crespo 
(CONICET/INAPL/UBA)

Cristóbal Gnecco 
(UNICAUCA)

Mariela Eva Rodríguez 
(CONICET/ ICA-UBA-FLACSO)
Luis Rodríguez Mamby 

(UBA/CEIAA)
Marcela Díaz 
(EDA-UNCa.)

Claudio Marcelo Revuelta 
(UNLaR/UNdeC/CEIAA/QUIPUS)



Instituciones que avalan el Simposio Internacional 



Desde el siglo XIX, las políticas de patrimo-
nialización se articularon con los procesos 

de construcción de los Estados nacionales lati-
noamericanos y fueron centrales en la confor-
mación de un sentido de pertenencia nacional 
que homogeneizó la heterogeneidad social y 
cultural existente en base a la edificación de 
un pasado e identidad común y a la instalación 
de moralidades y comportamientos acordes 
con el orden social de la época. Mediante la 
creación de instituciones específicas (organis-
mos de preservación, museos), de performan-
ces de exhibición (conmemoraciones, festivi-
dades) y de otros dispositivos (monumentos, 
narrativas), ciertos bienes y testimonios del 
pasado fueron elegidos, domesticados y jerar-
quizados en tanto representativos de la cultu-
ra nacional. Sin embargo, ya a fines de siglo XX 
asistimos a una serie de cambios que se fue-
ron expresando en el campo del patrimonio.  
Por su parte, durante al menos las últimas dos 
décadas, las agendas nacionales y regionales 
en nuestros países se vieron involucradas en 
vertiginosos procesos de patrimonialización, 
musealización y turismo, gravitando alrededor 
de propuestas políticas y económicas de inte-
gración regional. En estas propuestas el patri-
monio ha adquirido relevancia como espacio 
de afirmación y construcción de la diversidad 
y de lo particular. Dichos procesos han tenido 
y tienen un fuerte impacto físico y simbólico 
en las comunidades de la región, donde han 
surgido una serie de tensiones en torno a la 
gestión patrimonial que ponen en el centro 
de la discusión la noción misma de “patrimo-
nio”. No obstante esto, no se han propiciado 

suficientes espacios de debate, análisis y re-
flexión crítica respecto al impacto y rumbo de 
estos procesos de integración en materia del 
patrimonio cultural. Desde esta perspectiva, 
el presente simposio internacional convoca 
a diferentes investigadores e investigadoras 
con trayectorias de investigación y experticia 
en el estudio sobre del patrimonio cultural en 
Latinoamérica e interesados en debatir acer-
ca del rol de los Estados nacionales y locales, 
comunidades y movimientos sociales en la 
configuración de complejos entramados en el 
marco de recientes procesos de integración 
política, económica y global en la región.
Los objetivos generales consisten en discutir 
abordajes y herramientas de análisis y gestión 
del campo patrimonial a partir del intercambio 
de estudios sobre las implicancias, potencia-
lidades, alcances y límites de las políticas pa-
trimoniales promovidas por agencias interna-
cionales, estatales y privadas  en  los últimos 
años en América Latina. 
Entre los objetivos se encuentra también for-
talecer y promover la articulación de redes de 
investigadores e investigadoras y grupos de 
trabajo, para la información y discusión del 
patrimonio cultural en Latinoamérica promo-
viendo la producción colectiva de conocimien-
tos dentro y fuera de los espacios académicos, 
disciplinares e institucionales.

Fundamentos del Simposio 

3



Los objetivos específicos 
del Simposio son:

Ejes de las exposiciones y debates 
en el Simposio Internacional

▪Procesos de patrimonialización en contex-
tos del multiculturalismo global y del avance 
del neo-extractivismo
▪ Patrimonios, interculturalidad y políticas 
de reconocimiento de la diversidad
▪Restituciones de cuerpos humanos, terri-
torios y memorias: márgenes de acción y po-
líticas patrimoniales
▪Archivo, ruina y museos
▪Turismo, etnicidades y mercados glocales 

▪Reflexionar sobre la articulación entre 
las políticas de patrimonialización y los pro-
gramas de desarrollo económico y turístico, 
sopesando los efectos que éstos tienen en 
territorios, recursos, ambientes y poblaciones 
locales. 

▪Intercambiar experiencias de investigación 
sobre la gestión del patrimonio en el marco de 
la promulgación de “derechos indigenistas”, de 
“políticas de reconocimiento de la diversidad” 
y de valorización de “lo particular” en el mer-
cado.  

▪Debatir sobre el carácter performativo de 
los procesos de patrimonialización (en sus 

del patrimonio cultural
▪Espacios, sitios y lugares de memoria
▪Violencia política en las interpretaciones de 
las normativas en los conflictos entre Estados, 
pueblos y  comunidades
▪Investigaciones científico-académicas y 
políticas patrimoniales
▪Procesos de integración político-económica 
y el rol de UNESCO-ICOMOS en la agenda Lati-
noamericana del patrimonio mundial

enunciaciones y silenciamientos) en la con-
figuración de una “ciudadanía pensable y de-
seable” versus aquello considerado “irreconci-
liable” en el contexto actual.  

▪Conocer el estado actual de las investiga-
ciones y su involucramiento con estos pro-
cesos globales y regionales de las últimas 
décadas. 

▪Identificar  y discutir el rumbo de las agen-
das locales e internacionales que involucran 
al patrimonio cultural dentro de dinámicas 
interconectadas y las posibilidades de acción, 
disidencia y transformación social que estas 
agendas involucran.

4



Programa de Exposiciones

Sesión I. Día 7 de noviembre 2017 | 9:00 hs.

LA IMAGINACIÓN PATRIMONIAL: BUSCANDO 
UN PATRIMONIO RADICAL

DANTE ANGELO
Universidad de Tarapacá, Chile 

dangeloz@gmail.com

En el presente trabajo me interesa mostrar el 
concepto de patrimonio como un medio de en-
tender los diferentes entrelazamientos histó-
ricos que determinan condiciones de lo social y 
como un instrumento de acción política. Parto 
de la premisa que hablar de patrimonio no es 
hablar del pasado sino que el concepto mismo 
es el resultado histórico de tensiones y ruptu-
ras de lo social. Así, ya sea tratando de subsu-
mir dichas tensiones o enmendarlas, el patri-
monio emerge en un campo discursivo que lo 
transforma simultáneamente tanto en objeto 
de estudio como en instrumento político. 
Quizás el ejemplo más evidente del patrimonio 
hegemónico, sea la articulación de un discurso 
conservador nacionalista, que estableciendo 

cánones de lo patrimonial (definiendo, por 
ejemplo, lo auténtico, lo único, lo representa-
tivo) buscó promover una narrativa dominan-
te que homogenizaba y excluía la diferencia. 
Históricamente, los Estados Nación fueron los 
principales beneficiarios del pasado y el proce-
so de construcción de aquello que Anderson 
(1983) acertadamente llamó “comunidades 
imaginarias”.  El pasado, envasado selectiva-
mente en discursos celebratorios de su gran-
diosidad, a los que la arqueología contribuyó 
instrumentalmente, proveía los cimientos 
homogeneizantes de aquello que vendría a ser 
reconocido como patrimonio a finales del siglo 
XIX. 
El principio de este discurso patrimonial, como 
ha sido ampliamente demostrado a través de 
la crítica de diferentes autores (cf. Harrison 

5

Resumen 



2013, Smith 2004, Smith et al. 2006), se 
vinculaba a la noción esencialista de la iden-
tidad (Jones 1997). La noción de patrimonio 
histórico fue una de las principales fuentes de 
materia prima en la construcción del discurso 
identitario nacional (Angelo 2005, Hamilakis 
2008). Así, en el proceso de construcción del 
mismo, el patrimonio histórico refleja la selec-
ción cuidadosa de elementos considerados 
como representativos en la formación de la 
unidad nacional. 
Esta narrativa, reconocida como el discurso 
patrimonial autorizado (DPA), sensu Smith 
(2006), impuso un sentido genealógico de 
una comunidad y una teleología lógica y cau-
sal de la que esta derivaba (Alonso 2017). En 
otras palabras, el pasado no solamente esta-
blecía las “raíces de la sociedad” sino también 
definía cómo los productos finales eran obje-
tivados positiva y esencialmente, haciéndose 
distintos a otros. La dinámica global de finales 
del siglo XX dio paso a un escenario que cues-
tionaba el entendimiento de lo social, cons-
truido a partir de los cimientos modernos del 
pasado nacional (o nacionalista). 
A partir de la discusión de diferentes casos de 
estudio observados directa e indirectamente, 
busco establecer ejes que posibiliten un posi-
cionamiento analítico desde el cual propongo 
insistir en la necesidad de un patrimonio radi-
cal. A partir de estos ejemplos mi argumento 
se enfoca en dos aspectos centrales: 1) exa-
minar el concepto de patrimonio a partir de 
la articulación de una propuesta teórica que, 
partiendo de dos conceptos básicos (grave-
dad y precariedad), lo instrumentalice como 
un elemento de acción política, y 2) historizar 
procesos patrimoniales mediante la revisión 
de aquello que denomino “patrimonios inde-

seados o disonantes”, cuyas “presencias” su-
gieren una compleja relación entre aquella va-
loración histórica, cultural, o de otro tipo, que 
se produce en torno a determinados espacios, 
actividades o cosas, y que se presentan como 
una alternativa o – en algunos casos – contra-
dicen el discurso oficial. 
A partir de estas herramientas conceptuales 
me interesa problematizar críticamente la 
centralidad otorgada al patrimonio arqueológi-
co en el contexto del mercado global del turis-
mo. No obstante, lejos de intentar establecer 
directrices en torno a aquello que en muchos 
casos ha venido a confrontar la práctica de 
la arqueología con el consumo patrimonial 
(confrontaciones en torno a la autenticidad, 
originalidad, o veracidad científica del dato), 
me interesa explorar estos posicionamientos 
como tensiones que resquebrajan los cimien-
tos de lo social. Estos resquebrajamientos, ar-
guyo, son pertinentes en un replanteamiento 
más amplio e inclusivo de ciudadanía cultural 
que, sin dejar de ser problemático, insiste en 
reconfiguraciones del espacio público.

Bibliografía citada
ALONSO, P. 2017. El Antipatrimonio, Fetichismo y Dominación en 
Maragatería. CSIC. Santiago de Compostela.
ANGELO, D. 2005. La Arqueología Boliviana: Reflexiones Sobre La 
Disciplina a Inicios Del Siglo XXI. Arqueología Suramericana 1 (2): 
185–211.
HAMILAKIS, Y. 2008. The Nation and Its Ruins. Antiquity, Ar-
chaeology, and National Imagination in Greece. Oxford University 
Press. Oxford.
HARRISON, R.. 2013. Heritage. Critical Approaches. Routledge. 
London.
JONES, S. 1997. The Archaeology of Ethnicity.  Constructing 
Identities in the Past and Present. Routledge. London. 
SMITH, L. 2004. Archaeological Theory and the Politics of Cultural 
Heritage. London: Routledge.
-------------2006. Uses of Heritage. Routledge. London.
WATERTON, E, L. SMITH, and G. CAMPBELL. 2006. The Utility of Dis-
course Analysis to Heritage Studies: The Burra Charter and So-
cial Inclusion. International Journal of Heritage Studies 12 (4). 

6 



Sesión I. Día 7 de noviembre 2017 | 9:40 hs.

EL PATRIMONIO Y LAS ÁNTIGUAS

ALEJANDRO HABER
CONICET- Escuela de Arqueología, 

Universidad Nacional de Catamarca 
afhaber@gmail.com

Para comenzar a respondernos qué es esa 
cosa que se llama patrimonio arqueológico, 
debemos antes que nada aceptar que una tal 
cosa existe. Es decir, que existe en el mundo 
real una cosa o conjunto o serie o constelación 
de cosas con unas características o notas 
esenciales que son aludidas cuando se men-
ciona la frase “patrimonio arqueológico”. Pero 
cuando vamos a ver esa cosa desde la palabra 
que la nombra, no encontramos realmente una 
cosa, ni un conjunto ni constelación de cosas. 
Encontramos, por el contrario, una serie de 
valores movilizados o, más bien, una serie de 
movilizaciones valorativas, unos valores que 
movilizan acciones en el mundo, intervencio-
nes en una región del mundo; esa región in-
tervenida para mover el mundo en dirección a 
unos valores es el patrimonio. Este sólo parece 
existir como promesa de movilización vectori-

zada, y sólo tiene sentido como parte de esa 
promesa. El patrimonio, entonces, parece no 
ser una cosa que está allí en el mundo, sino 
algo que el mundo acusa como ausencia, y que 
existe sólo como vehículo de una promesa. Esa 
promesa, ya sea el desarrollo, el crecimiento 
económico o el conocimiento, es la que le da 
sentido al patrimonio. 
En esta presentación me interesará describir 
cómo es que el patrimonio adopta formas es-
pecíficas en su puesta en valor en un territorio 
particular, Catamarca, y de qué maneras Cata-
marca queda así configurada como un terri-
torio, no ya presente, sino ausente. Intentaré 
mostrar el plexo idológico-cultural que le da 
sentido al patrimonio, y sin el cual este no es 
una cosa real. El Estado, la ciencia y el capital 
son los tres ámbitos que dan forma y sustento 
al tejido semántico en el que cobra existencia 
el patrimonio. Aquí importará describir de qué 
formas concretas, por qué mecanismos espe-

Resumen 

7



cíficos, cuáles parentescos semánticos y me-
diante qué genealogías se sostienen el tejido 
ideológico y las acciones a este vinculadas. 
Pero con el objeto de resaltar el carácter ima-
ginario de ese tejido hegemónico, me será útil 
asimismo describir un ámbito de anormalidad, 
un mundo antiguo y subterráneo en el que 
las cosas están, es decir, las ántiguas como 
relaciones presentes del mundo real. En ese 

mundo, también Catamarca, no se puede optar 
por intervenir el patrimonio, sino que este (o 
lo que se le podría parecer) lo interviene a uno. 
Ocurre aquí una movilización que, no siendo ya 
vectorial, reconoce la sísmica experiencia de la 
presencia de lo antiguo. Las relaciones que se 
establecen entre el patrimonio y las ántiguas 
no son en modo alguno recíprocas ni simétri-
cas; valdrá la pena explorarlas. 

Sesión I. Día 7 de noviembre 2017 | 10.20 hs.

EL PATRIMONIO ENTRE LA COMUNIDAD Y LA 
NACIÓN:  LO ENTERRADO, LO EXHIBIDO, LO PERDIDO

MARIO RUFER 
Universidad Autónoma Metropolitana-Unidad 

Xochimilco, México
mariorufer@gmail.com

Para comenzar a respondernos qué es esa 
cosa que se llama patrimonio arqueológico, 
debemos antes que nada aceptar que una tal 
cosa existe. Es decir, que existe en el mundo 
real una cosa o conjunto o serie o constelación 
de cosas con unas características o notas 
esenciales que son aludidas cuando se men-
ciona la frase “patrimonio arqueológico”. Pero 
cuando vamos a ver esa cosa desde la palabra 

que la nombra, no encontramos realmente una 
cosa, ni un conjunto ni constelación de cosas. 
Encontramos, por el contrario, una serie de 
valores movilizados o, más bien, una serie de 
movilizaciones valorativas, unos valores que 
movilizan acciones en el mundo, intervencio-
nes en una región del mundo; esa región in-
tervenida para mover el mundo en dirección 
a unos valores es el patrimonio. Este sólo 
parece existir como promesa de movilización 
vectorizada, y sólo tiene sentido como parte 

Resumen 

8



Sesión I. Día 7 de noviembre 2017 | 11:00 hs.

REFLEXIONES EN TORNO A CÓMO 
DESCOLONIZAR-NOS COMO PARTICIPES 

NECESARIOS DE UN MUSEO COMUNITARIO

ALEJANDRA KORSTANJE 
CONICET- ISES

Instituto de Arqueología y Museo (UNT)
alek@webmail.unt.edu.ar

Un proyecto arqueológico que comienza en 
1991 va derivando al apoyo de un Museo 
Rural Comunitario (2010) y a la instalación 
de una Radio FM Comunitaria (2015). Traba-
jamos, como equipo interdisciplinario univer-

sitario en dos valles del oeste catamarqueño 
que cuentan con organizaciones socio-comu-
nitarias diferentes: el valle de El Bolsón, sin 
autoridades comunitarias y el valle de Los 
Morteritos- Las Cuevas, en donde están or-
ganizados como comunidad aborigen desde 
el año 2005 a la fecha.

de esa promesa. El patrimonio, entonces, parece 
no ser una cosa que está allí en el mundo, sino 
algo que el mundo acusa como ausencia, y que 
existe sólo como vehículo de una promesa. Esa 
promesa, ya sea el desarrollo, el crecimiento eco-
nómico o el conocimiento, es la que le da sentido 
al patrimonio. 
En esta presentación me interesará describir 
cómo es que el patrimonio adopta formas espe-
cíficas en su puesta en valor en un territorio par-
ticular, Catamarca, y de qué maneras Catamarca 

queda así configurada como un territorio, no 
ya presente, sino ausente. Intentaré mos-
trar el plexo idológico-cultural que le da 
sentido al patrimonio, y sin el cual este no 
es una cosa real. El Estado, la ciencia y el 
capital son los tres ámbitos que dan forma 
y sustento al tejido semántico en el que co-
bra existencia el patrimonio. Aquí importará 
describir de qué formas concretas, por qué 
mecanismos espe

Resumen 

9

ÁNGELES MOLINA PICO 
CONICET- ISES

Fac. de FyL (UBA)
angiemolinap@gmail.com

MARINA SOLEDAD VEGA
CONICET- ISES

Instituto de Arqueología y Museo (UNT)
marisv.145@gmail.com



Nos preguntábamos hace apenas 5 años 
(Korstanje et al. 2012) ¿cómo colaborar sin 
colonizar? La práctica misma de colaboración 
entre grupos universitarios y comunidades 
rurales, lleva en sí misma una dosis de im-
posición y de prestigio que excede nuestra 
voluntad de corrernos de ese rol de “sabios” 
representantes de un saber que conlleva po-
der (Foucault 1984). En realidad la paradoja 
no es aparente, porque sí consideramos que 
sabemos, nos preparamos una vida entera 
para saber en un campo amplio como es de 
las Ciencias Sociales y Naturales, pero no 
sabemos aún cómo evitar asignar, siquiera 
subrepticiamente, o a veces a través de jóve-
nes estudiantes (con menos experiencia en 
el campo del dialogo intercultural), saberes 
ajenos al sentir y hacer de la comunidad con 
la que queremos bien intencionadamente 
colaborar.
En la modernidad, las Ciencias Sociales se 
constituyeron sobre relaciones coloniales/
imperiales de poder. La “colonialidad del sa-
ber” (Castro Gómez y Mendieta 1998, Gruzin-
zki 1991, Lander 2000, Quijano 2000) se 
funda en una perspectiva de conocimiento 
mundialmente hegemónica –eurocéntrica- 
que va colonizando otras perspectivas cogni-
tivas y va superponiéndose a sus respectivos 
saberes (Quijano 2000:219). De ese modo, la 
experiencia histórica europea y las formas 
del conocimiento desarrolladas para la com-
prensión de esa sociedad se convierten en 
las únicas formas válidas de conocimiento 
transformándose mediante este dispositivo 
colonizador del saber en la forma "normal" del 
ser humano y de la sociedad. Mientras que 
las otras formas del saber son trasformadas 
no sólo en diferentes, sino en carentes, arcai-

cas o tradicionales (Lander 2000).
En las últimas décadas se ha venido dando 
en América Latina una búsqueda de formas 
alternativas de conocer a través de la pra-
xis. En ese sentido, la desnaturalización de 
las formas canónicas de conocimiento de la 
mano de un sentido crítico puede contribuir 
a la redefinición del rol como investigadores 
sociales, al reconocimiento del sujeto-objeto 
de la investigación como actor social y cons-
tructor de conocimiento, al carácter históri-
co, no acabado y relativo del conocimiento y a 
la multiplicidad de voces, de mundos de vida 
y pluralidad epistémica (Lander 2000: 12). 
¿Cómo colaborar entonces desde una prác-
tica descolonizadora en el contexto actual? 
Es urgente la reflexión en torno a la partici-
pación de universitarixs en los procesos de 
patrimonialización –comunitaria, familiar, 
escolar, municipal- para poder separarnos 
del estigma patrimonializador, donde el ex-
tractivismo, el neoliberalimo, las mineras y 
los gobernantes más o menos autoritarios 
imponen y manejan el patrimonio y territorio 
de los pueblos convirtiéndolos en mercancía.
Es así que existe actualmente una tendencia 
generalizada al uso de la memoria y del patri-
monio cultural como recursos de la economía 
y de la política (Lacarrieu 2004). Organismos 
internacionales, tales como UNESCO y el au-
mento del turismo cultural, contribuyen al 
consumo de memorias y patrimonios común-
mente anclados a un determinado pasado. 
Como contracara del neoliberalismo, a partir 
de la década del 80' el multiculturalismo pue-
de neutralizar las prácticas descolonizantes 
tendientes a desarrollar formas dialogales de 
construcción de conocimiento (Rivera Cusi-
canqui 2010) y hoy hablamos de intercultu-

10



ralismo, dado que se busca poner en dialogo 
a los diferentes saberes y perspectivas.
En cuanto al Museo Rural Comunitario en el 
cual articulamos saberes, eje de nuestra 
discusión e insomnio, nos enorgullece pen-
sar que fue solicitado por los pobladores 
locales sin nuestra intermediación y que, 
para su construcción e ideado colaboramos 
en armar un proyecto participativo desde la 
base misma de la investigación, con espacios 
de discusión comunitaria en algunos tramos. 
Como en toda utopía, se trabaja desde la 
esperanza y sobre lecturas de experiencias 
ajenas, pero por sobre todo desde nuestras 
propias experiencias. El proyecto tiene logros 
visibles, realidad y potencialidades, pero hay 
un punto que nos convoca al debate interno 
constante dentro de parte de nuestro mismo 
equipo universitario de trabajo (arqueólo-
gos/as, antropólogas sociales, museólogas 
y comunicadores/as sociales) al ser interpe-
lados por las nuevas relaciones que se ges-
taron en este espacio. ¿Cuál es nuestro rol 
como consultores, facilitadores, asesores? 
¿Cuáles son los límites de nuestro trabajo? 
¿Nos los ponemos nosotros esos límites o 
nos los pondrá la misma comunidad? ¿Cómo 
es eso de que los universitarixs coordinamos 
un museo comunitario y una radio comuni-
taria?
Nos preocupa dejar ser y florecer las éticas y 
estéticas locales, sin que nuestra presencia 
-que por cierto no es invisible, sino todo lo 
contrario-, impregne sus haceres, tratando 
de no copiar los modelos urbanos sólo por el 
prestigio que generalmente estos denotan. 
Nos inquieta que los saberes locales queden 
integrados a esa maquinaria teórica contro-
lada por el aparato institucionalizado de sa-

ber-poder (Castro Gómez y Mendieta 1998). 
Nos preocupa cómo la idea de un museo pue-
de desarrollarse armónicamente en comuni-
dades donde los museos no forman parte de 
su historia, ni sus necesidades básicas. Nos 
preocupa que el museo sea de y para ellos y 
no para los turistas –que por cierto, podrán 
gozar de él, sin ser sujetos activos-. Nos 
preocupa lograr que esta creación sea co-
munitaria, sea de la mayor cantidad de gente 
posible, que no genere nuevas hegemonías 
ni disputas locales, sino por el contrario, 
que sea un lugar de encuentro. Nos preocu-
pa cómo hacer para ir minimizando cada vez 
más nuestro espacio de participación, hasta 
que seamos espectadores, quizás…
No somos los únicos no-comunitarios que 
intervenimos: el municipio hace una apuesta 
también, y los operadores turísticos tienen 
expectativas, al igual que las escuelas y los 
visitantes. Aún dentro de la comunidad no 
es el mismo el interés de quien espera me-
jorar su negocio o su salario con el museo, 
que quien no sabe qué esperar de él. Parti-
mos entonces de la posibilidad de mantener 
y preservar la diversidad de saberes como 
fuente de enriquecimiento mutuo más que 
de mutilar el conocimiento “local” a favor del 
arqueológico, sin la necesidad de buscar una 
versión que sintetice a ambos (Korstanje et 
al. 2011). Y es que los museos también remi-
ten a mundos objetivados (reglas, institucio-
nes) exteriores a los agentes, que funcionan 
a la vez como condicionantes limitantes y 
como puntos de apoyo para la acción y, por 
otra, se inscriben en mundos subjetivos e 
interiorizados, constituidos principalmente 
por formas de sensibilidad, de percepción, de 
representación y de conocimiento.

11



Dejar estos proyectos en manos de la gente 
del lugar sola es una apuesta alta, que es a la 
que queremos finalmente arribar, pero mien-
tras tanto, se nos hace incluso difícil explicar 
a las mismas comunidades y pobladores por 
qué no somos sus “dirigentes”.  Este proce-
so de insertar tensiones y buscar mejores 
estrategias que nos permitan alejarnos, 
constituye un desafío aun mayor, porque 
implica discutir sobre conceptos como em-
poderamiento, autogestión, co-gestión, in-
terculturalidad, etc. y, a su vez, articularlos 
con las políticas públicas estatales y con las 
instituciones de los valles mismos (Comuni-
dad India, iglesias, escuelas, etc.) que mues-
tran discursos contrastados en torno a este 
tema.

Bibliografía citada
CASTRO GÓMEZ S. y E. MENDIETA. 1998. Introducción: La trans-
localización discursiva de Latinoamérica en tiempos de la 
globalización. En Teorías sin disciplina (latinoamericanismo, 
poscolonialidad y globalización en debate). Miguel Ángel Po-
rrúa, México

FOUCAULT, M. 1984. Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisión. 
Siglo XXI, México.
GRUZINZKI, S. [1988] 1991. La colonización de lo imaginario. 
Sociedades indígenas y occidentalización en el México espa-
ñol. Siglos XVI-XVIII. Cap V. La cristianización de lo imaginario: 
186-202. Fondo de Cultura Económica, México D.F
KORSTANJE, M.A..; QUESADA, M.; HAEDO, A. 2012.Los Desafíos 
de los Museos Comunitarios VI Reunión de Teoría Arqueológica 
en América del Sur. Goiania.
KORSTANJE, M. A, M. QUESADA, M. MALOBERTI, J. ZAPATIEL, M. 
PIGONI, A. RUBERTO, P. CUENYA e I. AGUILAR VILLACORTA. 2011. 
The social role of archaeologist and other researchers in dis-
tant rural areas. Session: People, Places and the Researcher. 
Abstracts of the Conference: People, places and stories. pp: 
38-39. Linaeus University, Kalamar, Suecia
LACARRIEU, M. 2004. El patrimonio cultural inmaterial: un 
recurso político en el espacio de la cultura pública local. Po-
nencia presentada al VI Seminario sobre Patrimonio Cultural, 
Instantáneas locales, DIBAM, Santiago de Chile.
LANDER, E. 2000. La colonialidad del saber: eurocentrismo y 
ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas – Compilador. 
CLACSO, Buenos Aires.
QUIJANO, A. 2000. Colonialidad del poder, eurocentrismo y 
América Latina. En Lander, E. (comp.); La colonialidad del saber: 
eurocentrismo y ciencias sociales: 210-243. CLACSO, Buenos 
Aires.
RIVERA CUSICANQUI, S. 2010. Ch’ixinakax utxiwa. Una reflexión 
sobre prácticas y discursos descolonizadores. En Ch’ixinakax 
utxiwa. Una reflexión sobre prácticas y discursos descoloni-
zadores, 53-76. Tinta Limón Ediciones, Buenos Aires.

APERTURA DEL DEBATE SESIÓN I. de 11.40 hs. a 12.40 hs. Moderadora: CAROLINA CRESPO

12



Sesión II. Día 7 de noviembre 2017 | 16:00 hs.

EL CONTROL DE LOS ANCESTROS EN LA ERA DEL 
MULTICULTURALISMO NEOLIBERAL EN CHILE

PATRICIA AYALA ROCABADO  
payala_rocabado@hotmail.com

En Chile, la implementación del multicultura-
lismo como una nueva forma de gobierno de 
tipo étnico, implicó la extensión de los meca-
nismos de intervención del Estado, así como 
la creación de nuevas subjetividades, nuevos 
espacios de poder, nuevos campos de saber y 
nuevos mercados de bienes simbólicos y exó-
ticos. Paralelamente a lo cual, agentes sociales 
de un nuevo tipo comenzaron a enfrentarse en 
torno a la definición de los principios legítimos 
de autentificación cultural y de visión y divi-
sión del mundo social (Boccara 2007). Con el 
multiculturalismo se asentó una racionalidad 
neoliberal que tiende a responsabilizar a los 
agentes sociales, a tratar a las comunidades 
como pequeñas empresas, a generalizar las 
relaciones de mercado que llegan a ser unos 
elementos esenciales del tejido social, a fle-
xibilizar y precarizar el mercado laboral y a 
someter la sociedad a la economía (Hale 2004, 
Boccara y Ayala 2011). 

La cultura se situó como una categoría central 
en el discurso público y determinante en la 
construcción de identidades sociales y políti-
cas. El pasado indígena se actualizó en tanto 
patrimonio nacional, lo que tendió a difundir 
un nuevo régimen de verdad sobre lo que es 
cultura, nación y patrimonio. En este contexto, 
la noción de patrimonio tiende a fijar la cultura, 
materializarla, monumentalizarla, naturalizar-
la y restringirla a lo que es “declarado” como 
tal a través de un acto de nombramiento que 
recae en el poder y autoridad del Estado y sus 
expertos. Lo cual se concretiza vía patrimo-
nialización, entendida como el mecanismo de 
apropiación, construcción, autentificación y 
legitimación de la diversidad cultural a favor 
de la historia del Estado-nación. Proceso en 
el cual los arqueólogos ejercen su poder y 
autoridad como expertos en la producción de 
culturas e identidades étnicas y nacionales 
(Ayala 2014). Con la comunidad y la cultura 
como nuevos objetos de gobierno el multicul-
turalismo investiga la realidad indígena a tra-

Resumen 

13



vés de profesionales de las ciencias sociales. 
Los arqueólogos multiculturales, en posesión 
de un capital social y simbólico destacado en 
el campo etnoburocrático, estudian y produ-
cen una imagen “hyper real” de la cultura, el 
pasado y el territorio indígena. A través del 
Consejo de Monumentos Nacionales, la Corpo-
ración Nacional de Desarrollo Indígena y otras 
agencias estatales e internacionales, se solici-
tan los servicios de consultoras para elaborar 
catastros de sitios, proyectos de puesta en 
valor, conservación y protección, cursos de 
capacitación, rescates y salvatajes. La arqueo-
logía multicultural contribuye a construir una 
versión estándar y esencializada de la cultura 
indígena, la cual también se produce a través 
de la definición de una temporalidad lineal 
de larga data en la construcción del pasado 
indígena. A lo que se suma la separación de 
demandas indígenas aceptables de las con-
sideradas inapropiadas, reconociendo a las 
primeras y cerrándole el paso a las otras. Es 
entonces desde el poder de nombramiento 
del Estado multicultural y sus expertos que 
se define quien está autorizado y legitimado 
a reclamar a los “restos humanos” como an-
cestros, quien puede estudiarlos, exhibirlos, 
conservarlos, colectarlos, excavarlos o re-en-
terrarlos (Ayala 2014).
Una de las particularidades de la patrimonia-
lización multicultural la constituyen las solici-
tudes indígenas de repatriación y/o reentierro 
de restos humanos y objetos arqueológicos, en 
circunstancias que no existe una legislación al 
respecto en Chile (Endere y Ayala 2011). No 
obstante, el Consejo de Monumentos Naciona-
les cuenta con un “Instructivo orientador para 
el re-entierro de restos humanos provenien-
tes de contextos arqueológicos, a petición de 

comunidades y organizaciones”. De acuerdo a 
este documento se debe re-enterrar: 
“Por solicitud de comunidades indígenas (re-
conocidas por la Ley Indígena, con vinculación 
comprobable (cultural y geográfica) con los 
restos arqueológicos en cuestión), solicitud 
que deberá contemplar la aplicación del Conve-
nio Nº 169 de la OIT, en particular los procesos 
de participación, cooperación y consulta que 
él dispone. Por solicitud de una organización 
nacional, regional o local (indígena, científica,  
etc.), que fundamente legal (Ley Indígena u 
otra) y científicamente la necesidad de re-en-
tierro de determinados restos bioantropológi-
cos”. 
Salvaguardando las colecciones museológi-
cas existentes en el país y el control estatal 
de estos bienes culturales, este instructivo 
plantea además que los criterios considera-
dos para evaluar los casos de re-entierro “se 
refieren a hallazgos arqueológicos nuevos y 
no a las colecciones actualmente en depósito 
en los museos”. Este instructivo y la ausen-
cia de mecanismos que faciliten procesos de 
repatriación y re-entierro han obstaculizado 
iniciativas impulsadas tanto por comunidades 
indígenas como por museos y universidades 
extranjeros (Arthur 2014). Sin embargo, has-
ta la fecha se cuenta con diversos casos de  
repatriación y re-entierro en Chile, los cuales 
a su vez pueden diferenciarse entre aquellos 
procesos con intervención del Estado y sus 
expertos y aquellos liderados y ejecutados 
exclusivamente por miembros de los pueblos 
indígenas sin la autorización del Consejo de 
Monumentos Nacionales. 

Bibliografía citada
AYALA, P. 2014. Patrimonialización y Arqueología Multicultural en 
San Pedro de Atacama (Norte de Chile). Estudios Atacameños 

14



49: 69-94.
ARTHUR, J. 2014. Reclaiming Mana. Repatriation in Rapa Nui. 
Unpublished PhD dissertation, University of California.
BOCCARA, G. 2007. Etnogubernamentalidad. La formación del 
campo de la salud intercultural en Chile. Chungará Revista de 
Antropología Chilena 39(2):185-207.
BOCCARA G., AYALA, P. 2011. Patrimonializar al Indígena: Imagi-

nación del Multiculturalismo Neoliberal en Chile. Les Cahiers des 
Ameriques Latines, Vol. 67, Nº2: 111-202.
ENDERE, M.L. y P. AYALA, 2011. Normativa Legal, Recaudos Éticos 
y Práctica Arqueológica. Un Estudio Comparativo de Argentina y 
Chile. Chungará Revista de Antropología Chilena 44 (1):39-58.
HALE, C. 2004. Rethinking indigenous politics in the era of thin-
dio permitido. NACLA, Report on the Americas 38 (2): 1-11.

Sesión II. Día 7 de noviembre 2017 | 16:40 hs.

CUANDO EL TERRITORIO SE RECLAMA EN CLAVE CULTURAL 
Y LA CULTURA EN CLAVE DE DERECHO. 

DEBATES SOBRE PRÁCTICAS DE CONSERVACIÓN Y EXHIBICIÓN DE
 RESTOS HUMANOS INDÍGENAS

CAROLINA CRESPO
CONICET-Instituto Nacional de Antropología y Pensamiento 

Latinoamericano, 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de 

Buenos Aires
carolcres@hotmail.com

No cabe duda que la cultura y el patrimonio se 
han convertido en “campos de batalla” (Hall, 
1984) en el que se generan suspicacias, ali-
neamientos y/o desencuentros. En los discur-
sos y prácticas en que se disputa el reconoci-
miento por el derecho al territorio, sea por su 
titulación, su acceso y/o uso, la apelación a la 
“cultura” y a aquello que se ha conceptualizado 
como patrimonio cultural, devino un fenómeno 

cultural en sí mismo, ubicuo y en tensión. Esa 
ubicuidad fue provocando, por un lado, cierta 
naturalización respecto de las formas en que 
un determinado colectivo debe organizar su 
reclamo, so pena de ser considerado sospe-
choso e inaudible. Pero también, esa ubicuidad 
fue deviniendo desafiante cuando aquello que 
se reivindica excede los límites de lo espera-
ble.    
Con el propósito de indagar cómo se teje la 
articulación entre “cultura y territorio” me 

Resumen 

15



rantizar su preservación a futuro; exponerlo 
y difundir esa secuencia interpretativa tanto 
en vitrinas de museos, en espacios públicos 
como de cara al mercado; y/o devolverlos en 
ciertos casos, componen los procedimientos 
que intervienen en las políticas de patrimo-
nialización. En esta exposición procuro revisar 
cómo en el marco de las reivindicaciones terri-
toriales y del reconocimiento de derechos por 
parte de los pueblos indígenas en Argentina, 
varias de estas prácticas fueron foco de inter-
pelación y controversia. En especial, me cen-
traré en esta oportunidad en los retos y ten-
siones que se fueron instalando en torno a las 
prácticas de “conservación” y “exhibición” de 
restos humanos indígenas y algunos dilemas 
que estas tensiones fueron sacando a la luz.

Bibliografía citada
HALL, S. 1984. Notas sobre la desconstrucción de ‘lo popular’. En 
Historia popular y teoría socialista, Ralph Samuel (ed.). Crítica, 
Barcelona.

 

propongo en este trabajo reflexionar sobre la 
forma en que se habita la lucha por el espacio 
apelando a la cultura. A través de fragmentos 
de mi trabajo de campo con mapuches en la 
Comarca Andina del Paralelo 42° (Patagonia 
Argentina) y de relevamientos realizados 
en otros contextos, mi objetivo es analizar 
algunos debates desafiantes que se fueron 
abriendo en la lucha por el espacio territorial, 
en su articulación con aquello que ha sido 
clasificado como “patrimonio cultural”, entre 
ellos, los restos humanos indígenas.  
Tradicionalmente, los procesos de patrimonia-
lización han implicado el despliegue de una se-
rie de dispositivos, tales como la selección, co-
lección, clasificación, conservación, exhibición 
y/o restitución de objetos, expresiones cultu-
rales e, incluso, de “sujetos”. Reunir y seleccio-
nar los objetos/expresiones y “sujetos” que 
son instituidos como patrimonio; establecer 
una secuencia interpretativa que los conecte, 
desconecte con otros, signifique y atribuya 
“valor” dentro de un marco de sentido; ga-

16



Sesión II. Día 7 de noviembre 2017 | 17:20 hs.

ANCESTROS, MEMORIA Y TERRITORIO: 
RE-ENTIERRO DE RESTOS HUMANOS MILENARIOS 
EN LOMA DE CHAPALCÓ (LA PAMPA, ARGENTINA)

RAFAEL PEDRO CURTONI
CONICET- Instituto de Investigaciones Arqueológicas y 
Paleontológicas del Cuaternario Pampeano (INCUAPA), 

Facultad de Ciencias Sociales, 
Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos

El objetivo de esta presentación es analizar y 
discutir sobre el desarrollo de un proceso de 
articulación con los rankülches, uno de los 
tantos pueblos indígenas que habitaron y ha-
bitan la región central de Argentina, a través 
de una situación específica relacionada con el 
rescate, investigación, devolución y re-entie-
rro de restos óseos humanos de al menos seis 
personas. En 2004 se realizó el rescate de los 
restos que habían quedado expuestos ante 
la extracción de tosca en un camino vecinal 
del Valle de Chapalcó (provincia de La Pam-
pa), participando representantes del pueblo 
rankülche en los trabajos de campo. Los restos 
recuperados fueron considerados ancestros 
rankülches por estar en territorio definido 
como propio. En ese momento la mediatización 

de los hallazgos activó la idea en la prensa 
local que los cuerpos recuperados podrían 
pertenecer a detenidos desaparecidos de la 
última dictadura cívico-militar de Argentina. 
Ante esta situación, la comunidad rankülche 
de Toay propuso realizar estudios para cono-
cer la antigüedad de los mismos y despejar la 
incertidumbre instalada. También se acordó en 
el campo que una vez finalizados los análisis 
los restos sean devueltos a la comunidad para 
que decida el destino final de los mismos. La 
cronología obtenida arrojó una antigüedad de 
3.090 ± 70 AP, ubicando los hallazgos hacia el 
Holoceno tardío. Después de haber discutido 
diferentes alternativas el consejo de lonkos de 
la provincia decidió que los restos recupera-
dos volvieran a su lugar de origen. Ello ocurrió 
en noviembre de 2016 por medio de una ce-
remonia de re-entierro realizada por el pueblo 

Resumen 

17



rankülche y la marcación del lugar. Es preciso 
remarcar que el acuerdo inicial de devolución 
de los restos planteado en 2004 es anterior 
al Decreto Reglamentario 701 de la ley 25.517 
que data de 2010 y que reglamenta la resti-
tución de los “restos mortales de aborígenes 
que formen parte de museos y/o colecciones 
públicas o privadas”. Asimismo, el escenario 
planteado no se vincula con una situación de 
restitución, en el sentido de regresar algo a 
quien lo tenía antes, sino más bien de una de-
volución acordada y que a su vez preestablecía 
el re-entierro de lo recuperado. Este hecho 
específico demandó 12 años de articulación 

y relaciones con el pueblo rankülche y otros 
actores activadas por medio de encuentros, 
conversaciones, intereses y acuerdos gene-
rados entre las partes. Algunas particulari-
dades de esta trayectoria permiten poner en 
discusión la emergencia de políticas de patri-
monialización de lo indígena que suelen estar 
enmarcadas en contextos más amplios de re-
conocimiento multicultural e intercultural. Por 
último, para el pueblo rankülche de La Pampa 
la vuelta a la tierra de los restos de Loma de 
Chapalcó fortalece la idea de sacralidad y an-
cestralidad milenaria del lugar reafirmando 
asimismo su preexistencia y el derecho al 

APERTURA DEL DEBATE SESIÓN II. de 18:00 hs. a 19:00 hs. Moderadora: MARIELA EVA RODRÍGUEZ

18



Sesión III. Día 8 de noviembre 2017  | 9:00 hs.

EL TIEMPO DE LAS RUINAS

CRISTÓBAL GNECCO 
Universidad del Cauca, Colombia

cgnecco@unicauca.edu.co

Este es el tiempo de las ruinas, el tiempo extraño, 
pero tan moderno, de esa obsesión con la expe-
riencia melancólica de la pérdida. La ruptura entre 
los tiempos de uso y los residuos que significan 
las ruinas las dota de una capacidad para signifi-
car el pasado mientras exista una mediación na-
rrativa entre ese pasado que se supone ausente 
y un ahora que, sin embargo, está dominado por 
su presencia. La mediación narrativa pasa por su 
puesta en escena, de la que se encarga la acción 
patrimonial. Es la patrimonialización la que hace 
la ruina, no la ruina la que convoca la patrimonia-
lización. El pasado en la ruina perturba su plena 
significación en el imaginario actual pero, vaya cu-
riosidad, es el origen de que signifique algo como 
valor patrimonial. El pasado de la ruina, sin embar-
go, es apenas evocación: hay una distancia tran-
quilizadora entre lo que fue cuando no era ruina 
(cuando no era caída, digamos) y lo que es ahora, 
solamente ruina. Una distancia, pues, que contie-

ne, limita, pone a raya el valor del mundo del que 
fue parte, ese valor puesto a distancia, congelado, 
ahora exhibido para los turistas como nostalgia. 
Quiero pensar en el sentido que el patrimonio da 
a las ruinas del Qhapaq Ñan y de las misiones de 
los jesuitas en el territorio de los guaranís. Quiero 
pensar por qué esos objetos-signos fueron patri-
monializados y describir sus consecuencias por-
que la acción patrimonial de la que han sido pasto 
esas ruinas es, al mismo tiempo, su ruina —como 
efecto metonímico, claro, porque la ruina es la de 
la gente que padece los efectos de la acción patri-
monial que es, sobre todo, más que cualquier otra 
cosa, un violento acto de desposesión. 

Resumen 

19



Sesión III. Día 8 de noviembre 2017  | 9.40 hs.

DESPLEGANDO EL PATRIMONIO ARQUEOLÓGICO:
EL CASO DE LA DECLARATORIA DE QHAPAQ ÑAN 

COMO PATRIMONIO MUNDIAL

MARCELA E. DÍAZ
Modalidad de Educación Intercultural Bilingüe de la 

Provincia de Catamarca
marcelarq84@yahoo.com.ar

El Patrimonio Arqueológico actualmente consti-
tuye un tema importante en la agenda estatal y 
académica de los países sudamericanos. Desde 
el punto de vista gubernamental, ha sido objeto 
de políticas públicas tendientes a generar desa-
rrollo económico a través de la promoción de la 
actividad turística. En el ámbito académico, ha 
suscitado interés por su relevancia en conflictos 
vinculados con los derechos de los Pueblos Ori-
ginarios sobre sus tierras, así como también con 
el manejo del entorno ecológico y sociocultural 
afectado por los avances de ciertas actividades 
económicas que no coinciden con la forma de 
vida de las comunidades afectadas (Hernández 
Llosas, et al. 2009, Prats 2003). 
Una de las razones de esta creciente atención 
es la demanda de nuevos mercados, lo cual pre-
senta al Patrimonio como un campo fructífero a 

ser explotado económicamente. Como lo señala 
García Canclini (1992), la atracción de las socie-
dades modernas por el pasado, y su mercantili-
zación, pone en evidencia un sistema de vínculos 
entre las instituciones culturales y las estrate-
gias de inversión y valoración del mundo comer-
cial y financiero. Esto se manifiesta tanto en las 
iniciativas que han desarrollado las administra-
ciones locales y nacionales, como en el interés 
de los profesionales en participar en el diseño 
y gestión de proyectos turístico-patrimoniales 
(Hernández Ramírez 2011, Prats 2003). Tales 
proyectos, basados en la promoción de lugares y 
circuitos culturales turísticamente “rentables”, 
buscan activar o poner en valor determinados 
bienes culturales para contribuir al “desarrollo 
sustentable” de las comunidades locales, que 
dan a conocer su patrimonio para explotarlo, 
divulgarlo y conservarlo (Prats 2003, 2005).
Los proyectos de patrimonialización, asimismo, 

Resumen 

20



se encuentran cuestionados cuando se revelan 
las estructuras e intereses de poder que sub-
yacen a los mismos, y los efectos del discurso 
patrimonial en la producción de identidades 
(Del Mármol Cartaña 2010, Prats 1998, 2005). 
En su mayoría, dirigidos y diligenciados por las 
administraciones gubernamentales, con la co-
laboración y labor de “técnicos” especialistas 
formados tanto en el ámbito patrimonial como 
en el turístico, estos proyectos no suelen contar 
con la participación informada de las comunida-
des locales que con-viven con esos patrimonios. 
E incluso, aun siendo informadas de tales inter-
venciones, las comunidades locales llegan a te-
ner, en el mejor de los casos, un rol secundario. 
Por lo tanto, no se plantean modelos de gestión 
comunitaria de ese patrimonio (Hernández Ra-
mírez 2011, Prats 2003, Roca et al. 2008). 
Un problema mayor puede distinguirse si consi-
deramos al Patrimonio como un sistema de re-
presentación cultural que se basa en la externa-
lidad cultural, y los procesos de puesta en valor 
como íntimamente relacionados a la producción 
de identidades (Prats 2005, Almudena 2009). 
Los procesos de activación patrimonial, promo-
vidos por las administraciones gubernamenta-
les, a través de políticas públicas, cuentan con el 
apoyo de grupos de interés económico-financie-
ro y académico que, en el proceso de exhibición 
que éstos conllevan, tienden a privilegiar ciertos 
significados de los elementos a ser patrimoniali-
zados sobre otros, anulando la multivocalidad, y 
ofreciendo una interpretación única de los mis-
mos (Del Mármol Cartaña 2010). 
En este trabajo, se busca debatir acerca de las 
conclusiones a las que se llegó en una investi-
gación precedente, cuyo objetivo principal fue 
explorar el conjunto de intereses implicados 
en la patrimonialización del Qhapaq Ñan como 

Patrimonio Mundial (Díaz 2015). En dicha in-
vestigación se partió de la deconstrucción de 
las fuentes etnohistóricas y las categorías 
arqueológicas que sustentan la idea de que 
en el pasado existió un complejo sistema vial 
mediante el cual el imperio incaico extendió su 
dominio. A partir de esto, se analizó el proceso 
de selección de los tramos y sitios asociados 
para la elaboración de la propuesta institucional 
final de la Provincia de Catamarca, que se plasmó 
en la declaratoria de la UNESCO en el año 2014. 
La relevancia de las actividades comerciales 
inscriptas en el discurso patrimonial, el análisis 
de las representaciones cartográficas sobre el 
Qhapaq Ñan y la menoscabada participación de 
las comunidades asociadas a los lugares sujetos 
a la patrimonialización fueron aspectos que con-
vergieron en la articulación entre las inversiones 
de empresas transnacionales vinculadas con la 
explotación de recursos naturales y el interés 
internacional en llevar adelante esta patrimo-
nialización, configurándose un complejo entra-
mado geopolítico (Díaz 2015).

Bibliografía citada
ALMUDENA HERNANDO G. 2009. El Patrimonio: entre la memoria y 
la identidad de la Modernidad. Revista ph. Instituto Andaluz del 
Patrimonio Histórico, nº 70, mayo 2009, pp. 88-97.
DÍAZ, M. E. 2015. Implicaciones patrimoniales: La declaratoria del 
Qhapaq Ñan como Patrimonio Mundial. Tesis de Licenciatura inédi-
ta. Escuela de arqueología, Universidad Nacional de Catamarca, 
Catamarca.
DEL MARMOL CARTAÑA, C. 2007. Pasados locales, políticas glo-
bales: Los procesos de patrimonialización en el valle del Pirineo 
catalán. Tesis de doctorado, dirigida por el Dr. Joan Frigolé Reixach. 
Facultad de Geografía e Historia. Universidad de Barcelona. Dis-
ponible en: http://www.tdx.cat/bitstream/handle/10803/728/
CDMC_TESIS.pdf ?sequence=1
GARCIA CANCLINI N. 1995. Culturas híbridas: Estrategias para 
entrar y salir de la modernidad. Ed. Sudamericana, Buenos Aires. 
HERNÁNDEZ RAMÍREZ, J. 2011. Los caminos del patrimonio. Rutas 
turísticas e itinerarios culturales. PASOS. Revista de Turismo y Pa-
trimonio Cultural. ISSN 1695-7121
HERNÁNDEZ LLOSAS, M.I.; ÑANCUCHEO, J.; CASTRO, M. & R. QUINTE-

21



ROS. 2009. Conocimientos compartidos para la re-significación del 
patrimonio arqueológico en Argentina. En Jofré C. (Ed.) El regreso 
de los muertos y las promesas del oro: Patrimonio arqueológico en 
conflicto, Grupo Editor Encuentro, Ed. Brujas, Córdoba.
PRATS, L. 1998. El concepto de patrimonio cultural. Política y So-
ciedad Nº 27, pp. 63-76, 1998. Universidad de Barcelona. Madrid.
PRATS, L. 2003. Patrimonio + turismo = ¿desarrollo? En: PASOS, 

Revista de Turismo y Patrimonio Cultural. ISSN 1695-7121.
PRATS, L. 2005. Concepto y gestión del patrimonio local. Cuader-
nos de Antropología Social Nº 21, pp. 17-35, 2005. © FFyL - UBA 
- ISSN: 0327-3776
ROCA, MA. V; L. RODA Y L. SALVATELLI. 2008. Pecio de Reta: comen-
tarios acerca del rol de la comunidad en la construcción del pa-
trimonio cultural. En Carrara, M. T. (comp.): Continuidad y cambio 

Sesión III. Día 8 de noviembre 2017  | 10:20 hs.

LUGARES DE MEMORIA / LUGARES DE RESISTENCIA: 
PROCESOS DE PATRIMONIALIZACIÓN EN LA RIOJA 

(ARGENTINA)

CLAUDIO M. REVUELTA
Museo de Ciencias Antropológicas y Naturales de la

Universidad Nacional de La Rioja 
Universidad Nacional de Chilecito 

CEIAA / Quipus
claudiorevuelta@hotmail.com

Los senderos que siguen los procesos de pa-
trimonialización son variados y complejos. En 
este trabajo, abordamos los contextos, los 
conflictos y los entramados locales en torno a 
diversos procesos de patrimonialización en la 
provincia de La Rioja que articulan y ponen en 
juego intereses diversos (el de las comunida-
des, el del Estado -provincial y nacional-, entre 
otros). Particularmente, analizamos los casos 
en torno a la nominación del Camino del Inca 

como Patrimonio Mundial por la UNESCO en la 
Sierra de Famatina en el marco del Programa 
Qhapaq Ñan – Camino Principal Andino; y por 
otro, a  lugares de activación local en San Blas 
de Los Sauces. 

Resumen 

22



Sesión III. Día 8 de noviembre 2017  | 11:00 hs.

EL QHAPAQ ÑAN, UNA COMUNIDAD DE CULTO EN EL 
PERÚ POSTCONFLICTO

SÉBASTIEN JALLADE
s.jallade@gmail.com

Desde el fin del conflicto armado interno, ciertos 
sectores de la sociedad peruana recurren a todo 
un acervo jurídico y simbólico en aras de la reconci-
liación del país. El Qhapaq Ñan, que en primer lugar 
sirvió como eje de penetración, observación y diag-
nóstico del territorio andino, se convirtió espontá-
neamente en un remedio posible: el símbolo común 
a todos los peruanos, que trascendería todas las 
diferencias, garantía de una unidad recuperada a 
través de una democracia memorial renovada e ins-
pirada en el pasado. Su uso social lo convertiría hoy 
en un legado pertinente para justificar una política 
pública patrimonial a gran escala. Esta corriente 
tiene un fuerte eco en algunos sectores del Estado 
ligados a la cultura y el patrimonio, en los movimien-
tos neo-incaicos y en ciertos grupos académico o 
de derechos humanos.
 Nos proponemos abordar aquí este fenómeno a 
partir de los trabajos de la historiadora Carlota Ca-
salino Sen acerca del rol de las “comunidades de cul-
to” en la construcción de las figuras heroicas de la 

patria en el Perú. Se trata de ubicar el auge del mito 
del Qhapaq Ñan en el tiempo, a fin de comprender 
cómo los caminos incas se han vuelto el reflejo de 
modalidades contemporáneas de constitución de 
una comunidad de culto.
 Para ello, abordaremos brevemente las condicio-
nes históricas que han permitido el auge de este 
imaginario en el Perú a lo largo de todo el siglo XX. 
Las migraciones masivas y la construcción de rutas 
y ferrocarriles, han modificado en profundidad la 
percepción del tiempo y del espacio, facilitando la 
aparición de nuevas movilidades en el corazón de 
los Andes. Esta corriente se ha reflejado a nivel 
literario, desde José de la Riva-Agüero y Osma, 
Antonello Gerbi, Ernesto Bonilla del Valle hasta José 
María Arguedas, donde las vías de comunicación, 
modernas y antiguas, van revelando progresiva-
mente imaginarios territoriales fundamentalmente 
antagónicos, incluso a veces eminentemente racia-
lizados. Asimismo, es en esta época que comienza 
el proceso de reactualización de los antiguos cami-
nos incas, que se convierten poco a poco en objeto 
de un culto aunque aún sin atreverse a revelarse 

Resumen 

23



como tal.
 Por otra parte, la construcción de rutas modernas, 
a partir de los años 20, se realizó mediante el traba-
jo forzado de la población masculina de la Cordillera. 
Desde esa época se pone en marcha un proyecto 
modernista lleno de contradicciones, que instaura 
una relación directa entre la retórica sobre el pro-
greso, las vías de comunicación en los Andes y una 
utopía colectiva de futuro que aspira a ser inclusiva, 
pero cuyas bases son eminentemente autoritarias.
 Trataremos también de ubicar el auge del mito del 
Qhapaq Ñan dentro del impulso de la ola memorial 
del Perú de la postguerra, explorando las tensiones 
entrecruzadas que se manifiestan en relación al pa-
sado antiguo (producción del pasado prehispánico, 
identidad nacional) y al pasado reciente (lugares de 
memoria, ciudadanía). Veremos, como lo escribieron 
Valérie Robin y Dorothé Delacroix, que la reparación 
no solamente se ha vuelto “un elemento central y 
esencial del proceso más amplio de reconciliación 
nacional” sino que, bajo la influencia de la Comisión 
de la Verdad y Reconciliación, actores de todo tipo 
promueven una visión etnicizada de las cuestiones 
de memoria. El Perú postconflicto va a favorecer 
así la conjunción entre un discurso victimario, la 
promoción de las vías de comunicación al servicio 
de la construcción de la patria, la retórica sobre el 
desarrollo y la ya antigua reivindicación del pasado 
prehispánico en el imaginario nacional.
 En este contexto, la invocación de los caminos 
incas como símbolo y su traducción en política pú-
blica tuvo lugar en un lapso muy corto de tiempo: la 
proximidad entre el mundo político y la arqueología 
peruana, el turismo de masa y (de manera general) 
el movimiento internacional a favor del patrimonio 
encarnado por la UNESCO, ha fomentado en el Perú 

el pasaje casi inmediato de la “comunidad de culto 
espontánea” a una “comunidad de culto oficializa-
da” por intermedio del Ministerio de Cultura. Ésta 
última hace del Estado el promotor predominante 
de las estrategias de empatía mencionadas por 
Casalino Sen, al igual que lo convierte en el instru-
mento de un grupo reducido de actores que bus-
can obtener la legitimación social del resto de la 
sociedad: inventar, por intermedio del patrimonio, 
una nueva figura heroica de la patria, que sería el 
territorio mismo. 
 El proyecto Qhapaq Ñan en el Perú, se ha converti-
do en el eje de una política de seducción, buscando 
la adhesión masiva de las comunidades rurales 
de la Cordillera, primero en nombre de la tradición 
y el desarrollo, luego, por la participación y, desde 
hace algunos años, en nombre de la inclusión y los 
derechos culturales, a través de aproximaciones 
y discursos sobre los derechos humanos. Éstos 
legitiman la entronización de grandes relatos que 
ignoran con frecuencia las dinámicas memoriales 
locales.
 En una sociedad eminentemente fragmentada 
como la peruana, el Qhapaq Ñan se ha vuelto el 
reflejo de las fracturas sociales y territoriales que 
atraviesan el país. Si la reconciliación existe, ella se 
realiza a costa de una nueva hegemonía en lugar de 
una democracia memorial inalcanzable o, al menos, 
imposible de decretar.

Bibliografía citada
CASALINO SEN, C. 2016. Comunidad de culto y construcción del héroe: 
la rebelión de Tacna y Francisco de Zela (1811 – 1911).
AZEVEDO, V. R. y D. DELACROIX. 2017. Categorización étnica, conflicto 
armado interno y reparaciones simbólicas en el Perú post - Comisión 
de la Verdad y Reconciliación (CVR), Revue des deux mondes, de próxi-
ma aparición.
PROTZEL, J. 2013. Espacio-tiempo y movilidad. Narrativas del viaje y 
dela lejanía, Fondo editorial de la universidad de Lima.

APERTURA DEL DEBATE SESIÓN III. de 11:40 hs. a 12:40 hs. Moderadora: IVANA CARINA JOFRÉ

24



Sesión IV. Día 8 de noviembre 2017  | 16:00 hs.

LA DIVERSIDAD CULTURAL COMO RECURSO:
POLÍTICAS TURÍSTICAS, PROCESOS DE 

PATRIMONIALIZACIÓN Y RELACIONES INTERÉTNICAS

CECILIA BENEDETTI
Instituto de Ciencias Antropológicas - Facultad de Filosofía 

y Letras - Universidad de Buenos Aires, Argentina
ceci.benedetti1@gmail.com

Los estudios sobre patrimonio y turismo suelen 
distinguir - aunque con matices - entre dos lógi-
cas que atraviesan dicha relación. Por un lado, la 
lógica política se centra en la activación de reper-
torios patrimoniales con fines identitarios para 
la construcción de un sentido de comunidad en 
torno a los estados nacionales y otras unidades 
políticas. Por otro lado, la lógica económica se co-
rresponde con la activación patrimonial con fines 
mercantiles y suele ser relacionada con la valora-
ción inmobiliaria y el turismo (Arantes 1989, Prats 
1997, García Canclini 1989). Según Prats, mientras 
que las primeras expresan el “nosotros del noso-
tros”–la versión de la identidad de un grupo que 
sostienen sus integrantes - las segundas refie-
ren al “nosotros de los otros”, representaciones 
orientadas a lejanos receptores (Prats 1997). 

Buena parte de los estudios sobre turismo con-
sidera cómo la activación patrimonial en torno a la 
dimensión identitaria se transforma al destinarse 
hacia los “otros”, analizando el fenómeno en tér-
minos de mercantilización de las identidades. Aquí 
me interesa en cambio considerar cómo la imple-
mentación de la actividad turística – fomentada a 
partir de los intereses y lineamientos provenien-
tes de la esfera transnacional – también adquiere 
relevancia en la construcción de imágenes sobre 
el “nosotros”, a la vez que se articula con las diná-
micas políticas del contexto local. 
El presente trabajo reflexiona sobre pueblos 
originarios, procesos de patrimonialización y tu-
rismo, temática que presenta gran relevancia en 
la actualidad. Modalidades de turismo definidas 
como “alternativas” - tales como etnoturismo, 
turismo comunitario, turismo cultural, etc. - co-
bran visibilidad en los programas y proyectos de 

Resumen 

25



organismos internacionales, instituciones esta-
tales de diverso nivel y Organizaciones No Guber-
namentales (ONG) internacionales y locales como 
herramienta para el crecimiento económico de los 
pueblos indígenas (Pérez Galán y Asensio 2012); 
en articulación con las perspectivas centradas en 
la concepción de “la cultura como recurso para 
el desarrollo”. En América Latina, estos enfoques 
comenzaron a instalarse en las agendas públicas 
nacionales e internacionales hacia el final de la 
década de 1990, cuando las consecuencias nega-
tivas de las políticas de liberalización, desregula-
ción y privatización de la estructura productiva de 
los Estados se hicieron evidentes.
Los repertorios patrimoniales étnicos adquieren 
centralidad en estas modalidades, en tanto la 
propuesta consiste en incentivar procesos de 
desarrollo local a partir de los mismos: productos 
alimenticios, música, artesanías, festividades, etc. 
Así la cultura es concebida como un “capital”: se 
propone aprovechar las diferencias identitarias 
para dinamizar económicamente a sectores en 
condiciones de pobreza, aunque se debe hacer 
en términos universalmente reconocibles con los 
cuales la misma se representa y comercializa (Co-
maroff y Comaroff 2011).
Simultáneamente, estas propuestas están atra-
vesadas por las transformaciones en los mode-
los identitarios de los estados nacionales hacia 
el multiculturalismo. A diferencia de las políticas 
centradas en la negación o la asimilación de las 
identidades étnicas, este giro implicó el recono-
cimiento de un conjunto limitado de derechos 
indígenas –vinculados con territorios, lenguas, 
culturas, organización social y política, etc. – con-
figurando una nueva forma de gestión de la diver-
sidad y un recorte del cuerpo social en clave étnica 
(Boccara 2007). En este contexto, en el campo 
patrimonial, bienes y prácticas que anteriormen-

te se concebían como “caducas” y “atrasadas”, 
adoptan nuevos significados como instancias de 
afirmación de la diversidad cultural: así mientras 
que anteriormente era concebida como obstáculo 
para el progreso, en la actualidad se ha convertido 
en un valor a preservar (Chaves, Montenegro y 
Zambrano 2010, Berrío Palomo 2008).
Las reflexiones que aquí presento se basan en 
una investigación en curso, cuyo objetivo general 
consiste en analizar los procesos de construcción 
y reproducción de definiciones identitarias sobre 
los pueblos originarios en los escenarios locales 
en el marco de las transformaciones en las polí-
ticas indigenistas latinoamericanas en las últimas 
décadas. El objetivo del trabajo consiste en re-
flexionar sobre el fomento al turismo y los pro-
cesos de patrimonialización vinculados a pueblos 
originarios en un municipio ubicado en el Departa-
mento de General San Martín, provincia de Salta. 
Dicho municipio concentra un importante número 
de población indígena, representada en siete pue-
blos reconocidos oficialmente hasta la actualidad: 
wichí, chorote, toba, chané, chiriguano, chulupí, 
tapieté. En la región, los pueblos originarios se 
han conformado como un colectivo socialmente 
diferenciado a través de una dinámica relaciones 
interétnicas marcada por la desigualdad económi-
ca, política y social.
En las últimas décadas, el turismo se ha consolida-
do como política en la provincia de Salta, especial-
mente a partir del plan estratégico Sí+ (Susten-
tabilidad e integración para crecer), que cuenta 
con el financiamiento del Banco Interamericano de 
Desarrollo (BID). A partir de este plan, las acciones 
orientadas al fomento del turismo cobraron visi-
bilidad en el municipio, donde dicha actividad ha 
sido históricamente muy marginal (a diferencia 
de otras áreas de la provincia). El interés por esta 
actividad se plantea como modo de diversificar 

26



la economía local, especialmente a partir de los 
vaivenes de la actividad hidrocarburífera, central 
en la región. La diversidad cultural cobra un lugar 
destacado en la promoción turística de la zona, 
denominada “Norte Verde” en el marco del plan.  
Abordo la relación entre turismo, pueblos ori-
ginarios y patrimonio en dos líneas. Por un lado, 
me interesa vincularla con la expresión de las 
transformaciones multiculturales en el municipio. 
Por otro lado, considero su articulación con las 
conflictivas relaciones interétnicas en el contexto 
local. En esta dirección, apunto a mostrar cómo el 
campo denominado turismo – y sus modalidades 
específicas - se conforma y define en negociacio-
nes y disputas entre las comunidades indígenas y 
una diversidad de agentes, tanto estatales como 
no estatales.
El trabajo presenta, en primer lugar, la incipiente 
implementación del plan turístico provincial en 
el municipio. Luego me centro en un paraje de la 
zona, donde confluyen un santuario católico que 
es intensamente promocionado como sitio pa-
trimonial del municipio y una comunidad guaraní 
donde se desarrolla un proyecto de turismo co-

munitario. Considero la construcción del espacio 
turístico a partir de la interacción entre las diver-
sas instituciones y actores involucrados, y como 
un modo específico de obtener recursos econó-
micos y simbólicos que se articulan con dinámicas 
políticas locales que trascienden el desarrollo de 
la actividad.

Bibliografía citada
ARANTES, A. 1989. La preservación del patrimonio como práctica 
social. En R. Ceballos (ed.) Antropología y Políticas Culturales. Patri-
monio e Identidad. Buenos Aires, 29-40. 
BERRÍO PALOMO, L. 2008. La diversidad cultural: de conflicto a pa-
trimonio de la humanidad. Miradas sobre el multiculturalismo en 
América Latina. Estudios latinoamericanos 22: 43-58. 
BOCCARA, G. 2007. Etnogubermentabilidad. La formación del cam-
po de la salud en Chile. Chungara 39: 185-207.
COMAROFF, J. Y COMAROFF, J. 2011. Etnicidad SA. Katz. Buenos Aires.
CHAVES, M.; MONTENEGRO, M. y ZAMBRANO, M. 2010. Mercado, con-
sumo y patrimonialización cultural. Revista Colombiana de Antro-
pología 46: 7-26.
GARCÍA CANCLINI, N. 1982. Las culturas populares en el capitalismo. 
Nueva Imagen. México:
PÉREZ GALÁN, B. y ASENSIO, R. 2012. Introducción. En:¿El turismo es 
cosa de pobres? Patrimonio cultural, pueblos indígenas y nuevas 
formas de turismo en América Latina, (B. Pérez Galán y R. Asensio) 
eds.  Tenerife: Asociación Canaria de Antropología e Instituto de 
Estudios Peruanos, 1-12. 
PRATS, Ll. 1997. Antropología y patrimonio. Ariel. Barcelona. 

27



Sesión IV. Día 8 de noviembre 2017  | 16:40 hs.

TRABALHO DE MULHERES, MINERAIS CONTEMPLA-
TIVOS E RUÍNAS ASSOMBRADAS – ELEMENTOS DE 
UMA HISTÓRIA LOCAL,  ALTERNATIVA E CRÍTICA DA 

MINERAÇÃO NO BRASIL

LOREDANA RIBEIRO 
Departamento de Antropologia e Arqueologia e do Progra-

ma de Pós-Graduação em Antropologia da Universidade 
Federal de Pelotas, Brasil

loredana.ribeiro@gmail.com

Na região de Diamantina (Minas Gerais, Brasil) a 
exploração mineral capitalista tem início na virada 
para o século XVIII. Desde a mesma época, senão 
mais cedo, ali se pratica o garimpo braçal, uma tra-
dição afroameríndia profundamente entrelaçada 
com a exploração colonial e a escravidão. Quase 
sempre marginal e muitas vezes ilegal, o garimpo 
braçal ainda persiste, apesar da pressão e re-
pressão do estado, da mineração industrial e da-
quele seu famigerado homônimo, que usa em suas 
explorações mercúrio e outros químicos, dragas, 
bombas de sucção, invasão de terras indígenas e 
tradicionais, pistoleiros e corrupção. 
Baseado na etnografia arqueológica com a po-
pulação garimpeira do povoado de São João da 

Chapada e arredores, esse texto é sobre como a 
resistência histórica de comunidades tradicionais 
ao colonialismo e capitalismo depende de suas 
interações cotidianas e íntimas com o mundo 
material. Em diálogo com as críticas feministas, 
pós-coloniais e descoloniais, a abordagem privi-
legia a perspectiva e a experiência de mulheres 
garimpeiras, destacando seu protagonismo nos 
devires de suas comunidades e o protagonismo 
de suas comunidades num conflito sociotécnico 
e socioambiental com a mineração capitalista que 
já dura séculos. Duas questões complementares 
permeiam a discussão: a ação do garimpo braçal 
como aglutinador e condutor transgeracional de 
conhecimentos e saberes ancestrais e o posicio-
namento dessas comunidades garimpeiras nas 
fronteiras materiais e ideológicas do colonialismo 

Resumen 

28



e da modernidade. Por limitações de espaço, não 
exponho aqui narrativas de Anna Afonsa Pereira, 
Helenita Heloísa Rocha, Maria dos Reis Amorim e 
Maria Eugênia de Almeida, garimpeiras com quem 
mantenho a interlocução principal que baseia esse 
texto.
Na região é comum que pequenas comunidades 
rurais tenham sua manutenção organizada a par-
tir de atividades sazonais de garimpo braçal (con-
hecido na legislação e políticas públicas brasileiras 
como artesanal) e agricultura, combinação que 
também pode incluir outras atividades extrativas. 
Em linhas gerais, o garimpo braçal corresponde a 
explorações em pequena escala, sem uso de qual-
quer implemento químico ou maquinário. Sua dinâ-
mica é intimamente influenciada pelas estações 
do ano, pelo regime de chuvas e volume dos cursos 
d’água, por isso sua sazonalidade. O conhecimento 
no garimpo se mantém e se atualiza ao longo do 
tempo através da oralidade e do engajamento prá-
tico desde a infância no aprendizado familiar. A di-
visão tradicional do trabalho é principalmente por 
classe de idade (ligado a aquisição de habilidades 
de força, equilíbrio, coordenação motora e conhe-
cimento prático), o que permite o aprendizado de 
toda a cadeia operatória da extração. 
O garimpo braçal é filho mestiço e ilegítimo da 
exploração colonial capitalista e sua apropriação 
violenta de técnicas, instrumentos, conhecimen-
tos e corpos não brancos, não euro-ocidentais. 
Bastardo e rebelde, o garimpo braçal aglutina prá-
ticas materiaisculturais que se opõem à própria 
mineração colonial onde se originou e que são 
fundamentais à existência local de coletivos não 
ocidentais, não modernos e não capitalistas. Suas 
técnicas, procedimentos, instrumentos e conheci-
mentos podem ser rastreados até o século XVIII 
de acordo, senão com a memória e a genealogia de 
famílias locais, com a documentação e iconografia 

histórica. O garimpo é um arranjo particular de 
técnicas e instrumentos do vasto repertório que a 
mineração colonial capitalista ia organizando a par-
tir de conhecimentos africanos, ameríndios e euro-
peus sobre minerais e extrativismo. Esse arranjo 
tecnológico outro possui hierarquias flexíveis na 
organização do trabalho, enorme entrosamento 
entre intimidade e trabalho e separações ontoló-
gicas fluidas entre pessoas e coisas. 
O povoado de São João da Chapada está localizado 
na fronteira do antigo Distrito Diamantino, área de 
riqueza mineral confirmada no século XVIII, com 
estatuto particular de administração colonial e limi-
tes territoriais bem definidos. Se o povoamento de 
São João da Chapada surge em meados do século 
XIX estimulado pela descoberta das jazidas locais 
de diamantes, a maior parte de sua população tem 
origem em comunidades quilombolas próximas, 
formadas no século anterior nas margens menos 
vigiadas do território.  É dessa atuação marginal 
que vem o nome ‘garimpo’, uma derivação de ‘grim-
peiro’, como se dizia no século XVIII das pessoas 
que trabalhavam clandestinamente à regulação 
colonial e fugiam para as grimpas (os morros altos) 
ao menor sinal dos destacamentos policiais. 
As relações que as pessoas garimpeiras estabele-
cem com o diamante, com o ouro e com as ruínas 
da mineração industrial indicam como o garimpo 
braçal que essas famílias praticam (cada vez me-
nos) é não capitalista, senão anti-capitalista. Essa 
forma de garimpo não pressupõe enriquecimento 
ou acumulação de riquezas; tal como as roças, ele 
contribui com o sustento da família. A interlocução 
com garimpeiras benzedeiras tem mostrado a im-
portância da relacionalidade pessoa-coisa na práti-
ca do garimpo braçal e em seu regime de normas 
e condutas. Exemplo disso é a convicção de que 
garimpo bem sucedido é aquele que harmoniza os 
desejos e as intenções da pessoa que garimpa e 

29



os desejos e as intenções do diamante ou ouro. O 
garimpo pressupõe uma relação humano-mineral, 
relação da qual o diamante e o ouro podem sempre 
se recusar a participar - nesses casos a explicação 
quase sempre é a cobiça e a ambição do humano, 
facilmente percebidas pelos minerais. Quando isso 
acontece o diamante muda de lugar, se move para 
outro terreno ou simplesmente se transforma em 
pedra e passa despercebido. Ainda se realizam 
procedimentos propiciatórios para um bom resul-
tado no garimpo, incluindo benzimento de instru-
mentos e estruturas. Tais rituais, conduzidos por 
benzedeiras e benzedeiros, são importantes para 
convencer o diamante a se revelar e assim se apa-
rentar à pessoa garimpeira: o diamante é pagão, 
com o garimpo ganha uma madrinha ou padrinho. 
O diamante com intenção, movimento, capacidade 
de contemplação e transformação só existe numa 
outra prática ontológica, não euro-ocidental.
Uma das ações mais sensíveis do capitalismo na 
região foi a proletarização do trabalho masculino e 
adulto com a mineração industrial de diamantes e 
ouro. Com efeito, ao longo de todo o século XX os 
momentos de picos na exploração mineral podem 
corresponder a situações de ‘esvaziamento’ em 
muitas famílias e comunidades, devido à contra-
tação quase exclusiva de homens pelas minerado-
ras. Em situações assim, as soluções coletivas de 
continuidade são conduzidas principalmente por 
mulheres e crianças, na região ajudando a garantir 
a existência persistente do modo de vida tradi-
cional sob os efeitos opressivos da indústria, do 
mercado, das políticas públicas, da colonialidade. 
Técnicas e outros conhecimentos sobre extrati-
vismo mineral circulam preferencialmente entre 
mulheres e crianças, posta a imbricação entre 
intimidade e trabalho e a flexibilidade possível de 
hierarquias na organização das atividades cotidia-
nas. O aprendizado se dá no engajamento prático 

com o garimpo braçal, mas também com músicas, 
benzimentos, brincadeiras e ruínas.
Ruínas e outros vestígios arqueológicos são en-
contrados muito próximos dos povoados, são es-
truturas remanescentes da mineração industrial 
introduzida no século XIX, já em total desrespeito 
à proximidade de núcleos de povoamento. Em São 
João da Chapada e arredores várias ruínas e outros 
vestígios da mineração industrial são espaços ha-
bitados por espíritos e criaturas sobrenaturais. As 
narrativas sobre esses lugares sistematicamente 
articulam abandono de crianças, dissolução de fa-
mílias e especialização do trabalho com caracterís-
ticas físicas dos sítios arqueológicos. As histórias 
de aparições sobrenaturais não são contos ino-
centes para distrair crianças. São histórias críveis, 
relatos de situações de stress social e opressão 
que tanto identificam os efeitos da exploração 
capitalista sobre coletivos tradicionais, quanto 
fortalecem o comunalismo e as redes locais de 
cooperação social, ajudando a garantir o modo de 
vida tradicional. Junto com os benzimentos, com 
os cuidados em afastar a ambição e a ganância 
para ser aceita/o pelo diamante e ouro; junto com 
o garimpo de mulheres e crianças nos ápices da 
exploração capitalista no século XX, as narrativas 
sobre assombrações são sinais da ação coletiva 
garimpeira, anti-capitalista e descolonizada. 
Nas últimas décadas se intensificou no Brasil a 
repressão às atividades extrativas em geral e 
ao garimpo em particular. Desde então as famí-
lias garimpeiras de São João da Chapada e região 
tentam transformar sua agricultura sazonal em 
permanente, se dedicam a outras atividades ou 
simplesmente seguem praticando o garimpo 
braçal clandestinamente. Recentemente, a comu-
nidade de São João e outras começaram a discutir 
internamente sua auto-atribuição quilombola e o 
papel identitário do garimpo em seu modo de vida, 

30



num movimento que tende a acentuar os conflitos 
nos campos ambiental e patrimonial.  Isso porque 
as políticas e os discursos de patrimônio esbarram 
nas definições de impacto pressupostas pelas po-
líticas ambientais, que por sua vez são embasadas 
em discursos e epistemologias científicas e colo-
nialistas. Em conjunto, as políticas públicas ainda 
são aparentemente incapazes de diálogo com o 
que opera nas margens ideológicas do capitalismo. 
Decerto é fundamental destacar a violência epis-

têmica, simbólica e física que tem tido os povos 
colonizados como alvo ao longo dos últimos cinco 
séculos. Mas é igualmente importante compreen-
der (e aprender com) as condições de existência 
e persistência de comunidades tradicionais. Na 
região de Diamantina o garimpo braçal é uma 
dessas condições. Nelas reside a potência ruidosa 
das epistemologias do sul, sua resistência à colo-
nialidade e seus passados alternativos e críticos à 
modernidade capitalista.

Sesión IV. Día 8 de noviembre 2017  | 17:20 hs.

CIENCIA AMENAZA-CIENCIA AMENAZADA: 
DISPOSITIVOS DE INVISIBILIZACIÓN Y PATRIMONIALI-

ZACIÓN EN LA PATAGONIA AUSTRAL

MARIELA EVA RODRÍGUEZ
CONICET- Sección Etnología del Instituto de Ciencias 
Antropológicas de la Universidad Nacional de Bue-

nos Aires, FLACSO. 
marielaeva@gmail.com

En las últimas décadas, Argentina ha sido escena-
rio de un proceso intenso de resurgimiento y de 
fortalecimiento de los pueblos originarios, cuyas 
razones entrecruzan maduraciones del propio mo-
vimiento indígena, innovaciones en el marco nor-
mativo (particularmente en relación con el derecho 
a la consulta previa, libre e informada) y abordajes 

epistemológicos y metodológicos enmarcados en 
la antropología adjetivada (comprometida, colabo-
rativa, militante, etc.). 
Aunque la actualización del plexo jurídico norma-
tivo en la provincia de Santa Cruz comenzó hace 
diez años, aún tienen vigencia dispositivos de 
invisibilización. La premisa sobre la “extinción” de 
los tehuelches posibilitó la ejecución de políticas 
patrimoniales que los apropiaron como los “ver-

Resumen 

31



daderos indios argentinos” o “nuestros indios”, en 
tanto que sus prácticas, conocimientos e incluso 
sus restos mortales se volvieron “bienes-cosas” a 
ser valorados y protegidos. Dicha premisa, conjun-
tamente con la imputación de los mapuches como 
“indios extranjeros” y la negación de la presen-
cia mapuche-tehuelche inhibieron instancias de 
consulta y de participación a los hijos y nietos de 
aquellos retratados en blanco y negro, quienes en 
el marco de la ideología del mestizaje degenerativo 
fueron clasificados como “descendientes”. 

En ese trabajo analizaré los efectos de los dispo-
sitivos de invisibilización y de patrimonialización 
(estatales y científicos) en el contexto actual, 
en el que se yuxtaponen procesos de organiza-
ción y reorganización comunitaria, reclamos de 
restitución (de territorios, de  conocimientos, de 
legitimidades y de restos humanos) y avance del 
capitalismo extractivista, que se manifiesta en el 
proyecto de construcción de dos mega-represas 
y en la intensificación de la explotación minera e 
hidrocarburífera.

Sesión IV. Día 8 de noviembre 2017  | 18:00 hs.

PROCESOS DE PATRIMONIALIZACIÓN CULTURAL COMO 
FORMAS IMPERCEPTIBLES DEL DESPOJO EN ARGENTINA

IVANA CARINA JOFRÉ 
CONICET-Dpto.Letras, FFHyA-Universidad Nacional 

de San Juan
Universidad Nacional de La Rioja

CEIAA-Observatorio Ciudadano de DDHH San Juan
ivcajofr@gmail.com

Desde comienzos del siglo XXI hemos empezado 
a ver a nivel local y regional cambios drásticos en 
las formas de re-organización de la política patri-
monial de los Estados en Latinoamérica, una pro-
fundización del multiculturalismo neoliberal como 
principio organizador de los discursos y practicas 

patrimoniales, turísticas, planes de ordenamiento 
territorial, cada vez más intervenidos por la agenda 
del patrimonio mundial y supuestamente orienta-
dos a la integración regional de los países de la 
región. Esta reorganización del “patrimonio de la 
humanidad” se corresponde con las nuevas orien-
taciones políticas de la economía financiera global 
y son dictadas por un modelo de profundización 

Resumen 

32



del desarrollo neoextractivista exportador acep-
tado por los Estados latinoamericanos que, como 
Argentina, asumieron compromisos ya desde los 
años 90, con el Consenso de los Commodities, ba-
sado en la exportación de bienes primarios a gran 
escala, entre ellos hidrocarburos (gas y petróleo), 
metales y minerales, productos agrarios, y bio-
combustibles. Como lo señalan algunos autoras y 
autores argentinos, desde el punto de vista social, 
el Consenso de los Commodities conlleva la profun-
dización de la dinámica de desposesión -en los tér-
minos propuestos por David Harvey (2003, 2004)-
, que no es otra cosa que un modelo de despojo 
y concentración de tierras, recursos y territorios 
que tiene a las grandes corporaciones (en una 
alianza multiescalar con los diferentes gobiernos) 
como actores principales (Svampa y Viale 2014: 
15). Retomando ideas de Rosa Luxemburgo, David 
Harvey hace una distinción entre la reproducción 
ampliada y la acumulación por desposesión y sos-
tiene que esta última se ha convertido en la forma 
dominante de acumulación capitalista de la actua-
lidad, lo cual, a nivel económico y social, significa la 
posibilidad de liberar activos de bajo coste [a tra-
vés de la privatización] abriendo vastas áreas para 
la absorción de capitales excedentes, mientras 
que también proporciona los medios para des-
cargar el coste de la devaluación de los capitales 
excedentes sobre los territorios y las poblaciones 
más débiles y vulnerables (Harvey 2004: 142). 
No hay que perder de vista que las alianzas mul-
tiescalares caracterizan este nueva fase de acu-
mulación, a partir de lo cual, el capital financiero 
y las instituciones de crédito respaldadas por los 
poderes del Estado constituyen el cordón umbilical 
que une la reproducción ampliada con la acumu-
lación por desposesión (Hart 2006). Esto es lo 
que podemos observar también en los arreglos 
financieros globales del patrimonio mundial en la 
actualidad, cuya máxima expresión representan 

los ambiciosos proyectos de patrimonialización 
desarrollados en Sudamérica como es el Sistema 
Vial Andino Qhapac Ñam declarado en 2014 pa-
trimonio mundial por UNESCO, y otros proyectos 
menos ambiciosos pero de iguales características 
transnacionales, extractivistas, y por lo tanto 
neocoloniales y patriarcales, como el Rally Dakar 
Sudamericano.
Como lo señala Gilian Hart, la acumulación por 
desposesión, como un proceso continuo, tiene el 
potencial para iluminar las conexiones, y en este 
sentido, como lo observó Harvey, las luchas con-
temporáneas representan reacciones a la acumu-
lación por desposesión. Por tratarse de un proceso 
continuo, el despojo también necesita ser retrata-
do en sus especificidades históricas y geográficas, 
y es desde esas especificidades y conexiones que 
se puede producir un trabajo político y analítico 
dice Hart (2006). De la misma manera, observa la 
autora, la acumulación por desposesión nos permi-
te poner de relieve las depredaciones forjadas por 
las formas neoliberales del capital en la actualidad, 
pero no es lo suficientemente útil si no se acompa-
ña de la comprensión de las historias, las memorias 
y los significados específicos del despojo; esto es, 
su capacidad para reconfigurar el espacio habitado 
de forma gradual e imperceptible (Ojeda 2016). En 
este sentido apuntado, es sabida la relación exis-
tente en las tramas capitalistas que configuran el 
patrimonio como concepto y como política de Esta-
do en la actualidad, pero pocas veces nos detene-
mos a desentrañar las formas particulares que se 
traman en las nuevas configuraciones estatales 
y empresariales que se presentan en nuestros 
países Latinoamericanos en las últimas décadas 
como parte de estas nuevas formas de despojo 
ligadas al modelo neoextractivista (Jofré 2015a, 
2015b, 2017), y  mucho menos frecuente son los 
estudios sobre las formas sostenidas, ordinarias 
y legitimadas del despojo, puesto que se asume 

33



usualmente que el despojo solamente tiene la 
forma de desalojos violentos (Ojeda 2016). Desde 
esta óptica, importa la dimensión narrativa y moral 
del despojo desde la mirada de las propias comu-
nidades afectadas, quienes ponen en evidencia 
que la continuidad con el pasado es lo que permite 
hablar del despojo (Garzón 2016). 
Dicho esto, a partir de estas ideas quiero referirme 
a los procesos de patrimonialización como formas 
ordinarias, legitimadas e imperceptibles de despojo 
y violencia encargadas de reconfigurar el espacio y 
las relaciones sociales intra e intercomunitarias en 
los territorios interiores de la Argentina, como su-
cede en la provincia de San Juan, sindicada en los 
últimas décadas como capital de la megamineria 
argentina. Para ello me centraré en los procesos 
de patrimonialización implicados en la selección, 
declaración y puesta en valor del Sistema Vial 
Andino Qhapac Ñam en la citada provincia. Estas 
nuevas formas de patrimonialización son expre-
sión reciente de estos nuevos proyectos a gran 
escala del patrimonio mundial, donde se están 
reconfigurando las subjetividades ciudadanas na-
cionales y se observan arreglos multiescalares que 
ligan este proyecto con los otras planificaciones de 
envergadura territorial y económica de la cartera 
de la IIRSA (Iniciativa para la Integración de la In-
fraestructura Regional Sudamericana), tal como es 
el Proyecto Transnacional del Corredor Bioceánico 
que conectará el centro de Argentina, con el puer-
to del Océano Pacífico de la ciudad de Coquimbo y 
el puerto de la ciudad de Porto Alegre en el Océano 
Atlántico. Primero quiero concentrarme en des-
cribir los procesos de patrimonialización ligados a 
estos nuevos planes de ordenamiento territorial 
funcionales al neoextractivismo desarrollista en 

la región, sus antecedentes y formas particulares 
que adquiere en la provincia de San Juan, para lue-
go mostrar la dimensión narrativa local de estos 
despojos imperceptibles que se ligan a una larga 
historia de despojos perfectamente identifica-
dos y narrados por las comunidades. Desde esa 
perspectiva señalo también la existencia de pro-
cesos de contrapatrimonialización y despatrimo-
nialización de cuerpos, lugares y territorios de la 
memoria indígena que, desde ontologías políticas 
pluriversales, desafían estas nuevas formas del 
despojo, ordenadamente tramadas y desplegadas 
en la política transnacional al servicio del orden fi-
nanciero global.

Bibliografía citada
GARZÓN, M. Y. 2016. Narrando (desde) el despojo. Mediaciones morales 
y conceptuales de la nocion de despojo en las luchas de los sectores 
populares rurales de los Andes nariñenses. Revista Colombiana de An-
tropologia, Vol 52, Nº2, Julio-Dic. 2016: 73-106.
HART, G. 2006. “Denaturalizing Dispossession: Critical Ethnography in the 
Age of Resurgent Imperialism”. Antipode 38 (5): 977-1004.
HARVEY, D. 2003. The New Imperialism. Nueva York: Oxford University 
Press. 
2004. “The ‘New’ Imperialism: Accumulation by Dispossession”. Socialist 
Register 40: 63-87.
JOFRE, I. C. 2015a. Mega-mining,contract archaeology, and local respon-
ses to the global order in Argentina. International Journal of Historical 
Archaeology, Special Issue on Contract Archaeology, Volume 19, Issue 4, 
December 2015: 764-774. 
2015b. Arqueologia de contrato, mega-mineração e patrimonialização 
na argentina. Revista de Arqueología de la Sociedad Brasileira de Arqueo-
logía  v. 28, n. 2  139-154. 
2017. IIRSA y el Qhapac Ñam. Procesos de patrimonialización cultural y 
producción de diversidades culturales en el marco de los nuevos mega-
proyectos de integración regional sudamericana. Ponencia presentada  
en el Simposio: Patrimonio cultural, hegemonía y mediaciones sociales 
en América Latina: agendas de investigación y nuevos escenarios para 
el siglo XXI, XVI Congreso de Antropología en Colombia, V Congreso de la 
Asociación Latinoamericana de Antropologia. Universidad Pontificia Jave-
riana, Bogota Colombia, 06 al 08 de junio 2017. 
OJEDA, D. 2016. Los paisajes del despojo: propuestas para un análisis 
desde las reconfiguraciones socioespaciales. Revista Colombiana de 
Antropologia, Vol 52, Nº2, Julio-Dic. 2016: 19-43.
SVAMPA, M. y E. VIALE. 2014. Maldesarrollo. La Argentina del extractivismo 
y el despojo. Katz: Buenos Aires.

19.40hs. Cierre del Simposio Internacional. Lectura de conclusiones, propuestas y pronunciamientos.

APERTURA DEL DEBATE SESIÓN IV. de 18:40 hs. a 19:40 hs. Moderador: CRISTÓBAL GNECCO

34



Día
 1

Día
 2

Día
 1

MA
ÑA

NA
TA

RD
E

Se
sio

n I
LA

 IM
AG

IN
AC

IÓ
N 

PA
TR

IM
ON

IA
L: 

BU
SC

AN
DO

 U
N 

PA
TR

IM
ON

IO
 

RA
DI

CA
L

EL
 TI

EM
PO

 D
E L

AS
 

RU
IN

AS

EL
 PA

TR
IM

ON
IO

 Y 
LA

S Á
NT

IGU
AS

EL
 PA

TR
IM

ON
IO

 EN
TR

E 
LA

 CO
MU

NI
DA

D 
Y L

A 
NA

CIÓ
N:

 
LO

 EN
TE

RR
AD

O,
 LO

 
EX

HI
BID

O,
 LO

 PE
RD

ID
O

DE
SP

LE
GA

ND
O 

EL
 

PA
TR

IM
ON

IO
 A

RQ
UE

O-
LÓ

GIC
O:

EL
 CA

SO
 D

E L
A 

DE
CL

AR
AT

OR
IA

...

LU
GA

RE
S D

E M
EM

OR
IA

 
/ L

UG
AR

ES
 D

E R
ES

IS-
TE

NC
IA

:  P
RO

CE
SO

S D
E 

PA
TR

IM
ON

IA
LIZ

AC
IÓ

N 
EN

 LA
 RI

OJ
A 

(A
R-

EL
 Q

HA
PA

Q 
ÑA

N,
 U

NA
 

CO
MU

NI
DA

D 
DE

 CU
LT

O 
EN

 EL
 PE

RÚ
 

PO
ST

CO
NF

LIC
TO

RE
FL

EX
IO

NE
S E

N 
TO

RN
O 

A 
CÓ

MO
 D

ES
CO

LO
NI

ZA
R-

NO
S 

CO
MO

 PA
RT

ICI
PE

S 
NE

CE
SA

RIO
S D

E U
N 

MU
SE

O 
CO

MU
NI

TA
RIO

EL
 CO

NT
RO

L D
E L

OS
 

AN
CE

ST
RO

S E
N 

LA
 ER

A 
DE

L 
MU

LT
ICU

LT
UR

AL
ISM

O 
NE

OL
IBE

RA
L E

N 
CH

ILE

LA
 D

IV
ER

SID
AD

 CU
LT

UR
AL

 
CO

MO
 RE

CU
RS

O:
PO

LÍT
ICA

S T
UR

ÍST
ICA

S, 
PR

OC
ES

OS
 D

E P
AT

RIM
ON

IA-
LIZ

AC
IÓ

N 
...

TR
AB

AL
HO

 D
E M

UL
HE

RE
S, 

MI
NE

RA
IS 

CO
NT

EM
-

PL
AT

IV
OS

E R
UÍ

NA
S A

SS
OM

BR
AD

AS
 

– 
EL

EM
EN

TO
S D

E U
MA

 

CIE
NC

IA
 A

ME
NA

ZA
-C

IEN
CIA

 
AM

EN
AZ

AD
A:

 
DI

SP
OS

ITI
VO

S D
E I

NV
ISI

BI-
LIZ

AC
IÓ

N 
Y P

AT
RIM

ON
IA

LI-
ZA

CIÓ
N 

EN
 LA

...

PR
OC

ES
OS

 D
E P

AT
RIM

O -
NI

AL
IZA

CIÓ
N 

CU
LT

UR
AL

 
CO

MO
 

FO
RM

AS
 IM

PE
RC

EP
TIB

LE
S 

DE
L D

ES
PO

JO
 EN

 

CU
AN

DO
 EL

 TE
RR

ITO
RIO

 
SE

 RE
CL

AM
A 

EN
 CL

AV
E 

CU
LT

UR
AL

 
Y L

A 
CU

LT
UR

A 
EN

 CL
AV

E 
DE

 D
ER

EC
HO

...

AN
CE

ST
RO

S, 
ME

MO
RIA

 Y 
TE

RR
ITO

RIO
: 

RE
-E

NT
IER

RO
 D

E R
ES

TO
S 

HU
MA

NO
S M

ILE
NA

RIO
S 

EN
 LO

MA
 D

E C
HA

PA
LC

Ó.
.. 

AP
ER

TU
RA

 DE
L D

EB
AT

E 
SE

SIÓ
N 

I 
AP

ER
TU

RA
 DE

L D
EB

AT
E 

SE
SIÓ

N 
I 

AP
ER

TU
RA

 DE
L D

EB
AT

E 
SE

SIÓ
N 

III 

AP
ER

TU
RA

 DE
L D

EB
AT

E 
SE

SIÓ
N 

I I

AP
ER

TU
RA

 DE
L D

EB
AT

E 
SE

SIÓ
N 

IV
. C

IER
RE

 DE
L S

IM
PO

SIO
 

IN
TE

RN
AC

IO
NA

L.
 LE

CT
UR

A 
DE

 CO
NC

LU
-

SIO
NE

S, 
PR

OP
UE

ST
AS

 Y 
PR

ON
UN

CIA
MI

EN
TO

S.

DA
NT

E A
NG

EL
O

CR
IST

ÓB
AL

 GN
EC

CO
 

AL
EJ

AN
DR

O 
HA

BE
R

MA
RIO

 RU
FE

R 

MA
RC

EL
A 

E. 
DÍ

AZ
CL

AU
DI

O 
M.

 RE
VU

EL
TA

SÉ
BA

ST
IEN

 JA
LL

AD
E

AL
EJ

AN
DR

A 
KO

RS
TA

NJ
E

PA
TR

ICI
A 

AY
AL

A 
RO

CA
BA

DO
 

CE
CIL

IA
 BE

NE
DE

TT
I

LO
RE

DA
NA

 RI
BE

IRO
 

MA
RIE

LA
 EV

A 
RO

DR
ÍGU

EZ
IVA

NA
 CA

RIN
A 

JO
FR

É 

CA
RO

LIN
A 

CR
ES

PO
RA

FA
EL

 PE
DR

O 
CU

RT
ON

I

Mo
de

ra
do

ra
: C

AR
OL

IN
A 

CR
ES

PO
Mo

de
ra

do
ra

: C
AR

OL
IN

A 
CR

ES
PO

Mo
de

ra
do

ra
: IV

AN
A 

CA
RIN

A 
JO

FR
É

Mo
de

ra
do

ra
: M

AR
IEL

A 
EV

A 
RO

DR
ÍGU

EZ

Mo
de

ra
do

r: 
CR

IST
ÓB

AL
 

GN
EC

CO

9:
00

 hs
9:

40
 hs

10
:2

0 h
s

11
:0

0 h
s

11
:4

0 h
s

16
:0

0 h
s

16
:4

0 h
s

17
:2

0 h
s

18
:0

0 h
s

18
:4

0 h
s

19
:4

0 h
s

Se
sio

n I
I

Se
sio

n I
II

Se
sio

n I
V




