Estudios Atacamenos.
Arqueologia y Antropologia Surandinas

Arqueologia de la ruptura colonial: mouros, chullpas, gentiles
y abuelos en Espaiia, Bolivia y Chile en perspectiva comparada

Archaeology of colonial rupture: mouros, chullpas, gentiles and abuelos
in Espana, Bolivia and Chile in a compared perspective

Juan Villanueva Criales!, Pablo Alonso Gonzdlez?, Patricia Ayala Rocabado®

Resumen

Este articulo analiza los efectos del colonialismo sobre las maneras en que las poblaciones
subalternizadas plantean relaciones de alteridad con sus ancestros y con los vestigios
arqueoldgicos de sus entornos. Desde una perspectiva que cuestiona la interpretacién
dicotémica y estructural dominante, que concebia estas légicas de alteridad como producto
de dindmicas comunitarias intrinsecas, este estudio visibiliza el rol central de las relaciones
de poder histéricamente especificas en su articulacion. Para ello se comparan los casos

del noroeste de la peninsula ibérica, el altiplano boliviano y la region atacamena chilena,
donde existen creencias animistas en mouros, chullpas, gentiles o abuelos, siempre asociados
a vestigios arqueoldgicos, cuya existencia deriva de l6gicas similares. Partiendo del proceso
de despaganizacién en Europa y la extirpacién de idolatrias en América, con la ruptura de
la relacién con los ancestros que implicaron, este articulo muestra cémo la modernidad
ilustrada, el nacionalismo y el multiculturalismo contempordneo han incidido en distintas
configuraciones identitarias y nociones de ancestralidad en cada caso. La arqueologia ha
tenido un rol destacado en estos procesos, al subalternizar las construcciones locales de
alteridad e intervenir en su patrimonializacién.

Palabras claves: arqueologia, colonialismo, ancestros, multiculturalismo, patrimonializacién.

Abstract

This paper analyzes the impact of colonialism on the ways in which subaltern populations
establish relations of sameness and otherness with their ancestors and with archaeological
vestiges in their surroundings. From a perspective that questions the dominant dichotomous
and structural interpretation that conceived the logic of otherness as a product of intrinsic
community dynamics, this study reveals the central role of historically specific power
relations in the articulation of identity configurations. This is revealed in the comparative
analysis of the northwest region of the Iberian Peninsula, the Bolivian highlands, and the
Chilean Atacama region. The populations of the three regions present animistic beliefs in
mouros, chullpas, gentiles and abuelos, which they associate with archaeological remains under
a common logic. Starting with the Christian struggle against paganism in Europe and the
extirpation of idolatry in America, this article demonstrates how enlightened modernity,
nationalism and contemporary multiculturalism have led to different configurations of
patterns of identity and alterity, as well as alternative notions of ancestry in each case.
Archacology has played a prominent role in these processes, subordinating local conceptions
of otherness and partaking in their heritagisation.

Keywords: archaeology, colonialism, ancestors, multiculturalism, heritage.

Recibido: 18 noviembre 2016. Aceptado: 27 septiembre 2017

1 Museo Nacional de Etnografia y Folklore, La Paz, BOLIVIA.
Email: juan.villanuevacriales@gmail.com

2 Instituto de Ciencias del Patrimonio (INCIPIT-CSIC), Santiago de Compostela, ESPANA.
Email: pabloagl0@hotmail.com

3 Research Associate, Abbe Museum, Bar Harbor, Maine, USA.

Email: patricia.ayala.rocabado@gmail.com

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologfa Surandinas


mailto:juan.villanuevacriales@gmail.com
mailto:pabloag10@hotmail.com

Juan Villanueva Criales, Pablo Alonso Gonzélez y Patricia Ayala Rocabado

Introducciéon

En medio del debate entre la ciencia natural y la ex-
plicacién cientifica del mundo, la tradicién cristiana
y su explicacién divina del cosmos, y la persistencia
de creencias paganas y animistas sobre la naturaleza
y los seres que la habitan, Robert Boyle hacia un
apasionado llamado en 1690 contra “la veneracién
que los hombres generalmente tienen por lo que
llaman naturaleza, que ha obstruido e impedido el
dominio del hombre sobre las criaturas inferiores”,
recomendando que, “en lugar de usar la palabra na-
turaleza, generalmente considerada una diosa, o una
especie de semidivinidad, debemos rechazarla, o no
usarla” (Boyle, 1738, vol. I1, pp. 107-111). Este tra-
bajo de investigacién busca arrojar luz sobre el com-
plejo entramado que rodea las relaciones animistas
que distintos grupos sociales establecen con su en-
torno natural, sus ancestros y con la cultura material
del pasado en el noroeste de la peninsula ibérica, el
altiplano boliviano y la regién atacamefia chilena.
Con distintos grados de intensidad, perviven creen-
cias que vinculan la cultura material del pasado con
entidades dotadas de agencia o incidencia en el pre-
sente, llamadas moros (o mouros en gallego), genti-
les, chullpas, abuelos y otras varias denominaciones.
Estos seres animistas reciben, en los tres contextos,
connotaciones similares: una relacién compleja con
las cosmovisiones y relaciones de poder coloniales,
y una reconfiguracién de estas creencias producida
por la arqueologia y procesos de patrimonializacién.

En este articulo nos preguntamos entonces sobre las
distintas 18gicas animistas en los casos estudiados,
sus semejanzas y diferencias, y el rol que el colo-
nialismo jugé en el proceso de ‘extirpacién de ido-
latrias’; tanto el colonialismo del Imperio romano
en el caso peninsular como el espafiol en América
Latina. Planteamos también si este proceso es sim-
plemente un modo de cristianizacién, o mds bien
forma parte de un sistema de gobernanza traspuesto
desde Espafia a las colonias con distintas consecuen-
cias para las identidades de las comunidades andi-
nas y su relacién con sus ancestros. Cuestionamos,
igualmente, el papel de la arqueologia como ciencia
moderna y occidental encargada de explicar y obje-
tivizar el pasado y su cultura material, preguntin-
donos sobre su papel en la identificacién, ruptura

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologia Surandinas

o reconexién de identidades y creencias animistas
en cada contexto. Finalmente, reflexionamos sobre
la relacién entre procesos de puesta en valor patri-
monial y la visibilizacién/invisibilizacién de estas
creencias en cada una de las formaciones sociales
estudiadas.

Para arrojar luz sobre estas cuestiones, partimos de
tres ejes tedricos. Una primera perspectiva ha in-
tentado comprender el animismo y su erradicacién
por parte de la Iglesia catdlica en Espafia y América
como un proceso de cristianizacién y extirpacion de
idolatrias (Celestino, 1998). Esta perspectiva nos
ayuda a comprender el proceso de ‘despaganizacién’
en la peninsula ibérica y en los Andes durante el
periodo medieval y el colonial, pero no nos permite
analizar los procesos de ‘domesticacién de la natu-
raleza’ de raigambre racional y cientifica llevados a
cabo por la epistemologia moderna y occidental en
siglos posteriores. Para ello aplicamos una segunda
perspectiva que, siguiendo a Briones (2005), ana-
liza las formaciones de alteridad y las economfas
politicas que producen las nociones de diversidad
en cada contexto. Las formaciones de alteridad re-
sultan de la produccién de significados culturales
que a la vez naturalizan y definen las caracteristicas
de lo que es propio, bueno y natural, y deslegiti-
man aquello que es de ‘los otros’, negativo y sim-
ple creencia u opinién, generando segmentaciones
de género, nacionalidad, etnia, religién y raza. Asi
se invisibilizan ciertas cuestiones y se tematizan o
patrimonializan otras, a través de “complejas arti-
culaciones entre sistemas econdmicos, estructuras
sociales, instituciones juridico-politicas y aparatos
ideoldgicos prevalecientes en los respectivos paises”
(Briones, 2005, p. 17).

Un tercer eje tedrico es la critica de Castro-Gémez
(1996) a la nocién moderna y occidental de totali-
dad social, que en otras culturas implica un reco-
nocimiento de la heterogeneidad social, y no ne-
cesariamente una subalternizacion del ‘otro’ ni el
establecimiento de jerarquias e inequidades. El au-
tor nos propone contraponer a la légica occidental
productora de alteridad por binarismos, el andlisis
de cémo se ha producido la construccién histdri-
ca de diferencia a partir de relaciones de poder a
lo largo del tiempo. Esto nos permite cuestionar la
interpretacién que generalmente se ha dado a los



Arqueologia de la ruptura colonial: mouros, chullpas, gentiles y abuelos en Espana, Bolivia y Chile en perspectiva comparada

fendmenos animistas desde las ciencias sociales. Asf,
el animismo se ha leido tradicionalmente desde una
visién presentista que proyecta las categorias de la
modernidad occidental a otro tipo de relaciones,
interpretando la existencia de seres como moros,
chullpas o gentiles como ‘pares estructurales’ que
sitven a los grupos sociales para construir su iden-
tidad de forma dialéctica, es decir, por oposicién
identitaria.

Contra esta visién, nuestra investigacién permite
comprender cdmo estos seres animistas que convi-
ven con las comunidades investigadas son en rea-
lidad el producto de una construccién histérica de
diferencia y la huella de relaciones de poder con ori-
genes en la peninsula ibérica y transferidos por las
autoridades imperiales a las colonias. Argumenta-
mos que las relaciones de los grupos sociales con los
seres animistas han de ser entendidas de forma simé-
trica como un conjunto de metapatrones o ‘relacio-
nes de relaciones’, irreducibles a un marco analitico
binario caracteristico de la modernidad occidental
(Herzfeld, 1992). Estas relaciones, ademds, no han
de ser vistas de forma esencialista como elementos
constituyentes de los grupos sociales, sino que son
productos de procesos histéricos y relaciones de po-
der especificos (Haber, 2009). Estos procesos gene-
ran rupturas con los ancestros, con la materialidad y
con las creencias que a su vez rearticulan las formas
de vida y aparatos simbélicos de las comunidades.

Para analizar este complejo entramado transnacio-
nal, empleamos un enfoque comparativo a partir
de la trayectoria investigativa de larga duracién de
los tres autores en el dmbito de la arqueologia y la
antropologia en cada uno de los tres contextos ana-
lizados en Espafia, Bolivia y Chile. La perspectiva
comparativa nos permite arrojar luz sobre cuestio-
nes que, de modo aislado, carecian de sentido en
nuestros marcos de investigacién, como la existen-
cia de gentiles o moros en los Andes. Igualmente,
el hecho de que estos procesos sean mds recientes
en Bolivia y Chile permite reinterpretar la supuesta
‘cristianizacién’ de sitios paganos en el noroeste pe-
ninsular como un proceso méds complejo, en el que
también podria haber jugado un papel fundamental
la voluntad de reordenar los marcos temporales de
las comunidades subalternizadas y romper la cone-
xi6én con sus ancestros. El articulo comienza con un

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologfa Surandinas

andlisis del caso de los mouros del noroeste ibérico y
el contexto general de despaganizacién y coloniza-
cién, para después presentar los casos del altiplano
boliviano y el 4rea atacamefia en Chile, concluyendo
con una sintesis reflexiva.

Los mouros del noroeste espaiiol:
srepresentacién de la alteridad,

o ruptura con los ancestros en
Maragateria?

A comienzos del siglo XII, el papa Calixto II encar-
g6 el monumental Codex Calixtinus para afirmar la
localizacién de Santiago de Compostela como lugar
de peregrinacién y baluarte catélico contra el islam
en la peninsula ibérica. El relato llamado Translatio
narra la fundacién de la catedral y llegada del cadé-
ver del Apédstol Santiago a Galicia, que estaria go-
bernada por una mujer viuda, pagana y hechicera, la
reina Lupa (Llinares Garcfa, 1990; Balboa Salgado,
2005). Esta se opuso inicialmente a la construccién
de la catedral y la simbologia cristiana que la ro-
dea, pero fue finalmente convencida de abandonar
su culto a través de la realizacién de milagros. Mds
alld de la leyenda, la catedral se erigié materialmen-
te sobre un anterior cementerio romano y también
germdnico (Chamoso Lamas, 1982). Las primeras
campafas antipaganas las lleva a cabo Martifio de
Dumio en el siglo VI con su obra De correctione rus-
ticorum, y en ese periodo los suevos abandonan el
arrianismo y abrazan el catolicismo, organizdndose
en parroquias y sedes episcopales.

Posteriormente, la emergencia del Camino de San-
tiago y la consolidacién cristiana en siglos posterio-
res continuaron ese proyecto antipagano, yendo no
solo contra la expansién isldmica, sino igualmente
contra la multitud de creencias paganas precristia-
nas que mantenian las gentes del noroeste. También
el capitulo IV de la Crénica de Turpin en el Codex
narra cémo los isldmicos, antes de su huida hacia el
sur, escondieron todos sus tesoros bajo tierra. Esto
explicarfa otra caracteristica asociada a los mouros o
moros del noroeste ibérico: su vinculacién inextrica-
ble con la riqueza y el oro enterrados. Las historias
sobre los moros se entremezclan con narrativas cris-
tianas, que intentaron desde sus inicios recodificar
la materialidad y discursividad ‘pagana’ en términos



Juan Villanueva Criales, Pablo Alonso Gonzélez y Patricia Ayala Rocabado

de la mitologia biblica. Este proceso pudo haberse
iniciado con la primera expansién del cristianismo
con el Imperio romano, y mds tarde potenciado
debido a una posible revitalizacién del paganismo
—y la lucha contra él- en tiempos medievales y mo-
dernos (Ferndndez Conde, 2000, pp. 498-499). En
Europa, la asociacién del paganismo con ritos no
cristianos e idolatria sirvié a la Iglesia como retérica
legitimadora para combatir estas creencias (Celesti-
no, 1998). La extirpacién material de idolatrias se
realizaba mediante la cooptacién de lugares de culto
pagano, en antiguos poblados, cementerios o sitios
sagrados como fuentes, picos, manantiales o rocas,
probablemente vinculados a los ancestros de las co-
munidades. En estos sitios se construfan ermitas y
capillas, a la vez que se cooptaban los rituales del ca-
lendario pagano o mértires paleocristianos mediante
la creacién de romerias y procesiones, o el reemplazo
de deidades paganas por personajes cristianos, como
Santiago Matamoros. Muchas de estas deidades te-
nian poder hidréforo, como San Lourenzo en Gali-
cia, portador de lluvias.

También cerca de Maragaterfa se da el caso del
santuario de Castrotierra, erigido sobre un castro
(Figura 1). Los castros son poblados fortificados
caracteristicos del noroeste ibérico, fechados en la
Edad del Bronce y del Hierro, aunque existen ejem-
plos posteriores, romanos y medievales. Castrotierra
es uno de los santuarios de mayor importancia de
Ledn, al que peregrinan las comunidades en tiem-
pos de sequia implorando la lluvia a la Virgen de
Castrotierra, también llamada ‘Diosa de la Lluvia,
clara reminiscencia de la vinculacién pagana entre
naturaleza, animismo y feminidad. Igualmente, en
el pueblo de Foncebadén, en Maragateria, se en-
cuentra la Cruz de Ferro y una capilla al Apéstol
Santiago en el Camino de Santiago, emplazada en el
lugar donde se realizaban aquelarres los dias de San
Felipe, segtin la tradicién oral.

El proceso de cristianizacién no se explica sin enten-
der la importancia del catolicismo en la identidad
espanola desde el siglo XVI, cuando la Inquisicién
era la Gnica institucién que operaba en todo el te-

Figura 1. Santuario de Castrotierra emplazado sobre un castro prerromano. Fuente: Pablo Alonso G.

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologia Surandinas



Arqueologia de la ruptura colonial: mouros, chullpas, gentiles y abuelos en Espana, Bolivia y Chile en perspectiva comparada

rritorio dada la falta de integracién territorial y cul-
tural. Un sentimiento protonacionalista surgia en
oposicion a aquellos considerados ‘otros’: judios y
moriscos, pero también paganos, como evidencia la
persecucién y exterminio de brujas (Goode, 2009;
Alonso Gonzdlez, 2015). La conquista de América
fue fundamental en esta configuraciéon identitaria,
vinculada a la ida y vuelta de ideas, creencias, mie-
dos y personas. Para Grosfoguel y Mielants (20006),
la Controversia de Valladolid y el debate entre Las
Casas y Sepulveda sobre la condicién de los abori-
genes americanos sentd las bases de las politicas de
subalternizacién de los siguientes cinco siglos. Las
Casas anticipaba el racismo cultural al considerar
que los aborigenes tenfan alma vy, por tanto, podian
ser cristianizados —como los paganos—. Para Sepul-
veda, antecesor del racismo bioldgico, los aborigenes
carecfan de alma y podian ser explotados o exter-
minados —como ocurrié con las brujas—. Siguiendo
a Federici (2010), ambas posturas se combinaron
durante la conquista. Primero, se consideraba que
los indigenas eran convertibles al cristianismo, y por
lo tanto se exportaron las técnicas de coopracion
material y simbdlica para realizar extirpaciones de
idolatrias y dioses locales. Después, durante el si-
glo XVIII, se entrelazan el racismo biolégico con la
ideologia de la brujerfa, representdndose el diablo
como un hombre negro y tratindose a los negros
como diablos.

Asi, afirma Federici, “Los homélogos de la tipica
bruja europea no fueron, por lo tanto, los magos
del Renacimiento, sino los indigenas americanos
colonizados y los africanos esclavizados” (Federici,
2010, pp. 272-273). No solo se usaron en América
técnicas contra la brujeria sino que, segtin Parinetto
(1998), la experiencia en las colonias llevd a los go-
bernantes espafioles y europeos a la conviccién de
la existencia de poblaciones enteras de brujas y dia-
blos, lo que legitimaria la aplicacién de técnicas de
exterminio masivas como las usadas en América, y
otras como los Autos de Fe. Pero la extirpacién de
idolatrias nunca llegé a ser completa en Europa, es-
pecialmente en zonas periféricas y de estatalizaciéon
débil y tardia como el noroeste ibérico. En el norte
de Portugal y en las actuales regiones espafolas de
Ledn, Asturias y Galicia, han subsistido hasta la ac-
tualidad grupos con una forma de alteridad histéri-
camente especifica, comunidades tradicionalmente

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologfa Surandinas

denominadas como campesinas y preindustriales,
subalternizadas por el Estado, con una vinculacién
fuerte con su territorio circundante. La cultura ma-
terial jugaba un papel central en estas comunidades,
ya que en ella y en el espacio se incrustaban historias
individuales y colectivas fundamentales en la orde-
nacién de narrativas, normas y recuerdos. Hoy dia
solo los mds ancianos mantienen una visién mitolé-
gica del entorno, entreverada ya con légicas moder-
nas debido a la implantacién de un sistema educa-
tivo en zonas rurales y la creciente alfabetizacién e
inculcacién de la historia nacional desde finales del

siglo XIX.

En Maragateria, regién donde hemos realizado tra-
bajo etnogrifico desde 2006, y en el noroeste pe-
ninsular en general, podemos dividir las creencias
animistas entre ‘internas’, restringidas al interior de
los pueblos, y ‘externas’, fuera de las zonas de hébitat
y asociadas generalmente a vestigios arqueolégicos.
Entre las primeras subsiste la creencia en brujas o
meigas, duendes, hadas y demonios. En Lagunas de
Somoza hay una ‘casa enduendada’, edificio en rui-
nas sobre el que varias personas afirmaban en nues-
tras entrevistas haber oido balidos de cordero, o ver
gallinas sin cabeza y monedas de oro caer del techo.
En Maragateria se teme el ‘mal de ojo’ de las brujas,
y abundan los remedios protectores como escapu-
larios y cédulas benditas con escamas de pescado.
También se teme a los diablos, reziuberos o Aublaos,
de los que se dice que atacan principalmente al ga-
nado. Por ello, se protegian los establos con losetas
de piedra con grabados de cuatro o seis pétalos a la
entrada, que imitaban las estelas funerarias graba-
das por los romanos en sus ldpidas. También eran
habituales los pagos a hadas en las fuentes de los
caminos, como el Camino Gallego y el de Santiago,
que atraviesan la comarca.

Mds nos interesan aqui los habitantes animistas del
territorio circundante a los pueblos, los mouros (en
gallego) o moros (en castellano) usindose ambas
acepciones indistintamente en el caso de Mara-
gaterfa. En principio, los moros no estdn vincu-
lados con los musulmanes, isldmicos o sarracenos
histéricos, sino que mds bien derivan de pricticas
exotizadoras en el periodo de reconquista espafiola
durante el medievo, en el que ‘lo moro’ era conside-
rado como paradigma extremo de alteridad (Quin-



Juan Villanueva Criales, Pablo Alonso Gonzélez y Patricia Ayala Rocabado

tia Pereira, 2016). Los moros no son enemigos de
los labriegos, que no les temen, aunque presentan
rasgos no humanos, y pueden poscer poderes md-
gicos y un atractivo sublime. Comparten lugar en
la cosmovisién campesina con dnimas y hadas, que
habitan fuentes, pozos y bosques. Los moros ha-
bitualmente se vinculan con sitios arqueoldgicos,
y también se dice que ellos mismos los construye-
ron (Lépez Cuevillas y Fraguas Fraguas, 1955, pp.
280-282). Bajo los sitios arqueoldgicos estarian sus
viviendas y acumulaciones de oro o riquezas (vin-
culacién inscrita en su etimologia: m-ouro, m-oro;
del latin, m-aurus; oro=aurum), que pueden recibir
distintos nombres como ‘carro dorado’, ‘caldero’,
‘caballo’ o ‘serpiente de oro’. Esta vinculacién con
el oro podria derivar tanto de las explotaciones au-
riferas romanas dispersas por el noroeste ibérico
como de las leyendas que hablaban del modo en
que los musulmanes histdricos soterraban sus teso-
ros, o de los hallazgos de tesorillos por los campesi-
nos en sus trabajos agricolas. La supuesta existencia
de estos tesoros ocultos por los moros hizo que,
durante siglos, se realizasen cientos de excavaciones
en su busqueda, llegando a surgir gacetas de teso-
ros y cazatesoros, conocidos como chalgueiros en
Asturias (Sudrez Lépez, 2001). Incluso los eclesids-
ticos, supuestamente encargados de la extirpacién
de estas creencias, participaban en las excavaciones.
Asi, en el pueblo maragato de Pedredo la docu-
mentacidn local del siglo XVII habla de cémo un
sacerdote de Turienzo pedia permiso para excavar
en busca de un tesoro en La Corona, un castro. La
conexién con América es aqui importante, ya que,
durante el siglo XVII, hidalgos y curas procedentes
de América, conocedores de las riquezas precolom-
binas que aparecen en enterramientos y timulos,
reinterpretaban las mdmoas prehistdricas gallegas
en ese sentido e inician excavaciones en busca de
oro. Por ello resulta habitual, en las excavaciones
de castros del noroeste, que las personas consideren
que los arquedlogos van a buscar tesoros.

A través de sus propias pricticas, los campesinos
asocian los objetos arqueoldgicos que aparecen en
estos yacimientos a actividades de los moros, es de-
cir, se trata de leyendas y costumbres reelaboradas
constantemente por las personas en sus relaciones
cotidianas con el espacio. Asi, los torques llevan a
hablar de que las moras se peinan o tienen calde-

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologia Surandinas

ros, los lingotes o hachas a que juegan bolos, las
fibulas con grabados a que poseen animales, o las
monedas a reforzar la vinculacién entre moros y
tesoros (Gonzilez Alvarez, 2011, p. 142). Pero los
moros también realizan actividades cotidianas, y
pueden ser, en el caso de las moras, atractivas, her-
mosas o peligrosas. En Morales, una anciana me
aseguraba que, en una ocasién, “la mora bajé aqui
a lavar la ropa” (entrevista 2, noviembre de 2008),
apuntando a un reguero. Cuando desentierran te-
jas con sus arados, los campesinos suelen vincular
este hecho con los tejados de las casas de los moros,
que viven bajo tierra.

Esta visién mitoldgica es posible por la inexistencia
de una visién linear y cuantitativa del tiempo, lo
que impide la existencia de conceptos abstractos
como el de prehistoria en estos grupos. Esto se evi-
denciaba en una conversacién entre un arquedlogo
aficionado y un grupo de ancianos de Chana so-
bre la ‘Piedra de la Medida’, sitio arqueolégico con
grabados prehistdricos:

—(Persona 1): Si, haciamos bastantes cazoletas
en las piedras, ya ves, para no pasar el dia mi-
rando para las ovejas.

—(Aficionado): 'Y claro, haciais las cazoletas
Justo igual que los gallegos y los otros de Europa
claro... en vez de poner las iniciales de la novia
haciais cazoletas.

—(P. 2.): ;La caldera de la mora no la encon-
traste? Abora estd bueno para entrar, estd el
monte limpio.

—(Aficionado): Una cosa es lo del pastor, pue-
blo de Chana... se veia bien la firma... pero
se ve bien lo que haciais los pastores hace unos
anos, de lo que se hacia hace miles de asios. Na-
die graba un circulito con un punto en el me-
dio. Eso igual fue un pastor, pero hace cuatro
mil afios. Igual era nuestro ancestro.

—(Todos rien): ;Si, claro! Venga, hombre! Que
no, que no...

—(Aficionado): Entonces, scomo explicdis que
venga gente y no vea la iglesia y vea las piedras?
—(P. 4): Bueno, si no son creyentes pues normal
que no vengan a la iglesia.

—(Aficionado): Y la piedra de la medida... seso

quién lo hizo?



Arqueologia de la ruptura colonial: mouros, chullpas, gentiles y abuelos en Espana, Bolivia y Chile en perspectiva comparada

—(P.4 ): No, claro, eso un pastor... Dicen que
ahbi la mora es donde lavaba. No sé.
—(P.3): 81, eso es el lavadero la mora.

Los moros forman parte de una ordenacién tem-
poral especifica de estos grupos. En el Alto Minho,
De Pina Cabral (1989) describe una primera fase
referida a ‘lo actual’, temporalmente contempord-
nea y habitada por /z gente, y otra que comprende
‘lo de antes’, habitada por los antiguos. En Maraga-
terfa, los moros también se asocian a ‘lo de antes’,
pudiendo haber reemplazado otras denominaciones
y personajes como antiguos, galigriegos, gigantes
o gentiles (Gonzélez Alvarez, 2011, p. 139; Alva-
rez Pefia, 2007, pp. 225-226). En Maragateria, los
moros no son considerados parte del ‘nosotros” del
campesinado, es decir, no son ancestros. Esto se evi-
dencia en que la presencia de moros se atribuye a
restos arqueolégicos que se consideran ‘otros’, como
explotaciones mineras romanas o castros. Sin em-
bargo, despoblados o barrios abandonados del alto

o0 bajo medievo, cementerios o ermitas en ruinas son

concebidos como parte de la materialidad de los an-
cestros de la comunidad. Algo que se percibe ficil-
mente en el rechazo existente a las excavaciones ar-
queoldgicas dentro de los pueblos en estos espacios,
mientras las investigaciones en castros no molestan
a nadie —en los castros solo hay tesoros—. Es decir,
existe una ruptura entre los espacios considerados
como pertenecientes a los ancestros y aquellos otros
de los que existen leyendas y referencias espaciales
habitados por moros.

La Iglesia intentarfa extirpar estas creencias paganas,
tanto mediante la cooptacién de la cultura material
como por la explicacién de los sitios arqueoldgicos
a través de seres mitoldgicos cristianos. Por ejemplo,
bajo los fosos de un castro en Val de San Lorenzo
hay una piedra semienterrada con un grabado de
una media luna de un metro de didmetro (Figura
2). La piedra, que no aparece en los inventarios ar-
queoldgicos, es bien conocida en el pueblo. El ancia-
no que me llevé a conocerla afirmaba que se trataba
de la pisada del caballo de Santiago Matamoros.

Figura 2. Grabado a la entrada de un castro prerromano en Val de San Lorenzo.

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologfa Surandinas



Juan Villanueva Criales, Pablo Alonso Gonzélez y Patricia Ayala Rocabado

Esta es una explicacién recurrente para los petro-
glifos prehistéricos del noroeste peninsular, y entra
en relacién con el escaso interés del campesinado de
esta zona por el arte rupestre en comparacién con
los castros, cuevas y timulos megaliticos (Aparicio
Casado, 2002).

Las escasas interpretaciones académicas sobre los
moros —mds alld de calificarlos como simple supers-
ticién o folclore— suelen considerarlos como ‘otros’
en oposicién a la identidad campesina, un simbolo
de asimetria en la que el campesino estd en una si-
tuacién desventajosa (Fredn Campo, 2016). Gon-
zdlez Reboredo (2004) concluye en Galicia que los
moros serfan el otro extrafio, antiguo, una especie
de tribu mdgica con poderes. Desde el estructura-
lismo, Llinares Garcia (1990, p. 21) cree que los
moros mds bien reflejan las preocupaciones y rela-
ciones sociales de la propia comunidad campesina,
y en particular las que les resultan mds preocupantes
o conflictivas. Esto seguirfa la linea interpretativa de
Ingold (2013) en relacién con la mitologia de los
dragones en la Edad Media: la cuestién no es si los
dragones existian o no sino que, de hecho, servian
para expresar simbolos, miedos y relaciones socia-
les que eran reales. En general, discrepamos de estas
interpretaciones al concebir la construccién identi-
taria campesina de forma dialéctica, idealista, mo-
derna e ilustrada.

Desde la visién de Viveiros de Castro (2010), afir-
mar que el ‘multinaturalismo moro’ sirve simple-
mente para reafirmar la identidad campesina por
oposicién, no es mas que proyectar la episteme mo-
derna a modos de existencia otros e histéricamente
especificos. Siguiendo la teoria de la colonialidad
del poder (Castro-Gémez, 2005), podemos plan-
tear una interpretacion alternativa. Estas supuestas
formas de alteridad probablemente sean mds bien
construcciones de diferencia producto de relaciones
de poder histéricas, vinculadas a una ruptura doble
desencadenada primero por el cristianismo y des-
pués por la razén ilustrada: ruptura con la creencia
en el afuera (en naturalezas animadas, en contra de
la Biblia que presupone una naturaleza inerte, crea-
da por Dios, o la ciencia, que explica las leyes de
una naturaleza inerte), y ruptura con los ancestros,
que pasan a ser considerados ‘otros’ espacial y tem-
poralmente.

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologia Surandinas

En el caso espafiol, es posible afirmar que el mul-
tinaturalismo moro tiende a disiparse debido a la
carencia de una diferencia étnica y racial por par-
te de los grupos campesinos respecto a la identidad
mayoritaria espafiola. Asi, los moros desaparecen
con la muerte de las personas mds ancianas. La falta
de continuidad étnico-racial también explicaria el
escaso interés en la cuestién por parte de arqueélo-
gos y antropdlogos mds alld de la tradicién arqueo-
légica nacionalista en Galicia o Pais Vasco. Histé-
ricamente, podemos hablar de un momento inicial
en el que resultaba dificil separar los discursos de
religién y ciencia en la interpretacién arqueoldgica,
en paralelo a la confusién entre discursos biblicos y
cientificos. Marin Sudrez (2005) muestra cémo en
la primera excavacién con memoria arqueoldgica
publicada sobre un castro en Asturias por José Marfa
Flérez (Coana en 1878), se tenfa en cuenta la tra-
dicién oral de los habitantes de la zona y se inclufa
la misma en las interpretaciones arqueoldgicas, sin
conseguir de hecho separar dato el cientifico de la
creencia popular. Con la gradual profesionalizacién
de la arqueologfa en el noroeste ibérico, la tradicién
oral se ird adscribiendo al llamado ‘folclore’, sepa-
randose de la explicacién cientifica.

Los muchos arquedlogos que trabajaron en Mara-
gateria a lo largo del siglo XX no mencionaban la
tradicién oral en sus descubrimientos, memorias e
interpretaciones, desde aficionados hasta profesio-
nales académicos y de contrato, entre otros Luengo
Martinez, Carro y Carro o Domergue. Pese a esto
muchos de ellos se basaban en la tradicién oral para
encontrar yacimientos. Como denuncia Gonzilez
Alvarez (2011) en Asturias, durante la época fran-
quista los arquedlogos solo tenfan en cuenta la cos-
movisién campesina en las tareas de prospeccién y
catalogacién de yacimientos, pero generalmente la
menospreciaban como simple supersticién; situa-
cién similar a la de Galicia (Arizaga Castro y Aydn
Vila, 2007). La generalizacién del procesualismo
en los noventa y dos mil relegd la tradicién oral
a un segundo plano, reemplazada por la basque-
da de ‘datos duros’ tipolégicos, tafonémicos o ar-
queométricos.

En sintesis, la cosmovisién histdricamente especifica
de los grupos no socializados en el mundo moder-
no del noroeste ibérico estd lejos de pasar por un



Arqueologia de la ruptura colonial: mouros, chullpas, gentiles y abuelos en Espana, Bolivia y Chile en perspectiva comparada

proceso de patrimonializacién, o aun de estudio
comprehensivo y critico. Solo algunos arquedlogos
con una orientacién social han tenido en cuenta la
tradicién oral, pero ésta sigue siendo generalmen-
te considerada como una forma de supersticién
en vias de desaparicién, o bien mero folclore que
puede simplemente ayudar a la localizacién de si-
tios arqueoldgicos. Lejos de establecer una simetria
con las comunidades, los arquedlogos profesionales
y académicos tienden a subalternizar al menos en
tres sentidos a los habitantes de los espacios don-
de se realizan trabajos: convirtiéndolos en trabaja-
dores manuales temporales en las excavaciones; no
representando su cosmovisién en museos y sitios
museificados, sino mds bien purificando los ‘datos
puros’ de la supuesta visién ‘folclérica’ campesina, y
finalmente, considerando sus cosmovisiones histé-
ricamente especificas como supersticiones, folclore
o simplemente como creencias pasadas tendentes a
la desaparicién, en una forma de alocronia (Fabian,
2002). Al contrario de Atacama, por ejemplo, no
existen casos de arquedlogos posprocesualistas que
hayan reclamado estas visiones como legitimas y
las hayan vinculado a las demandas de las propias
comunidades. Demandas que, por otra parte, no
existen vinculadas como tal a una forma sociocul-
tural distintiva por parte de los campesinos. Esto es
as{ debido probablemente a su falta de ‘diferencia’
étnico-racial, a la desaparicién del sector agricolay a
la creciente preponderancia de formas de raciocinio,
individualizacién e instrumentalismo propias de la
modernidad occidental entre las gentes del noroeste
ibérico. En paralelo, cabe mencionar que si se ha
producido a nivel social un movimiento posmoder-
no New Age que convierte a estos seres mitoldgicos
(como las meigas) en recursos patrimoniales, pero
preservando solo el contenido simbdlico aislado
como patrimonio, sin la cosmovisién mitica donde
cobraba sentido (Jiménez-Esquinas, 2013).

Chullpas y gentiles: trasponiendo
los habitantes del ‘otro tiempo’ al
altiplano boliviano

Chullpa es un término aymara con numerosas
acepciones, la mds temprana haciendo referencia
a un cuerpo muerto encetrado en un fardo tejido
y también a una torre funeraria de piedra o adobe

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologfa Surandinas

(Bertonio, 1879 [1612], p. 92). Ambas manifesta-
ciones caracterizan las costumbres funerarias de los
habitantes del altiplano actualmente boliviano, en-
tre los siglos XIII y XV (Pirssinen, 2005). Bandelier
(1910) es el primer arqueblogo en emplear el térmi-
no al investigar el circun Titicaca; influido por las
percepciones locales, asigna las ‘ruinas toscas” a los
chullpa y aquellas mejor construidas al Inca, deno-
minando Chullpa al periodo Preincaico y a su cerd-
mica asociada. Paralelamente, en el altiplano central
Posnansky (1912) usaba el término chullpa en refe-
rencia a las torres funerarias, interpretdndolas como
viviendas en base al denominativo local: chullpa uta

(casa del chullpa).

Antes de ingresar a otra acepcion del término, note-
mos que abundantes registros etnohistéricos sugie-
ren lazos ceremoniales entre las poblaciones andinas
y los restos humanos preservados hacia el siglo XVI.
Entre otros, Salomon (1995) emplea estas referen-
cias para resaltar el cardcter sacro de los restos hu-
manos, ‘fundadores’ de los cuerpos sociales o ayllus
y ligados mediante parentesco mitico a deidades o
wak'as. La interaccién con los cuerpos, su alimen-
tacién, rogativas en procura de lluvias, cosechas y
ganado, consultas oraculares, y la familiaridad con
que los andinos se dirigian a estas ‘momias’, son sin-
tomdticas de un culto al ancestro. Para el caso alti-
pldnico, Polo de Ondegardo (1916 [1562], p. 194)
refiere:

Es cosa comtn entre indios desenterrar se-
cretamente los defvntos de las iglesias, o ci-
mienterios, para enterratlos en las Huacas, o
cerros, 0 pampas, o en sepulturas antiguas, o
en su casa, o en la del mismo defunto, para
dalles de comer y beber en sus tiempos. Y
entonces beven ellos, y baylan y cantan.

En el altiplano, estas ‘fiestas de los difuntos’ tienen
correlatos arqueolégicos: las torres funerarias pre-
incaicas e incaicas, flanqueadas por plazas destina-
das al festejo y/o asociadas a fragmenterifa cerdmica
de servido (Villanueva, 2015) (Figura 3). Este co-
mensalismo chullpario marca un quiebre con pe-
riodos anteriores al siglo XIII, cuyas arquitecturas
funerarias no permitian preservar ni comunicarse
con el muerto (Isbell y Korpisaari, 2012; Machi-
cado, 2009).



Juan Villanueva Criales, Pablo Alonso Gonzélez y Patricia Ayala Rocabado

Figura 3. Remanentes de torres funerarias o chullpas en Curahuara de Carangas, Oruro.

Pero existen otras traducciones de chullpa. En su et-
nografia entre los chipayas del altiplano Intersalar,
difundida verbalmente en 1931 y luego transcrita
por Pauwels (1998, p. 68), Métraux provee la pri-
mera versién registrada del mito de los Chullpas:

Antes, en los tiempos muy remotos, vivian
en estas tierras los chullpas. Sus casas te-
nian las puertas dirigidas hacia el Oeste,
pero como el sol los molestaba cambiaron de
orientacién y las pusieron al Este. El Dios
Sol salié entonces al Oriente y matd a to-
dos los chullpas, que perecieron en sus casas

donde los hallamos hoy [...].

Aunque el mito proviene de un contexto uru y no
aymara, estd sumamente extendido entre las pobla-
ciones altipldnicas, influenciando incluso el ima-
ginario de las clases letradas bolivianas a través de
Diaz Villamil y su novela E/ Tesoro de los chullpas,
de 1939. Pero Métraux recalca otro elemento: la
sinonimia entre chullpa y gentil, o chullpar y genti-

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologia Surandinas

lar (Pauwels, 1998, p. 49), que habia detectado ya
Bandelier (1910) en el Titicaca. fintili o gentil es un
préstamo del castellano colonial, como muestra esta
referencia de Avila (1966 [1598?], p. 255): “[...]
lo lleva él mismo, si puede, adonde estd enterrado
su progenitor que comdinmente es en alguna cueva
porque era gentil, y alli echa el dicho idolo”.

Hardman (1984, p. 1) sugiere que en el aymara con-
tempordneo se llama jintiluta a las casas de los gen-
tiles, y que es comun el término moro para referirse
a los no bautizados. Tanto el chullpa como el gentil,
antiguo o moro se asocian con las ruinas antiguas,
y esta asimilacién opera probablemente en el con-
texto de las Reformas Toledanas y la extirpacién de
idolatrias (siglos XVI a XVII). Las torres funerarias
pueden contarse entre las primeras victimas de este
proceso, segtin instruye el virrey Toledo en 1573:
“Ordeno y mando que cada juez en su distrito haga
que todas las sepulturas de torres que estdn en béve-
das en las montaiias, e sierras, se derruequen ¢ haga
hacer un hoyo grande donde se pongan revueltos



Arqueologia de la ruptura colonial: mouros, chullpas, gentiles y abuelos en Espana, Bolivia y Chile en perspectiva comparada

los huesos de todos los difuntos que murieron en su

gentilidad” (Gisbert, 1999, p. 15).

Desconocemos cuantas torres fueron efectivamente
derruidas, pero ciertamente existen escasos vestigios
de comensalismo chullpario colonial, sugiriendo un
cese abrupto. Pero los gentiles poblardn también
los asentamientos fortificados o pukaras y ‘pueblos
viejos’ en general (Hardman, 1984, p. 9). El rea-
sentamiento que impone el régimen toledano en
pueblos nuevos dominados por el poder hispano
podria explicar esta ampliacién del espacio chullpa.
Los casos coloniales mejor documentados de culto a
los ancestros vienen de aldeas reasentadas que man-
tienen residencia satélite y ceremonias clandestinas
en los ‘pueblos viejos’ (Salomon, 1995). Para el apa-
rato colonial, caracterizar las ruinas como espacios
de gentiles permite enajenar a los locales respecto de
sus antiguas pricticas ceremoniales y residenciales.
Este fenémeno forma parte de una cristianizacién
general del paisaje andino: las wakas de los cerros
serdn coronadas por calvarios o capillas de la Virgen
Maria, Santa Bdrbara o Santiago; aun la Via Lictea,
importante en la cosmovisién prehispdnica como
lugar de wakas estelares, serd reinterpretada como el
camino de Santiago (Sdnchez et al., 2015).

Ahora bien, ;qué atributos de lo chullpa permiten
operar esta enajenacién? Ante todo, estos entes son
malos, peligrosos (Hardman, 1984). A diferencia
de los indios cristianos, estos gentiles no bautizados
asumen el lado presolar y salvaje de una dualidad.
Este salvajismo puede ubicarse en la comida chullpa,
como ilustra claramente un testimonio del altiplano
de Lipez (Gil Garcia, 2005, p. 196): “Como noso-
tros son. Unicamente no son... Sin sal saben comer.
iSin sal! Por eso son... jMuros son, pues! Sin bautizar.
Nosotros, claro, comemos con sal; somos bautizados,
cristianos. Ellos, muros, sin bautizar. Asf no mds son”.

Ciertos rasgos culinarios sugieren un perspectivis-
mo chullpa (sensu Viveiros de Castro, 2010). La
ajara o quinua silvestre es la quinua de los chullpas
(Gil Garcia, 2014); en el altiplano central, el ullucu,
tubérculo pequeiio de consumo potencialmente t6-
xico, es su papa. Su ganado es de zorros, vicufias o
vizcachas, animales sz/lqa o criados por la tierra o los
montes, en contraste con las llamas uywa, de crianza
humana (Arnold y Yapita, 1992).

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologfa Surandinas

Los chullpas son migicos; son sumamente fuertes
o construyen hablando con las piedras (Gil Gar-
cfa, 2005). Su forma de seducir es usualmente el
oro, bien tradicionalmente valorado por el europeo
(Hardman, 1984). Los hallazgos de oro chullpa y
gentil son propiamente europeos, aunque adscritos
al inca: la campana, la yunta, el cinturén o el bastén
de oro del Inca Manco Cédpac. Aqui se relativiza la
oposicion inca-chullpa de Bandelier, y el gentil pasa
a incorporar todo lo prehispdnico. El sol “civiliza-
dor” que mata a los chullpas no serifa el Inti incaico;
en el contexto evangelizador, podria ser la luz de
Ciristo.

En todo caso, el oro chullpa atrae las desgracias, cua-
lidad potentemente enajenante. El tesoro causa la
divisién, el ‘miramiento’ en una comunidad acos-
tumbrada a redistribuir la riqueza. Pero sobre todo,
el contacto con los gentiles produce chullpa tullu o
chullpa usu, enfermedades caracterizadas por dolores
de huesos, fiebres, erupciones cutdneas y eventual-
mente la muerte. En el altiplano Pacajes, mientras
excavdbamos entierros con pobladores locales, so-
brevino una fuerte rifaga de viento. “Chullpa viento
es” nos dijeron, indicando que evitemos aspirarlo.

Los gentiles son profundamente herejes y por tanto
antrop6fagos, como detecta Gil Garcia (2005) en el
marco de una ‘guerra antigua donde los chullpas se
devoran. Pero en otros cuentos, la peligrosidad de
convivir con un gentil subyace en la amenaza de ser
devorado o encerrado bajo tierra, como muestra este
fragmento sobre unos musicos:

Ya estaban muy lejos de la comunidad, ahi
descansaron en la falda de un cerro. Ahi, un
gran sefior habia llegado asi diciendo “Her-
manos, visitenme a mi, ésta es mi casa, en
ahi descansen, coman, tomen” diciendo.
Entonces ellos bien felices en ahi comieron,
as{ ahora ese duefio dijo, “bueno la cerra-
remos la puerta hace frio” diciendo. Pero
otro habia ido a orinar, lejos habia ido, de
ah{ cuando regresé no encontrd a sus com-
pafieros pero la musica se escuchaba de
adentro; habia buscado mucho “donde es-
tdn ustedes” diciendo. De su comunidad a
dos chicas habia traido para pagarle a ese



Juan Villanueva Criales, Pablo Alonso Gonzélez y Patricia Ayala Rocabado

gentil; segufa escuchdndose esa musica,
pero no nunca. No lograron sacar nunca,
por gusto encima llorando mujeres ¢ hijos.
Entonces no habia sido gente, ese habia
sido gentil dicen, de qué tiempo habrd sido,
ese gentil engaind por encanto a ese grupo.
(Hardman, 1984, pp. 8-9)

Un aspecto fundamental del gentil es ser ‘de otro
tiempo’. En la comunidad de Condoramaya, en
2008, recogimos el término ‘limbo tiempo’, tiempo
de los no bautizados, en referencia a los chullpas.
Ademds, el gentil tiene ‘encanto’. Es un gran sefior,
un mozo blanco y guapo, o una mujer seductora.
Sugerentemente, a inicios del siglo pasado era ex-
tendida en el altiplano la historia de Juan Rubio,
un espafiol que en tiempo de los chullpas vino del
este para prevenitles sobre la aparicién del sol (Ban-

delier, 1904).

Hardman (1984) interpreta la hispanidad del gentil
como una interpretacién local de la maldad de los
espanoles. Nosotros discrepamos basados en las no-
tables similitudes entre el gentil y los mouros de Ma-
ragaterfa descritos arriba (hermosura, vinculos con
el subsuelo, lo antiguo y el oro). La hispanidad del
gentil podria deberse a una trasposicién del gentil
europeo al paisaje andino durante la evangelizacién.
Podria delatar la aplicacién de dispositivos ya proba-
dos en la despaganizacién de la peninsula al nuevo
contexto andino. Sin embargo, no podemos descar-
tar una insercién mds espontdnea del gentil, pues el
clérigo raso que evangeliza el altiplano podria cargar

su propio bagaje pagano (Bouysse-Cassagne, 1997).

El chullpa o gentil, este ‘otro’ encantador y mortal,
ser ‘de otro tiempo” habitante de los sitios antiguos,
alej6 a las poblaciones locales, mediante el temor,
de aquello antes venerado. Sin embargo, esta enaje-
nacién parece incompleta, quizds por el abandono
eclesidstico del campo a partir de las Reformas Bor-
bénicas (siglo XVIII). En un proceso reminiscente
de la romerfa de Castrotierra en Espafa, sucede lo
siguiente en el altiplano Carangas:

Cuando no llegan las lluvias las autoridades
sacan a los difuntos y se recuerda a la gen-
te antigua, realizan el sacrificio de llamas y

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologia Surandinas

hacen también constantes brindis (ch #/las),
rodean chullpares dando vueltas. Ellos se
agarran por medio de sogas y ondas [sic],
los jilagatas hablan con los chullpas dicien-
do: “wawagqallutaki aka qarpawapataki jan
jallu purjiti” (para las chacras de los comu-
narios no llega agua) (Lépez y Rios, 1999,
pp- 60-61).

El 2008, en el altiplano Pacajes, detectamos que
ante un exceso de lluvias, los locales extraian huesos
de las torres funerarias, emplazando cigarrillos entre
los dientes de los crineos de modo idéntico al des-
crito por Bandelier (1910). Los poderes hidréforos
de los gentiles y chullpas los emparenta con recono-
cidos espiritus ancestrales de las montafias nevadas,
llamados achachilas (abuelos) o uywiris (criadores).
En ese contexto adquiere sentido la exclamacién
enternecida —cercana al caso atacamefio que explo-
ramos enseguida— de una sefiora que excavaba con
nosotros, ante las reducidas dimensiones de un es-
queleto:

—Wah, mird a ver! [Tan chiquito habia sido,
el abueliro!

La pervivencia de cierta relacionalidad con un pa-
sado nunca ausente, dotado de 4nima y de agencia
sobre el presente (Figura 4), sugiere que el objetivo
colonial de ruptura no fue completado. Sin embar-
go, la insercién del gentil como dispositivo enaje-
nador ocasiond entre las poblaciones locales una
conducta conservadora hacia ‘lo antiguo’, cuyo giro
mis reciente involucra a los arquedlogos bolivianos,
que poco han hecho por incluir percepciones lo-
cales en sus narrativas. En la etapa de arqueologia
nacionalista (1950-1980), Ponce Sanginés (1980)
intenta encumbrar a Tiwanaku como un referente
de orgullo patrio, sucedido por una época oscura
de ‘sefiorfos’ aymaras. Como correlato politico de
esta narrativa, apropidndose del pasado ‘brillante’,
las élites mestizas urbanas adquieren legitimidad
para guiar a los ‘mestizos campesinos’ (indigenas
descendientes del pasado ‘oscuro’) hacia la moder-
nidad. En estas décadas las comunidades indigenas
se sindicalizan, mientras la crisis y una valoracién
de la vida urbana impulsan una creciente migracién
campo-ciudad.



Arqueologia de la ruptura colonial: mouros, chullpas, gentiles y abuelos en Espana, Bolivia y Chile en perspectiva comparada

Figura 4. Créneos de chullpas empleados en ceremonias contempordneas en Florida, Oruro.

Recientemente, el gobierno del Movimiento Al So-
cialismo (MAS) promueve la refundacién constitu-
cional de Bolivia, reconociendo las cosmovisiones,
précticas y valores de las naciones indigenas. Los
sindicatos agrarios se re-indigenizan, y el rol de au-
toridad indigena, con un capital politico atractivo,
es detentado por pobladores bien contactados con la
cultura urbana de mercado y consumo. Coinciden-
temente, la dltima década ve la creciente patrimo-
nializacién de sitios arqueoldgicos, con apoyo esta-
tal. Caso paradigmatico, el willka kuti, celebracion
del solsticio de invierno iniciada en el sitio de Tiwa-
naku en los afios setenta (Andia, 2012), actualmente
convertida en feriado nacional y en escaparate turis-
tico para los principales sitios arqueoldgicos del pais.

Por varias razones, el arquedlogo boliviano ha sido
adalid de la patrimonializacién. Mediante ella las
poblaciones locales ‘asumen conciencia patrimo-
nial’, valorando lo que el arquedlogo valora. La
patrimonializacién turistica es un gancho para la
negociacién con las comunidades, constituyendo

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologfa Surandinas

junto al estudio de impacto, igualmente basado en
el concepto de patrimonio, la mayor fuente laboral
del arquedlogo. Finalmente, la visién patrimonia-
lista, cosificada del sitio, ahuyenta al espectro del
gentil, rompiendo la actitud conservadora local y
permitiendo al arqueblogo operar. Por estas influen-
cias, los chullpas se desvanecen de las ruinas, vistos
por los comunarios mds progresistas como ‘cosas de
viejos'. Asi, el paradigma de desarrollo ligado al tu-
rismo, propugnado por el Estado y con el arqueélo-
go como aliado, viene completando la tarea colonial
de destruir los vinculos relacionales entre las comu-
nidades y un pasado nunca ausente. Para legitimar
su propiedad sobre un sitio ahora cosificado como
‘patrimonio’ al interior de estos valores desarrollis-
tas, las comunidades construyen nuevos discursos
de ancestralidad, donde la otredad de los chullpas ya

no tiene cabida.

Vistos los giros historicos de la relacién que entablan
los pobladores del altiplano boliviano con su pasado,
resulta insostenible explicar a los chullpas mediante



Juan Villanueva Criales, Pablo Alonso Gonzélez y Patricia Ayala Rocabado

este argumento del ‘otro necesario’: “Constituyen
ese salvaje que todo pueblo, toda cultura, necesita
proyectar mds alld de sus fronteras espacio-tempora-
les para auto-afirmarse como auténticos seres huma-

nos civilizados” (Gil Garcia, 2005, p. 211).

Esta trasposicién de una episteme dualista moderna
no aplica al caso del altiplano prehispdnico, donde
lejos de ser ‘otro’ el muerto podria ubicarse en la cts-
pide de la escala jerdrquica, en tanto representante
del cuerpo social (Nielsen, 2006). La construccion
del otro —el chullpa, el moro, el gentil- es fruto de
un contexto colonial concreto, pleno de trasposicio-
nes, imposiciones y violencia, donde las narraciones
de gentiles conforman una auténtica literatura de
adapracién (Hardman, 1984). Por ello, en un nuevo
contexto ligado al aprovechamiento econémico del
patrimonio, el animismo reflejado por la creencia en
los chullpas desaparece en favor de una nueva cons-
truccidn de lo ancestral.

Los abuelos y gentiles de Atacama:
de otros a nosotros

Las poblaciones del salar de Atacama y la cuenca
del Loa, al norte de Chile, se adscriben a la etnia
atacamena, colectividad reconocida por el Estado
en el marco de las politicas multiculturales y la pro-
mulgacién de la Ley Indigena de 1993. No obstan-
te, atn persisten diferencias a nivel local, producto
de sus relaciones histéricas con poblaciones veci-
nas y sus propias particularidades socioculturales
(Castro y Martinez, 1996). A pesar de dichas di-
ferencias, tanto en el salar de Atacama como en el
rio Loa los sitios arqueoldgicos son considerados
como lugares y obras de los abuelos, de los genti-
les, espacios que hay que respetar y temer, en los
cuales puede ‘pescarte la tierra’ o pueden ‘agarrar-
te los abuelos’ y producirte enfermedades, por lo
que es mejor no molestatlos, no visitarlos ni tomar
nada de alli (Castro y Gallardo, 1995). A esto se
suman las categorias de zata-abuelos, anti-abuelos
y macha-abuelos utilizadas en localidades del Loa
Superior, donde ademds se usa la palabra chullpa
para referirse a los sitios prehispdnicos, la cual se-
gan Castro (1997, p. 304) corresponde con la de
huaca, en cuanto alude a construcciones considera-
das sagradas por haber sido hechas por los gentiles

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologia Surandinas

y reinka; pero ademds son huacas, elementos de la
naturaleza culturizados.

Como vimos en subtitulos previos, el término gentil
es de raigambre cristiana y evoca un momento de
ruptura, el de la colonizacién y evangelizacién. Se
trata de entidades de otra época, de un tiempo pre-
cristiano, contradicho al tiempo contempordneo.
Para Castro (1997, p. 303) los gentiles pertenecen
ademds al ordenamiento local de las ‘edades del
mundo’, a la ‘generacién del Rey Inca’ y sus ‘ante-
cesores. Lo que se hace extensivo a los abuelos y
moros ya que aluden a los no bautizados o a “los
que no tuvieron la oportunidad de conocer a Dios”.
Segtn Martinez (2010, p. 64):

Genéricamente “gentiles” designa a todas
las poblaciones anteriores al advenimiento
de Ciristo y que, por lo tanto, no tuvieron
una ignorancia culpable puesto que care-
cieron de la posibilidad de ser bautizados.
En los Andes el término tiene también una
connotacién temporal: define por extensién
a los habitantes de cualquier sociedad o hu-
manidad considerada anterior a la invasién
europea, es decir, gente de edades anteriores
(...) y en algunos lugares estdn revestidos de
ciertas capacidades mdgicas o comunicativas
con las divinidades.

En Atacama los términos gentiles, abuelos y anti-
guos son usados indistintamente por los lugarefios y
segtn Martinez (2010, p. 65):

Todos ellos para referirse a una huma-
nidad que no es la actual, pero en la cual
parecen entrar todos los antepasados des-
de la cuarta generacién para atrds hasta
los tiempos de rey Inka. “Gentiles” es mds
preciso para la gente prehispdnica. En tan-
to que “abuelos” y “antiguos” envuelven
una gran ambigiiedad semdntica. Curiosa-
mente, son éstos los términos mds emplea-
dos (...) “Antiguos” se usa para referirse a
todo aquello sobre lo cual ya no se guarda
una memoria oral. Es también un término
genérico para evadir preguntas. “Es de los
antiguos” implica necesariamente un desco-



Arqueologia de la ruptura colonial: mouros, chullpas, gentiles y abuelos en Espana, Bolivia y Chile en perspectiva comparada

nocimiento y, por tanto, la ausencia de una
explicacién. Pero los “antiguos” pueden ser
los propios antepasados y, los “abuelos” ya no
consanguineamente sino cronolégicamente.

En el oasis de San Pedro de Atacama el término gen-
til es menos popular que en el rio Loa, ya que es mds
comun escuchar el de abuelos para referirse a los
sitios arqueoldgicos. La palabra gentilar se describe
tanto al sur del salar de Atacama como en el Loa
Superior (Castro y Gallardo, 1995; Morales, 1997),
donde ademds se utiliza la palabra abuelar al hablar
de los sitios prehispdnicos (Ayala, 2011). Para algu-
nos lugarenos todo sitio arqueoldgico es gentilar,
aunque otros usan esta categoria solo para referirse
a aquellos ‘lugares donde hay entierros y huesitos’.
Algunos relatos de la localidad de Caspana marcan
diferencias temporales y culturales entre gentilar y
cementerio:

Gentilar, en vez de cementerio, cementerio estd
transculturizado, que antiguamente estaban
todos estos cementerios que le llamamos aho-
ra, le llamaban Gentilar, que es una palabra
kunza (..) Esos son Gentilares, cuando hay
personas que estdn enterrados bajo tierra, ése es
Gentilar (...) Es que por eso es que estd trans-
culturizados, deberian llamarse rodos igual,
deberian llamarse Gentilar, no cementerios.
Con la llegada de los esparioles cambia, le lla-
man cementerio (entrevista G. G., 2008).

Otra categoria utilizada es la de ‘las almas benditas’,
correspondientes a una generacién diferente a la de
los abuelos, ya que estos dltimos son los de muchos
afios atrds mientras las almas son recientes. En tanto
las ‘almas benditas’ fueron bautizadas, los abuelos
no recibieron la palabra de Dios. Para otros la dife-
rencia estd en que las ‘almas benditas” son fallecidos
conocidos y los abuelos son fallecidos desconocidos,
por lo que la profundidad temporal de estos dltimos
se profundiza. Mientras se pueden establecer lazos
de parentesco con las ‘almas benditas’, con los abue-
los se aprecia una conexién mds bien cronoldgica y
no consanguinea (Ayala, 2011). Pero no solamente
se sitda a los abuelos en una época previa al cristia-
nismo, sino también en lugares no compartidos con
las “almas benditas” o gente de esta época. Mientras

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologfa Surandinas

los cristianos estdn enterrados en los cementerios,
los abuelos lo estdn en las ‘trojas’ (depésitos o tum-
bas prehispdnicos) u otros lugares.

Las construcciones histéricas de las comunidades
andinas fueron dramdticamente transformadas por
la conquista, especialmente por la violencia fisica y
simbdlica ejercida por la Iglesia en el proceso de ex-
tirpacién de idolatrias (Duviols, 1986). Sin embar-
go, a pesar de ser el producto de un proceso histdri-
co de relaciones coloniales de poder, la concepcion
de los abuelos y gentiles como otros y las normas
sociales asociadas a los mismos forman parte de la
historicidad andina desde hace varios siglos (Moli-
nié, 1997; Bouysse-Cassagne, 1997). Ademds, los
efectos del colonialismo en la alteridad de los abue-
los y gentiles fueron funcionales al Estado-nacién
chileno (al igual que al boliviano antes de la Gue-
rra del Pacifico), ya que situarlos en otro tiempo y
espacio aporté al discurso negador de lo indigena.
En los marcos de una politica estatal asimilacionis-
ta, distanciarse de la imagen de indio implicé la ne-
gacién de cualquier tipo de continuidad y vinculo
con los vestigios arqueoldgicos como antepasados.
Lo cual por lo menos fue reforzado desde la década
de los ochenta en San Pedro de Atacama, cuando se
identifica un mecanismo de situar lo indigena en el
pasado, al designar los lugares de los abuelos como
‘cosas de indios’ (Ayala, 2008, 2011). Se produce
entonces una triple ruptura con los abuelos: una
temporal, al atribuirlos a otra época; una ontolégica,
al concebirlos como una humanidad distinta, y una
ruptura identitaria al designarlos como indios. De
esta manera, a diferencia del altiplano boliviano, en
el salar de Atacama la ruptura colonial con los ances-
tros parece haber sido mds efectiva y enajenante. Sin
embargo, el caso de la localidad de Caspana en el
Loa Superior evidencia algo diferente, ya que algu-
nos miembros de esta comunidad se designaban a si
mismos como ‘restos de gentiles en los afios ochenta
(Martinez, 2010), por lo que esta ruptura parece ha-
ber sido parcial en ciertos contextos.

La patrimonializacién chilena, con los arquedlogos
como protagonistas importantes, inicié un proceso
de transformacién de las normas sociales referidas
a los abuelos o gentiles. El sacerdote y arquedlogo
amateur Gustavo Le Paige fue particularmente re-
levante en este sentido, pues vivié en San Pedro de



Juan Villanueva Criales, Pablo Alonso Gonzélez y Patricia Ayala Rocabado

Figura 5. Coleccién de crineos de los abuelos obtenida en las excavaciones de Gustavo Le Paige
(Archivo I.I.A.M.)

Atacama por 26 afios (para mayor informacién sobre
Le Paige revisar Nufez, 1993; Ayala, 2008; Pavez,
2012). Durante este tiempo Le Paige excavé cien-
tos de tumbas y sitios arqueoldgicos (Figura 5) sin
considerar las percepciones locales referidas a los
abuelos o gentiles, las cuales consideraba como su-
persticiones, razén por la cual en la actualidad su
labor es criticada publicamente por los lideres étni-
cos (Ayala, 2008). Segtin uno de sus colaboradores
atacamenos, Le Paige ‘queria dar a conocer que los
gentiles no hacian nada” (entrevista S. R., 2004), lo
cual es interesante si se considera que el temor a los
abuelos es producto de la accién cristiana, ya que
Le Paige neg6 una creencia impuesta por su religion
en su propio afdn de excavar/extirpar idolatrias. Lo
que aportd a cuestionar y cambiar una norma social
de larga data en la cultura local. Si bien en algunas
reuniones cientificas se discutié la labor cientifica de
Le Paige, sus sucesores continuaron excavando ce-
menterios arqueoldgicos y reproduciendo relaciones
coloniales de negacién al ignorar y desconocer las
percepciones atacamefas sobre los abuelos en San

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologia Surandinas

Pedro de Atacama. Paralelamente a lo cual, en el
Loa Superior un equipo de arqueélogos integréd a
la poblacién local, al considerar informacién etno-
gréfica en sus interpretaciones y tener en cuenta las
percepciones de la comunidad en sus metodologfas
de investigacién (Aldunate y Castro, 1981).

Con el advenimiento del multiculturalismo en los
afos noventa, ¢l Estado chileno cambid su politica
asimilacionista y negadora de lo indigena por otra
de reconocimiento y promocién de estas poblacio-
nes, en linea con lo acontecido en otras naciones
de América del Sur (Gnecco et al., 2008). En este
contexto, los atacamefios establecen una relacién
renovada con su pasado, ya que los abuelos o gen-
tiles pasan de ‘otros’ a ‘nosotros’ y establecen una
continuidad entre el pasado y el presente indigena.
Con el fortalecimiento de la patrimonializacién, los
wérminos mds usados por los lideres étnicos son los
de abuelos y antepasados. Su utilidad radica en que
la primera es una nocién ambigua y puede aludir
tanto a los antecesores de un grupo humano como a



Arqueologia de la ruptura colonial: mouros, chullpas, gentiles y abuelos en Espana, Bolivia y Chile en perspectiva comparada

gente antigua cuyos restos materiales se encuentran
distribuidos en el territorio ocupado por una pobla-
cidén, razén por la cual es Gtil como herramienta de
diferenciacién. Algo similar ocurre con el concepto
de antepasados, ya que esta nocién puede referirse a
ascendiente, progenitor y pariente o a gente del pa-
sado con la cual no se tiene un vinculo familiar, pero
que se asume que forman parte de la historia de una
poblacién. Diferente es el caso del término gentil, ya
que inmediatamente alude a un otro y establece una
diferencia o separacién, por lo que es generalmente
invisibilizado al menos en los discursos politicos de
lideres atacamefios (Ayala, 2008).

En este contexto, la patrimonializacién multicultu-
ral no solo opera como dispositivo politico y terri-
torial nacionalizador, sino que produce efectos en
el orden simbdlico de los atacamefios. A una tem-
poralidad andina se incorpora entonces una tempo-
ralidad lineal multicultural, en la cual se conforma
una relacién genealdgica con los abuelos que pasan
de ser ‘otros’ a ‘nosotros’. Pero también se observan
tensiones y diferencias al interior de la etnia ataca-
mefia, las cuales parecen relacionarse con un acceso
y apropiacién diferencial de la patrimonializacién a
nivel local, asi como con distintos 4mbitos de aplica-
bilidad de sus discursos autorizados (el patrimonial
y arqueoldgico) y/o con la coexistencia de identida-
des y memorias locales (Castro y Martinez, 1996).
Algunos atacamefios todavia se refieren a los abuelos
o gentiles como gente de otra época y humanidad.
Otros siguen insistiendo en no visitar estos lugares o
afirmando que los conocieron recientemente o que
nunca han estado alli.

Pese a estas tensiones y diferencias, en sus discur-
sos politicos ¢ identitarios los lideres atacamenos se
apropian del discurso estatal de continuidad histé-
rica, construyendo una memoria indigena basada
en un tiempo lineal impuesto por el nuevo nacio-
nalismo multicultural (Boccara y Ayala, 2012). En
este escenario, al igual que en el altiplano boliviano,
las proscripciones sociales asociadas a los abuelos
cambian profundamente, ya que los sitios arqueo-
légicos que anteriormente no podian ser visitados
actualmente son parte del mercado turistico local.
Si bien algunos lideres atacamefios especifican que
el respeto y temor por los abuelos no se ha perdido,
los proyectos de administracién de sitios arqueo-

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologfa Surandinas

l6gicos evidencian las transformaciones culturales
impulsadas por la patrimonializacién de finales del
siglo XX.

Los arquedlogos en Atacama han sido agentes cen-
trales en este proceso al construir, reproducir y le-
gitimar el discurso patrimonialista de la era multi-
cultural, no solo a través de su participacién en los
proyectos de puesta en valor y administracién de
sitios arqueoldgicos para su uso turistico, sino tam-
bién en su papel de difusores del discurso cientifico
autorizado en cursos de capacitacién y programas de
educacién patrimonial. En general, los arquedlogos
del siglo XXI muestran un enfoque mds dialégico
y de consenso, coincidente con el discurso multi-
cultural participativo de los gobiernos democriti-
cos. Lo cual se ha materializado en experiencias de
construccién de un nuevo tipo de relaciones con los
atacamefios, en la integracién de la voz indigena, la
valoracién de las historias y perspectivas locales y la
diversificacién de los espacios de difusién del dis-
curso arqueoldgico (Ayala, 2011; Kalazich, 2013;
Vilches et al., 2015). No obstante, a pesar de estos
avances, por lo general, la arqueologia atacamefia
continta subalternizando a la poblacién indigena
en proyectos de investigacién o impacto ambiental
en los cuales los atacamefios siguen participando —
exclusivamente— como excavadores o informantes
claves. A la vez que son receptores de actividades de
difusién en las que el discurso arqueoldgico conti-
nta reproduciendo su lugar y poder de enunciacién
(Marcos, 2010).

Conclusiones

Para Castro-Gémez (1996), pricticamente todas las
culturas, sus visiones cosmicas y sistemas de conoci-
miento, van asociadas a una perspectiva de totalidad.
La idea de totalidad social no solo niega la diversi-
dad, sino que la presupone y depende de la diver-
sidad y heterogeneidad de las sociedades. Es decir,
requiere la idea de otro, diferente. La particularidad
de la colonialidad del poder occidental es que insti-
tuye una ruptura basada en la identidad que cambia
constantemente, diferencidndose temporalmente de
‘otros’ pretéritos, tradicionales y anclados al pasado,
cuyas identidades convierte en representaciones cul-
turales (Grossberg, 1996). Es decir, la supresién de



Juan Villanueva Criales, Pablo Alonso Gonzélez y Patricia Ayala Rocabado

la alteridad viene seguida de la generacién de repre-
sentaciones culturales de diferencia.

Este articulo evidencia la necesidad de reemplazar
el proceso modernizador e ilustrado de generacidn
de diferencia por la realizacién de genealogias que
evidencien los distintos procesos hegeménicos de
subalternizacién, fundamentalmente la extirpacién
eclesidstica de idolatrias y la modernizacién episté-
mica ilustrada. La relacién entre religién y ciencia es
fundamental, ya que la disputa histdrica entre am-
bos poderes se superpone a las visiones animistas del
pasado. Asi, personajes como Le Paige, un eclesids-
tico, usaban la arqueologia de forma ‘ilustrada’ para
realizar excavaciones y as{ mostrar que los miedos
de los atacamefios no eran mds que supersticiones
paganas. En este sentido, su paraddjico trabajo llevd
a la defensa de una continuidad histérica atacame-
fia, segmentada precisamente por la ruptura colonial
y la extirpacién de idolatrias llevada a cabo por la
Iglesia. Lo que evidencia la compleja relacidn entre
excavacion y extirpacién, continuidad y ruptura, a
caballo entre distintas epistemes. Asi, en los casos
estudiados la generacién de representaciones de
otredad ha supuesto la ruptura de los tejidos relacio-
nales de las sociedades estudiadas con sus ancestros
para convertitlos en representaciones culturales, es
decir, en otros cargados de significados negativos o
positivos.

Sin embargo, insistimos en la necesidad de evitar
interpretaciones estructuralistas que entiendan la
alteridad como un concepto univoco, transhisto-
rico y ‘necesario’, es decir, derivado de una suerte
de necesidad humana intrinseca. Mds bien mostra-
mos cémo la generacién de alteridad se produce de
forma contextual dentro de campos de poder espe-
cificos, y no como un ‘alter ego’ resultante de las
propias identidades de los grupos analizados. Los
mouros no son un producto ‘emic’ del desarrollo so-
ciohistérico de las comunidades, sino de relaciones
de poder especificas que se impusieron para explicar
un espacio y un tiempo anterior y desconocido més
alld de la tradicién oral. Debido a la larga duracién
del proceso de subalternizacién de las comunidades
preindustriales del noroeste ibérico, el mouro ‘otro’
ya no es peligroso sino mds bien exético. En Ataca-
ma, tanto abuelos como gentiles fueron categorias
impuestas por el poder colonial para romper la con-

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologia Surandinas

tinuidad histérico-cultural de las sociedades con-
quistadas. Al igual que chullpas y gentiles del altipla-
no boliviano, abuelos y gentiles proyectan miedos y
descos de las comunidades, pero a la vez representan
fuerzas supranaturales que solo estdn en mano de
los ancestros, como incidir en el clima o la natura-
leza. Sin embargo, mientras en Bolivia los gentiles
son hispanizados, en Atacama son indigenizados: los
gentiles son los indios (en oposicidn a la identidad
nacional chilena), y no los habitantes contempord-
neos de Atacama. En ambos casos, los ‘otros’ son
peligrosos, capaces de matar, pero solo son exéticos
en Bolivia, al ser considerados ‘hispanos’. Realidad
que responde a diferentes construcciones histéricas,
formas de extirpacién de idolatrias, particularidades
nacionales y comunitarias.

Nuestra investigacién evidencia las diferentes ‘for-
maciones nacionales de alteridad” que se generan en
cada contexto. En Espana, la ausencia de politicas
multiculturales y la prevalencia de una arqueologia
histérico-cultural y procesualista relegan el animis-
mo al 4mbito folclérico, cuando no directamente a
la ignorancia del campesino rural. Con excepciones
recientes como el Parque Arqueolédxico da Cultura
Castrexa de San Cibrdn de Lds o el Centro castre-
fio de Lalin en Galicia, los mouros no son patrimo-
nializados ni representados en museos, pasando los
grupos sociales contempordneos a formar parte de la
alocronia. Esta implica, segiin Fabian (2002), una
ruptura y un distanciamiento temporal con los cam-
pesinos, que pasan a representar el propio pasado de
la humanidad. Es decir, pese a compartir espacio y
tiempo con nosotros, los habitantes rurales dejan de
ser considerados como contempordneos, y pasan a
ser representantes del pasado del propio observador
—lo que implica una idea de superacion del pasado
(Londono, 2012)—. Esto aplica al caso atacameio,
ya que el discurso multiculturalista que incorpora
a los indigenas a la historia chilena no deja de pre-
terizarlos a través de aparatos disciplinares como la
arqueologia. Ademds, en general los arquedlogos si-
guen considerando a los ancestros como ‘creencias
locales’ en contraposicién a ‘la verdad’ cientifica y
objetiva de su disciplina. La arqueologia atacamena
ha contribuido asi a reproducir un discurso multi-
cultural participativo y se ha integrado a los pro-
yectos etnodesarrollistas del Estado. La patrimonia-
lizacién de sitios arqueoldgicos ha llevado a formas



Arqueologia de la ruptura colonial: mouros, chullpas, gentiles y abuelos en Espana, Bolivia y Chile en perspectiva comparada

de reancestralizacién, generando conflictos entre
comunidades por la distribucién de beneficios y sus
diferentes nociones de propiedad privada. Como
contrapunto, también se ha producido el uso de la
ancestralidad como catalizador de las luchas indige-
nas con el Estado.

En Bolivia, los chullpas son poco tenidos en cuenta
en el discurso arqueoldgico, debido a una disolucién
de las multiples etnicidades en la narrativa de ‘lo na-
cional’ alimentada por la arqueologia histdrico-cul-
tural. Ya en tiempos multiculturalistas, un Estado
con participacién indigena canaliza los reclamos de
etnicidad a través de la concienciacién de las comu-
nidades para la puesta en valor del patrimonio, y la
realizacién de intervenciones arqueoldgicas de cara a
la reancestralizacién de los sitios. La l6gica patrimo-
nial implica un eslabén mds en la escala de subalter-
nizacién de lgicas animistas y pérdida de relacién
personal, directa, con los ancestros. El patrimonio es
también un proceso totalizador, generando una re-
presentacién metacultural que media en la relacién
con el pasado, implicando otra ruptura: se recons-
truye la relacién con los ancestros mediatizada por
el patrimonio. A través de la patrimonializacién se
impone el discurso autorizado de la arqueologia y se
naturaliza la visién linear del tiempo, se cooptan los
discursos alternativos y se los integra. Los abuelos
ahora son parte de la historia comunitaria, pero se
sigue reproduciendo la autoridad epistémica de la
arqueologa.

Contrarrestar la légica modernista e ilustrada de
subalternizacién y alterizacién implica para noso-
tros sacar a la luz las 16gicas de produccién histérica
de diferencia. Esto significa reconocer el cardcter ne-
cesariamente construido y contextual de cualquier
identidad, y evitar asi su interpretacién esencialista,
dualista y estructuralista. La perspectiva comparati-
va amplia también nos ha permitido complejizar la
visién del proceso de ruptura colonial. Un proceso
amplio, tanto geogréfica como temporalmente, que
es estudiado en ocasiones de forma fragmentaria y
parcial. Pretendemos asi generar mds debate y evi-
denciar la necesidad de mayores investigaciones en
el sentido propuesto en este articulo.

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologfa Surandinas

Referencias citadas

Aldunate, C. y Castro, V. (1981). Las chullpas de Toconce y
su relacion con el poblamiento altipldnico en el Loa Superior
Periodo Tardio. Santiago, Chile: Kultran.

Alonso Gonzélez, P. (2015). Race and ethnicity in the con-
struction of the nation in Spain: the case of the Maraga-

tos. Ethnic and Racial Studies, 39(4), 614-33.

Alvarez Peia, A. (2007). Arqueologfa y tradicién oral as-
turiana. En Fanjul Peraza, A. (Ed.). Estudios Varios de
Arqueologia castrefia. A propdsito de las excavaciones en
los castros de Teverga (Asturias) (pp. 225-235). Teverga:
Ayuntamiento de Teverga-IEPA.

Andia, E. (2012). Suma chuymampi sarnaqaia = Caminar
con buen corazdn: historia del Consejo de Amawtas de Ti-

wanaku. La Paz: Plural.

Aparicio Casado, B. (2002). A sociedade campesina na mi-
toloxia popular galega. Espafia: Universidad Santiago de

Compostela.

Arizaga Castro, A. y Ayén Vila, X. M. (2007). Etnoarqueo-
logia del paisaje castrefio: la segunda vida de los castros.
En Los pueblos de la Galicia céltica (pp. 445-531). Madrid:
Akal.

Arnold, D. y Yapita, J. D. (1992). Sallqa: dirigirse a las bes-
tias silvestres en los Andes meridionales. En Arnold, D.,
Jiménez, D. y Yapita, J. D. (Eds.). Hacia un orden andino
de las cosas (pp. 175-212). La Paz: HISBOL.

Avila, F. (1966 [1598?)). Dioses y Hombres de Huarochiri.

Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Ayala, P. (2008). Politicas del pasado: indigenas, arquedlogos
y Estado en Atacama. San Pedro de Atacama: [IAM.

Ayala, P. (2011). La patrimonializacién y la arqueologia mul-
ticultural y las disputas de poder sobre el pasado indigena.
Tesis Doctoral, Universidad Catélica del Norte; Univer-
sidad de Tarapacd, Chile.

Balboa Salgado, A. (2005). A raifia Lupa: as orixes pagds de

Santiago. Santiago: Léstrego.

Bandelier, A. (1904). The cross of Carabuco in Bolivia.
American Anthropologist, 6(5), 599-628.



Juan Villanueva Criales, Pablo Alonso Gonzélez y Patricia Ayala Rocabado

Bandelier, A. (1910). The islands of Titicaca and Koati. Nue-

va York: Hispanic Society of America.

Bertonio, L. (1879 [1612]). Vocabulario de la Lengua
Aymara. Leipzig: Teubner.

Boccara, G. y Ayala, P. (2012). Patrimonializar al indigena.
Imagi-nacién del multiculturalismo neoliberal en Chile.
Cabhiers des Amériques latines, 67, 207-228.

Bouysse-Cassagne, T. (1997). De Empédocles a Tunupa:
Evangelizacién, hagiografia y mitos. En Bouysse-Cas-
sagne, T. Saberes y memorias en los Andes (pp. 157-212).

Lima: Institut Francais d’Etudes Andines.

Boyle, R. (1738). A free enquiry into the vulgar notion of
nature. En Shaw, P. (Ed.). The philosophical works of the
Honourable Robert Boyle. Londres: W. Innys.

Briones, C. (2005). Formaciones de alteridad: contextos
globales, procesos nacionales y provinciales. En Briones,
C. (Ed.). Cartografias argentinas. Politicas indigenistas y
Jformaciones provinciales de alteridad (pp. 11-43). Buenos
Aires: Antropofagia.

Castro-Gémez, S. (1996). Critica de la Razén Latinoameri-

cana. Barcelona: Puvill.

Castro-Gdmez, S. (2005). La hybris del punto cero: Ciencia,
raza e ilustracion en la Nueva Granada (1750-1816). Bo-

gotd: Universidad Pontificia Javeriana.

Castro, V. (1997). Huacca Muchay. Evangelizacion y Religion
Andina en Charcas, Atacama La Baja. Tesis de Magister,
Universidad de Chile.

Castro, V. y Gallardo, F. (1995). El Poder de los Gentiles.
Arte Rupestre en el Rio Salado (Desierto de Atacama).
Revista Chilena de Antropologia, 13, 79-98.

Castro, V. y Martinez, J. L. (1996). Poblaciones indigenas
de Atacama. En Hidalgo, J., Schiappacasse, V., Niemey-
er, H. F,, Aldunate, C. y Mege, P. (Eds.). Culturas de
Chile (pp. 69-109). Santiago, Chile: Andrés Bello.

Celestino, O. (1998). Transformaciones religiosas en los
Andes peruanos. 2. Evangelizaciones. Gazeta de Antro-
pologia, 14,1-22.

Chamoso Lamas, M. (1982). Santiago de Compostela. Ma-
drid: Silex.

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologia Surandinas

De Pina Cabral, J. y Valverde, P. J. (1989). Filhos de Adao,
filhas de Eva: a visio do mundo camponesa do Alro Minho.

Lisboa: Dom Quixote.

Duviols, P. (1986). Cultura andina y represion: Procesos y
visitas de idolatrias y hechicerias Cajatambo, siglo XVII.

Cusco: Centro de Estudios Bartolomé de Las Casas.

Fabian, J. (2002). Time and the other: How anthropology

makes its object. Nueva York: Columbia University Press.

Federici, S. (2010). Calibdn y la bruja, Mujeres, cuerpo y acu-

mulacion originaria. Madrid: Traficantes de Suefios.

Ferndndez Conde, F. J. (2000). La religiosidad medieval en
Espana. 1. Alta Edad Media, s. VII-X. Oviedo: Universi-
dad de Oviedo.

Fredn Campo, A. (2016). El imaginario de la alteridad
como fuente de conocimiento arqueoldgico e histérico.
El caso del noroeste peninsular. Gallaecia: revista de ar-
queoloxia e antigiiidade, 34, 227-248.

Gil Garcia, F. M. (2005). Batallas del pasado en tiempo
presente. “Guerra antigua”, civilizacién y pensamiento
local en Lipez. Bulletin de Institut Francais d’Etudes
Andines, 34(2), 197-220.

Gil Garcfa, F. M. (2014). La cocina de los chullpas. Re-
presentaciones del pasado e identidades en el presente a
partir de la alimentacién en los Andes. Revista Espafiola

de Antropologia Americana, 44(1), 191-215.

Gisbert, T. (1999). El paraiso de los pdjaros parlantes: la ima-

gen del otro en la cultura andina. La Paz: Plural.

Gnecco, C. et al. (2008) History and its discontents: sto-

ne statues, native histories, and archaeologists. Current

Anthropology, 49(3), 439-66.

Gonzilez Alvarez, D. (2011). Arqueologia, folklore y comu-
nidades locales: los castros en el medio rural asturiano.

Complutum, 22(1), 133-153.

Gonzélez Reboredo, X. M. (2004). Leyendas gallegas de tra-

dicién oral. Vigo: Galaxia.

Goode, ]J. (2009). Impurity of blood: defining race in Spain,
1870-1930. Baton Rouge: LSU Press.

Grosfoguel, R. y Mielants, E. (2006). The Long-Durée

entanglement between Islamophobia and racism in the



Arqueologia de la ruptura colonial: mouros, chullpas, gentiles y abuelos en Espana, Bolivia y Chile en perspectiva comparada

modern/colonial capitalist/patriarchal world-system: An

introduction. Human Architecture, 5(1), 1-12.

Grossberg, L. (1996). Identity and cultural studies: is that
all there is? En Du Gay, P. y Hall, S. (Eds.). Questions of
cultural identity (pp. 87-107). Londres: SAGE.

Haber, A. (2009). Animism, relatedness, life: Post-Western
perspectives. Cambridge Archaeological Journal, 19(3),
418-30.

Hardman, M. ]. (1984). Gentiles en Cuentos Jagi: un ejemplo
de la Literatura de Contacto Cultural. Gainesville: Uni-

versity of Florida.

Herzfeld, M. (1992). Metapatterns: Archaeology and the
uses of evidential scarcity. En Gardin, J. C. y Spalding
Peebles, C. (Eds.). Representations in Archaeology (pp. 66-

86). Bloomington: Indiana University Press.

Ingold, T. (2013). Dreaming of dragons: on the imagina-
tion of real life. Journal of the Royal Anthropological Insti-
tute, 19(4), 734-752. doi: 10.1111/1467-9655.12062.

Isbell, W. H. y Korpisaari, A. (2012). Burial in the Wari
and the Tiwanaku heartlands: similarities, differences,
and meanings. Didlogo Andino, 39, 91-122.

Jiménez-Esquinas, G. (2013). Las meigas: la transforma-
ci6n de un estigma en recurso patrimonial. Revista de

dialectologia y tradiciones populares, 68(1), 57-73.

Kalazich, M. F. (2013). Cultural meanings and values of the
past. A participatory approach to archaeology in the Ataca-
meno Community of Peine, Chile. Tesis Doctoral, UCL.

Llinares Garcfa, M. (1990). Mouros, dnimas y demonios.
Madrid: Akal.

Londofo, W. (2012). Espiritus en prisién: una etnografia
del Museo Nacional de Colombia. Chungara. Revista de
Antropologia Chilena, 44(4), 733-45.

Lépez Cuevillas, F. y Fraguas Fraguas, A. (1955). Los cas-
tros de la tierra del Savifao. /1] Congreso Arqueoldgico

Nacional, Zaragoza.

Lépez, U. R. y Rios, B. (1999). Las nubes de lluvias que se
reproducen: exégesis del rito del ch’iwiqallu (nube que

cria otras nubes). Tradicion oral de Carangas. En Anales
de la XIII Reunién Anual de Etnologia, 59-61.

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologfa y Antropologfa Surandinas

Machicado, E. (2009). Las Tumbas de la Peninsula de Tara-
co: Trayectorias de cambio en prdcticas funerarias duran-
te la transicion entre el Formativo Medio y el Formativo
Tardio. Tesis de Licenciatura, Universidad Mayor de San
Andrés.

Marcos, S. (2010). La arqueologia bajo la perspectiva de la
comunicacion: estudio de caso en San Pedro de Atacama.
Tesis de Magister, Universidad Catdlica del Norte. Chile.

Marin Sudrez, C. (2005). Astures y Asturianos, Historiogra-
fia de la Edad del Hierro en Asturias. Serie Keltia. Noia,

Espana: Toxosoutos.

Martinez, J. L. (2010). “Somos resto de gentiles™ El manejo
del tiempo y la construccién de diferencias entre comu-
nidades andinas. Estudios atacamenos. Arqueologia y An-

tropologia Surandinas, 39, 57-70.

Molinié, A. (1997). Buscando una historicidad andina: una
propuesta antropoldgica y una memoria hecha rito. En
Varon, R. y Flores, J. (Eds.). Arqueologia, antropologia e
historia en los Andes. Homenaje a Maria Rostworowski (pp.
691-708). Lima: L.E.P.

Morales, H. (1997). Pastores trashumantes al fin del mundo.
Un enfoque cultural de la tecnologia: en una comunidad

andina de pastores. Tesis de Grado, Universidad de Chile.

Nielsen, A. (2006). Pobres Jefes: aspectos corporativos en
las formaciones sociales pre-inkaicas de los Andes Cir-
cumpunefios. En Nielsen, A., Gnecco, C. y Langeback,
C. (Eds.). Contra el pensamiento tipoldgico: Reflexiones
tedricas actuales sobre complejidad social (pp. 121-150).
Bogotd: Universidad de los Andes.

Nuiez, L. (1993). Gustavo Le Paige S.J. Cronologia de una

misidn. Antofagasta: Ediciones Universitarias del Norte.

Parinetto, L. (1998). I/ Capitale ¢ la persecuzione dei diversi.

Milan: Rusconi.

Pirssinen, M. (2005). Caquiaviri y la Provincia Pacasa. La
Paz: CIMA.

Pauwels, G. (1998). Los Ultimos Chullpas, Alfred M¢é-
traux en Chipaya (Enero-Febrero de 1931). Eco Andino,
6, 41-82.

Pavez, J. (2012). Fetiches Kongo, momias Atacamefias y

soberania colonial. Trayectoria de Gustavo Le Paige S.J.



Juan Villanueva Criales, Pablo Alonso Gonzélez y Patricia Ayala Rocabado

(1903-1980). Estudios Atacamerios. Arqueologia y Antropo-
logia Surandinas, 44, 35-72.

Polo de Ondegardo, J. (1916 [1562]). Instruccién contra
las ceremonias y ritos que usan los indios conforme al
tiempo de su infidelidad. En Urteaga, H. y Romero, C.
Coleccion de libros y documentos referentes a la historia del
Perdi (pp. 189-204). Lima, Pert.

Ponce Sanginés, C. (1980). Panorama de la arqueologia boli-

viana. La Paz: Juventud.

Posnansky, A. (1912). Guia general ilustrada para la inves-
tigacion de los monumentos prebistéricos de Tihuanacu e
islas del Sol y la Luna: (Titicaca y Koaty). La Paz: Boli-

viana.

Quintia Pereira, R. (2016). Andlise estrutural e simbélica do

mito da moura. Ourense: Fundacién Vicente Risco.

Salomon, F. (1995). The beautiful grandparents: Andean
ancestor shrines and mortuary ritual as seen through co-

lonial records. En Dillehay, T. D. (Ed.). Tombs for the

ESTUDIOS ATACAMENOS
Arqueologia y Antropologfa Surandinas

living: Andean mortuary practices (pp. 315-353). Wash-
ington D.C.: Dumbarton Oaks.

Sédnchez, W., Bustamante , M. A. y Villanueva, J. (2015).
La Chuwa del Cielo. Los animales celestiales y el ciclo anual
altipldnico desde la biografia social de un objero. La Paz:
Museo Nacional de Etnografia y Folklore.

Sudrez Lépez, J. (2001). Tesoros, Ayalgas y Chalgueiros. La
fiebre del oro en Asturias. Gijén: Museo del Pueblo de As-

turias.

Vilches, F., Garrido, C., Ayala, P. y Cdrdenas, U. (2015).
The Contemporary Past of San Pedro de Atacama,
Northern Chile: Public Archaeology? Archaeologies,
11(3), 372-399.

Villanueva, J. (2015). De la Pukara al Chullperio: Evalu-
ando la articulacién de comunidades imaginadas en el

Carangas preinkaico. Arqueoantropoldgicas, 5, 23-50.

Viveiros de Castro, E. (2010). Metafisicas canibales: Lineas

de antrapologia postestructural. Buenos Aires: Katz.



