[4-18]

Apuntes antropologicos sobre pueblos indigenas y
violencias en la Argentina contemporanea

sestesk sesfesite

Diana Lenton*, Mariela Eva Rodriguez™, Andrea Szulc
Trentini*™**, Sandra Tolosa

, Marina Matarrese
, Cecilia Aguzin™™**, Valeria Elichiry™*

, Florencia

=sfestskokofokokok ok

y Julian Goni’

sfeokookok

INTRODUCCION

Constantemente, comunidades y organizaciones indigenas en nuestro pais denuncian accio-
nes violentas implementadas por las fuerzas de seguridad, empresarios y terratenientes, en-
tre otros actores sociales. La violencia iniciada con la conquista y colonizacién espafiola en
el siglo X VI se intensificé durante la consolidacién del Estado nacién en la segunda mitad
de siglo XIX, en colaboracion con las elites y las iglesias. La violencia contra los pueblos
indigenas no ha cesado, sino que continda hoy a través del despojo territorial y el desplaza-
miento forzado, que se actualizan a medida que el modelo neoextractivista se profundiza y
amplia las fronteras de las tierras a explotar.

Desde el retorno de la democracia en 1983, el Estado argentino pricticamente duplicé
la cantidad de pueblos originarios reconocidos oficialmente, cifra que sin embargo no
coincide con los casi cuarenta contabilizados por las propias organizaciones indigenas. Si
bien a través de diversos instrumentos juridicos plasmados en leyes y decretos reconocid
también la vulnerabilidad de dichos pueblos y se comprometio a garantizar sus derechos,
en la practica estas normativas se cumplen deficientemente, tal como ilustra la ejecucion
de la Ley nacional N° 26.160 conocida como “ley de relevamiento territorial”. Esta ley,
sancionada en 2006 y prorrogada a través de otras tres leyes (N° 26.554/09, N° 26.894/13

* Dra. en Ciencias Antropoldgicas. Profesora Titular en Sistemas Socioculturales de Ameérica | (cazadores, reco-
lectores, agricultores incipientes). Investigadora Independiente CONICET. dianalenton@gmail.com

** Dra. en Ciencias Antropologicas. Jefa de Trabajos Practicos en Sistemas Socioculturales de América | (cazado-
res, recolectores, agricultores incipientes). Investigadora Adjunta CONICET. marielaeva@gmail.com

*** Dra. en Ciencias Antropoldgicas. Jefa de Trabajos Practicos en Sistemas Socioculturales de América | (cazado-
res, recolectores, agricultores incipientes). Investigadora Adjunta CONICET. andrea.szulc@gmail.com

**** Dra. en Ciencias Antropoldgicas. Ayudante de Primera en Sistemas Socioculturales de América | (cazadores, reco-
lectores, agricultores incipientes). Investigadora Asistente CONICET. marinamatarrese1@gmail.com

**** Dra. en Ciencias Antropoldgicas. Ayudante de Primera en Sistemas Socioculturales de América | (cazado-
res, recolectores, agricultores incipientes). Becaria Pos-Doctoral CONICET. flortrentini@gmail.com

****** Dra. en Ciencias Antropolégicas. Adscripta Graduada en Sistemas Socioculturales de América | (cazadores, reco-
lectores, agricultores incipientes). Investigadora ICA. cahsandra@gmail.com

weweesk Estudiante  adscripta en  Sistemas Socioculturales de América | (cazadores, recolectores, agricul-
tores incipientes). ceciaguzin@hotmail.com

ek Estudiante adscripta en Sistemas Socioculturales de América | (cazadores, recolectores, agricultores inci-
pientes). valeriaelichiry@gmail.com

weeexx Estudiante adscripto en Sistemas Socioculturales de América | (cazadores, recolectores, agricultores incipien-

tes). julianmgoni@gmail.com

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres ¢ N4 /4
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301



APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

y N° 27.400/17), declar6 “la emergencia en materia de posesion y propiedad de las tierras
que tradicionalmente ocupan las comunidades originarias del pais”. Ademds de que el
relevamiento proyectado ha tenido un nivel muy bajo de implementacidn, en los tltimos
afios los reclamos territoriales realizados por las comunidades suelen ser respondidos con
represiones, que fueron aumentando en intensidad y frecuencia ocasionando detenciones
de hombres, mujeres y nifios, heridos de distinto grado de gravedad, desapariciones y
muertes.' Las represiones, a su vez, suelen ser acompafiadas por renovadas campaiias
de estigmatizacién y criminalizacién contra los pueblos indigenas, para instalar justifi-
caciones para el despojo, la avanzada de grandes emprendimientos neoextractivistas y el
recrudecimiento de la violencia institucional.

Acerca de la aparicién sin vida de Silverio Enriquez, Miraflores, Chaco. Publicada en Colectivo
La Tinta, Cérdoba, 19 de septiembre de 2018. Crédito: Consejo de Carashe.

1. Ver por ejemplo: https://www.elpatagonico.com/imputan-un-policia-tentativa-homicidio-una-represion-contra-
mapuches-cushamen-n3056129; https://latinta.com.ar/2017/05/una-patota-ataco-a-machetazos-al-dirigente-wichi-
zenon-gonzalez/; https://www.pagina12.com.ar/54307-represion-tiros-y-un-desaparecido https://www.pagina12.com.
ar/78518-represion-y-muerte-en-la-patagonia; http://www.eldestapeweb.com/preparados-una-guerra-asi-fue -el-belico-
operativo-prefectura-que-mato-un-mapuche-n36363;  http://www.anred.org/?comunicado=repudio-frente-al-asesinato-
de-ismael-ramirez-y-la-discriminacion-e-invisibilizacion-al-pueblo-toba-qom-en-roque-saenz-pena-chaco; https:/latinta.
com.ar/2018/09/desaparecido-sin-vida-al-wichi-silverio-enriquez/; https:// argentina.indymedia.org/2018/09/22/la-brecha-
cultural-y-la-distancia-dos-luchas-diarias-de-los-chuschagasta-en-el-juicio-por-chocobar/;  https://argentina.indymedia.
org/2018/09/22/me-tienen-que-matar-como-mataron-a-santiago-pero-yo-voy-a-defender-a-mi-comunidad/. En todos los

casos, con acceso al 01/09/2018.

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres ¢ N4 5
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301



APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

En este articulo, integrantes de la catedra Sistemas Socioculturales de América I? reflexio-
naremos sobre la violencia contra los pueblos indigenas en Argentina. Comenzaremos con
un repaso de ciertas caracteristicas del proyecto genocida que, a fines del siglo XIX, se
intensificé con la conquista militar de territorios que en ese entonces estaban bajo dominio
indigena. Dicho proyecto continda en la actualidad a través de la resignificacion de la 16gica
dicotémica “civilizacion y barbarie”. Al igual que en el pasado, la violencia no solo se ma-
nifiesta de forma directa —a través de desalojos y represiones —, sino que también toma la
forma de violencia cultural o simbdlica, tal como ocurre con las representaciones negativas
construidas por distintos agentes, entre los cuales se destacan los medios de comunicacion
masiva, amplificados por las repercusiones entre los usuarios de las redes sociales.

GENOCIDIO Y BLANQUEAMIENTO

En el contexto del proceso de consolidacion estatal, las elites gobernantes construyeron
a la nacién argentina —en comparacién con otros paises de América Latina— como “ex-
cepcional”, como un “crisol de razas” blanco que emergeria de dos acciones combinadas:
de la aniquilacién y/o asimilacion de los indigenas, a través de campafias militares-civico-
religiosas, y del reemplazo de la poblacién local —que incluia a descendientes de esclavi-
zados africanos y a personas con ancestros diversos— por inmigrantes de origen europeo,
imaginados como portadores del orden, el progreso y la civilizacién.

Las campaiias militares contra los indigenas se extendieron desde los inicios de la vida indepen-
diente, a lo largo del siglo XIX, culminando en la llamada Expedicién al Rio Negro en 1879, a
la que siguieron otras, hasta la rendicion de Sayhueque en 1885. En el norte del pais, la Campaiia
de la Puna en 1874-1875 constituyd un ensayo sangriento de los avances en los nuevos territo-
rios del sur y el norte. A partir de 1884, la llamada “Conquista del desierto verde” avanzo en la
region chaquefia hasta mediados del siglo XX. El objetivo de estas campafias era apropiar terri-
torios que hasta ese entonces habian permanecido bajo el control de diferentes pueblos indige-
nas y entregarlos a terratenientes, o a colonos de origen criollo o, preferentemente, a inmigrantes
europeos, mientras la poblacion indigena sobreviviente era sedentarizada y concentrada para su
utilizacién como mano de obra en las agroindustrias emergentes.

Estas politicas estatales desarticularon —aunque no completamente— las redes de inter-
cambio y el sistema de organizacién politica construido a través de alianzas entre parciali-
dades y pueblos, y a la vez, desmembraron a las familias en el marco de un proceso referido
como “reparto”, en el que la mayoria de los niflos y mujeres fueron entregados para servir
en tareas domésticas. Los varones, en cambio, fueron trasladados a lugares en los que el ca-
pitalismo demandaba mano de obra semiesclava: hacia las estancias en la regiéon pampeana,
las cosechas de algoddn en el Chaco, la vendimia en Cuyo, la zafra en Tucumaén, etc. (Del-
rio et al., 2018). Los desplazamientos como consecuencia de la enajenacion territorial, por
otro lado, han sido moneda corriente, variando segtn las particularidades de los distintos
frentes colonizadores, las épocas y las bases sobre las que operaran las redes de poder local.

2. Sistemas Socioculturales de América | (cazadores, recolectores, agricultores incipientes). Departamento de Ciencias
Antropolégicas, Facultad de Filosofia y Letras, Universidad de Buenos Aires. El articulo se beneficia de las discusiones
sostenidas en el seno de la catedra, aunque la responsabilidad de las afirmaciones en él vertidas es de exclusividad de

los autores firmantes.

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres ¢ N4 6
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301


Vale
Resaltado

Vale
Resaltado


APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

Quienes opusieron resistencia fueron exterminados. Sus restos mortales, particularmente sus
craneos, conformaron las primeras “colecciones” privadas sobre las que se fundaron los museos
mds importantes. Poco después, en 1913, la primera ley sobre “ruinas y yacimientos arqueoldgi-
cos y paleontoldgicos”, avalada por una ciencia incipiente moldeada por teorfas evolucionistas
y raciales, declar6 a los restos mortales de los pueblos originarios “propiedad de la Nacion™?
Noventa afios més tarde, la ley del 2003 —que reemplazé a la de 1913 — considera a aquellos
con una antigliedad mayor a cien aflos, y a sus ajuares funerarios, como “bienes” patrimoniales
a ser valorados y protegidos.* De este modo, sostiene Mariela E. Rodriguez (2013), la actual
ley de patrimonio arqueoldgico y paleontolégico contintia jerarquizando el conocimiento cien-
tifico sobre los saberes y derechos de los pueblos indigenas, deshumanizando y apropiando sus
cuerpos como el pasado de la nacidén, delegando en la ciencia el poder de sancionar cuél es el
conocimiento ttil a obtener de su materialidad, cémo obrar para su “preservacion, proteccion y
tutela” (art. 1°), mediante qué técnicas, en qué espacios, con qué finalidad, etc.

Diversos pueblos y organizaciones indigenas, asi como también investigadores, sostienen que
el Estado nacidn argentino se fundd sobre un genocidio; es decir, sobre acciones que tenfan
como objetivo exterminarlos, impedir su reproduccion, destruir su identidad y asimilar a los
sobrevivientes en una ciudadania étnicamente indiferenciada. De acuerdo con Diana Lenton
(2014Db), la categoria “proceso genocida” es la mds apropiada. Hablar de proceso genocida
evita circunscribir el exterminio sistemdtico en un periodo de tiempo especifico, dado que el
genocidio no se clausura mientras permanezcan las condiciones estructurales y simbdlicas
que posibilitan su continuidad. En otras palabras, el proceso genocida seguird vigente en la
medida en que la ciudadania y las instituciones estatales no reconozcan que haya existido la
intencionalidad estatal de eliminar a los pueblos originarios, y mientras las acciones descrip-
tas no tengan repercusiones juridicas que involucren instancias de reparacion.

¢ @\

Policia Federal de Bariloche. Nifios mapuche detenidos. Publicada en Equipo de Comunicacion
Popular Al Margen, 24 de noviembre de 2017. Crédito: Eugenia Neme.

3. Ley Nacional de Ruinas y Yacimientos arqueoldgicos y paleontolégicos N° 9080 de 1913, Art. 1.

4. Ley Nacional de Patrimonio Arqueolégico y Paleontologico N° 25.743 de 2003.

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres ¢ N4 7
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301


Vale
Resaltado


APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

Tras las mencionadas campafias militares-civico-religiosas, los gobernantes recurrieron
a diversos dispositivos para disciplinar a los sobrevivientes como poblacién subordinada
e incorporarlos al mercado como mano de obra asalariada, dejando el costo de su repro-
duccidn a cargo de las unidades domésticas que lograron rearticularse. El proyecto de na-
cién apuntaba a integrarlos como “potenciales ciudadanos, aunque sin pleno acceso a los
derechos de los cuales goza el resto de la poblacion” (Carrasco y Briones, 1996). Segtin
explica Rodriguez (2010, 2016), mientras que los dispositivos cientificos apelaron a jus-
tificaciones basadas en clasificaciones evolucionistas y/o difusionistas que superponian
estereotipos raciales y culturales, los dispositivos estatales priorizaron clasificaciones ci-
vilizatorias y nacionalistas. Dichos dispositivos operaron, no obstante, en simultdneo. En
contraste con el ciudadano ideal de “raza blanca”, representaron a los indigenas como se-
res carentes de civilizacion y con deficiencias raciales (o taras ancestrales) jerarquizados
de acuerdo a gradientes evolutivos. Atravesados por el prejuicio neolitico —que consi-
deraba a los agricultores afincados al suelo como mds evolucionados que los cazadores-
recolectores, pescadores y canoeros (representados como los “mads salvajes”)—, los pro-
yectos de nacion —apoyados por los académicos— imaginaron destinos diferentes para
cada uno: los primeros se convertirian en campesinos asalariados, o pequefios chacareros,
en tanto que los cazadores-recolectores y los canoeros desaparecerian como consecuen-
cia inevitable del “progreso”: el destino inexorable de las “razas inferiores” que “vagan
a campo abierto”, condenadas a la extincidn, tal como sostenian cronistas y funcionarios
a comienzos del siglo XX.

Hacia mediados del siglo XX, el término “cultura” subsumié principios que anteriormente
se encontraban en el dmbito de lo racial y, a su vez, la “raza” fue reconceptualizada como
“cultura”, volviéndose “lengua” e indicador de moralidad e inteligencia. La “mezcla” fue
evaluada negativamente como sinénimo de “degeneramiento” e, incluso, el término “mes-
tizo” desaparecié de los informes de los inspectores de la Direccion Nacional de Tierras y
Colonias. Las marcaciones raciales, sin embargo, continuaron a través de eufemismos, tal
como ocurrié con el término “descendiente” que, en tanto categoria impuesta, implicaba
alejamiento de la “pureza racial” de los ancestros. Como categoria autoadscriptiva, en cam-
bio, “descendiente” comenz6 a ser utilizada mds tarde de un modo positivo, permitiendo
valorar la ancestralidad indigena que habia sido ocultada o negada.

Estas clasificaciones tuvieron efectos en la préctica, ya que justificaron la anulacién de
permisos de ocupacion precarios sobre tierras “fiscales” —que habian sido otorgados
mediante decretos presidenciales a familias o grupos de familias indigenas— y posibili-

diante decret d 1 famil de famil d bil
taron los desalojos bajo diversas premisas: que no eran “indios verdaderos”, que habian
“abandonado su cultura”, que eran “mestizos degenerados” o “extranjeros de mal vivir”
(Rodriguez, 2016).

En sintesis, el proceso de consolidacion del Estado nacidn se llevé adelante mediante dos
mecanismos relacionados: la violencia directa involucrada en el avance militar sobre los
territorios indigenas —que implic6 desplazamientos forzados, torturas y asesinatos— y la
violencia simbdlica encarnada en la ideologia del blanqueamiento —cuya contracara ha
sido la ideologia del mestizaje degenerativo, enmarcada en teorias eugenésicas.

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres ¢ N4 /8
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301



APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

CRIMINALIZACION Y REPRESION

Estanislao Zeballos, estrecho colaborador del General Julio A. Roca, publicé en 1878 su
obra de propaganda La conquista de las 15.000 leguas. En dicho libro sent6 las bases del
discurso nacionalista que extranjerizé a los mapuches (referidos como araucanos) a través
de una retdrica que naturalizé las fronteras geopoliticas y extendio los origenes del Estado
a la prehistoria. Dicha retdrica planteaba que la mayoria de los indigenas que habitaban la
region Pampa-Patagonia eran invasores de origen chileno incapaces de civilizarse, respon-
sables de la supuesta extincion de los “indios argentinos” (identificados con los tehuelches),
que organizaban malones para saquear a los colonos (instalados en territorios indigenas) y
que, en consecuencia, era legitimo avanzar militarmente sobre ellos. Este discurso permitié
al gobierno de aquella época presentar su “campafia contra los indios” (pampas/araucanos/
mapuches y sus identificaciones territoriales: puelches, huilliches, etc.) ya no sélo como
emprendimiento econémico y geopolitico, sino también como continuidad épica de las gue-
rras de la independencia. Asimismo, le permitié escindirse de toda responsabilidad respecto
del genocidio contra los tehuelches. En las primeras décadas del siglo XX, algunos antro-
pblogos® asumieron este discurso nacionalista como propio, proyectdandolo como si tuviera
validez etnoldgica e introduciéndolo en el sentido comtn como una verdad irrefutable.

La légica del doble juego de exclusion (como “indios fordneos™) e inclusién (como ciuda-
danos de segunda clase o apropiados como “nuestros indios”), en simultdneo con la I6gica
de la “pureza” (racial y cultural) considerada contraparte del “mestizaje degenerativo”,
continda hoy naturalizando la violencia y deslegitimando las demandas planteadas por su-
jetos, comunidades y organizaciones indigenas. El pretendido origen trasandino de este
pueblo es uno de los argumentos preferidos de los medios de prensa que insisten con el
“problema mapuche”. A pesar de que dichos presupuestos han sido ampliamente desacre-
ditados en el dmbito académico, el argumento extranjerizante impacta positivamente en el
“nervio xen6fobo” de una parte considerable de la poblacién no indigena que lo replica.

Nos interesa destacar que el proceso de conformacién del Estado nacién fue también un
proceso de disefio de alteridades concretas, en el que las formas de representacion del “otro
indigena” respondieron a una ideologia dominante racista que negé su presencia en la cons-
truccion de la identidad nacional (Briones, 1998). En consecuencia, dicha identidad exclu-
y6 la posibilidad de ser indigena. De este modo, ante el sentido comtn ciudadano recono-
cerse como indigenas equivale a renunciar a ser incluido en la selecta categoria de argentino
“tipo” y, por ende, a ser sospechado de extranjero.

Tras la reapertura democrética en 1983, los pueblos originarios en todo el pais impulsaron
a través de sus organizaciones la ampliacion del marco juridico de sus derechos. Asi logra-
ron que el Estado sancionara la primera ley de politica integral en 1985, incluyera el reco-
nocimiento de la preexistencia de los pueblos indigenas en la reforma de la Constitucion
Nacional en 1994, ratificara el Convenio 169 de la Organizacion Internacional del Trabajo
(OIT) en el 2000 (cuya vigencia plena ocurre al afio siguiente), adhiriera a la Declaracion

5. Entre ellos se encuentran S. Canals Frau (1946) —que acufié el término “araucanizacion” en 1935— y José Imbelloni

(1949), impulsor de la Escuela Histérico Cultural (Lazzari y Lenton, 2000).

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres ¢ N4 9
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301



APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

de los Derechos de los Pueblos Indigenas de la Organizacion de Naciones Unidas en 2007 y
actualizara normativas nacionales, provinciales y, en algunos casos, municipales. Este pro-
ceso implicé también el fortalecimiento de las comunidades y organizaciones y gener6 un
terreno propicio para que personas que reconocian su ancestralidad indigena en el ambito
doméstico, comenzaran a participar en el espacio publico como actores politicos, venciendo
temores y humillaciones.

Este contexto contribuye a explicar el doble proceso de resurgimiento, que refiere a la cre-
ciente movilizacion de los colectivos indigenas en la arena publica para reclamar derechos
especificos, y de reemergencia, que refiere a la situacion de los pueblos declarados “extin-
tos” o “en vias de extincion”, que a contramarcha del pasaje unidireccional hacia la civiliza-
cién previsto por las narrativas conservadoras, comienzan a identificarse como indigenas y
a participar desde dichas identificaciones, tal como ocurre con los selk’nam, los tehuelches,
los comechingones, los ranqueles, los charrdas y los huarpes, entre otros (Escolar, 2007;
Rodriguez et al., 2017). Quienes sospechan de tales autoadscripciones y consideran a las
personas como “indios truchos” o movilizados por intereses instrumentalistas para conse-
guir beneficios, apelan a lecturas ahistdricas y esencialistas que consideran a las identidades
como meras sumatorias de rasgos —que pueden “perderse” pero no recuperarse —, en lugar
de procesos de construccion relacionales y factibles de reactualizaciones permanentes.

Aunque generalmente los medios hegemdnicos de comunicacion no incluian a los pueblos
originarios en su agenda, y cuando lo hacian recurrian a imaginerias folkldricas y exoéticas,
en los dltimos afios aumentd la frecuencia de notas periodisticas en clave de estigmatiza-
cién y/o como repuesta ante reclamos territoriales. Durante la administraciéon macrista,
el pueblo mapuche en particular se volvié blanco de diversos ataques y demonizaciones
(Szulc, 2018), una reencarnacioén de la “barbarie” resignificada en la figura del “terrorista”
que corona antiguos estereotipos instalados en el sentido comtn, segun los cuales los ma-

LR T LR T3

puches serfan “extranjeros”, “intrusos”, “usurpadores” o “delincuentes” que atentan contra
el progreso, el bienestar y la seguridad de la nacién. La lectura de sus demandas como
“terrorismo” resulta funcional para la instalacion del miedo en la sociedad, en un contexto
en el que la fantasia de la peligrosidad se proyecta sobre organizaciones e individuos que,
segun estos mensajes, podrian accionar en momentos y modos impredecibles. La latencia
y la ubicuidad del “peligro terrorista” permiten reformular el “problema aut6ctono” en un
marco mds amplio e indeterminado, atribuyendo a los reclamos indigenas una supuesta
conexidn con grupos extranjeros violentos y alimentando, asi, el imaginario de una socie-
dad que desconoce en gran parte las problematicas y las situaciones de vida reales de los
pueblos originarios.

En el marco de una agenda de gobierno que criminaliza la protesta social, los estereotipos
operan como justificativo de politicas represivas ejecutadas por funcionarios que descono-
cen o minimizan los derechos indigenas. Por su parte, al incluir los reclamos territoriales en
noticias de cardcter policial, los medios que controlan la opinion publica retroalimentan ese
discurso gubernamental, tal como ilustran las declaraciones realizadas por Patricia Bullrich
—a cargo del Ministerio de Seguridad—, en las que corporizd la supuesta amenaza del te-
rrorismo internacional en la “Resistencia Ancestral Mapuche” (RAM). Buscando instalar el
temor ante practicas a las que refirié como anarquistas que desconocen al Estado y las leyes,
sostuvo en una nota del diario Perfil del 2017 que el gobierno no va a “permitir que en la

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres « N4 /10
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301



APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

Argentina se asiente un grupo que utilice la violencia como forma de accién y quiera im-
poner una republica autonoma y mapuche en el medio de la Argentina”. Explicé asimismo
que se trata de “una situacién de mucha violencia, de gente que pasa todos los limites de los
comportamientos democréticos, que utiliza cuchillos, armas molotov, y que rompe todo”*
(Trentini, 2018). Con la misma impunidad, el ex Ministro de Educacién, Esteban Bullrich,
sostuvo elogiando su gestion de gobierno que ésta se equiparaba a una “nueva Campafia
del Desierto”.” Dicha analogia —impensable para otros genocidios— puede ser formulada
por un funcionario debido a la poca conciencia social sobre el crimen que el Estado, con el
apoyo de la sociedad civil y de la iglesia, cometi6 contra los pueblos originarios en nuestro
pais, y por la falta generalizada de empatia hacia las victimas. Evidentemente, las conse-
cuencias del silenciamiento del proceso genocida del siglo XIX llegan hasta hoy y, tal como
ilustran estas declaraciones, se actualizan cotidianamente.

Justicia por Ismael Ramirez y Rafael Nahuel. Publicada en La Retaguardia el 23 de septiembre
de 2018. Crédito: Natalia Bernades.

DERECHO AL TERRITORIO E INTERESES ECONOMICOS

En la medida en que ha ido avanzando la frontera del neoextractivismo y el proceso de
extranjerizacion de la tierra, se profundizan los desplazamientos de las familias indigenas
hacia los margenes de los centros urbanos, donde pasan a ser pobres indiferenciados. Algu-
nas familias, sin embargo, deciden retornar a sus territorios, o a los que dejaron sus padres
o abuelos, en el marco de “recuperaciones” colectivas. El territorio, como mencionamos
anteriormente, ha sido histéricamente el eje de la movilizacién indigena y el motivo de
conflicto con instituciones estatales, con terratenientes y con empresarios.

6.  Ver http://www.perfil.com/noticias/politica/bullrich-no-permitiremos-que-impongan-una-republica-autonoma-mapu-

che-.html

7. Ver https://www.rionegro.com.ar/bullrich-esta-es-la-nueva-campana-del-desierto-BY 1177560

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres ¢ N4 /11
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301



APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

Ahora bien, hay una diferencia sustancial en la concepcion de territorio de los pueblos in-
digenas, su vinculacién con el mismo y su uso, y el modo en el que el Estado entiende a la
tierra. El territorio para estos pueblos es mucho més que una superficie, su reclamo va mu-
cho mads alld de la propiedad de la misma, y su uso excede sentidos exclusivos y estancos.
Esto ha sido reconocido en sintonia con tratados internacionales que la Argentina ratificé
y tienen jerarquia constitucional (tales como el Convenio 169 de la OIT). En este sentido,
cabe dimensionar que los actuales reclamos territoriales son luchas por un remanente terri-
torial indeclinable de una extensiéon mas amplia que supo ser recorrida, utilizada y en la que
se inscribié parte de su historia. De este modo, los territorios actualmente en disputa son
apenas un saldo, tras el despojo y acorralamiento que llevan mas de un siglo.

Cabe aclarar que la titulacion de los diversos pueblos indigenas se realiz6 de manera des-
centralizada, dejando en manos de las provincias los reconocimientos territoriales, que es
precisamente donde se encuentran los intereses mds concentrados sobre la tierra (tanto en
su dimensién inmobiliaria cuanto por los recursos naturales que contiene). A pesar de esta
variabilidad a nivel nacional, gran parte de los pueblos indigenas han titulado algtiin rema-
nente territorial en cardcter comunal y a través de la obtencion de una personeria juridica
sin fines de lucro otorgada en el 4mbito provincial o nacional.

Asimismo el Estado ha reconocido a nivel normativo el derecho de los pueblos indigenas al
territorio. No obstante estos reconocimientos legales no tienen un correlato en la practica.
En efecto, en el plano nacional, se destaca la Ley nacional N° 26.160 ya mencionada, que
declara la emergencia en materia de posesion y propiedad de las tierras que tradicionalmen-
te ocupan las comunidades indigenas e impide los desalojos hasta que no haya culminado el
relevamiento. Dicha ley dispone relevar los territorios de uso actual, tradicional y publico.
Sin embargo, en algunas provincias su aplicacion ha demorado mds de diez afios, lo cual
tuvo consecuencias negativas ya que, en muchos casos, los alambrados de sus vecinos si-
guieron avanzando sobre sus territorios.

Marcha en la capital tucumana en reclamo de justicia por el asesinato de Javier Chocobar,
comunero de Chuschagasta asesinado el 12 de octubre de 2009. Publicada en Tiempo
Argentino el 28 de agosto de 2018.

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres ¢ N4 /12
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301



APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

A esto se le suma la intervencidn de actores locales con intereses directos en los con-
flictos, cuyas redes de poder les permiten contar con el aval de los sistemas juridicos
provinciales para llevar a cabo acciones legales contra los referentes indigenas. En los
Gltimos afios los casos de Relmu Nanku en Neuquén, Agustin Santillin en Formosa y
Facundo Jones Huala y mds recientemente Moira Milldn en Chubut, entre muchos otros,
permiten evidenciar cémo los discursos y representaciones estigmatizantes se corporizan
en determinados sujetos para buscar, mediante “condenas ejemplificadoras”, disciplinar
a los pueblos indigenas en general. En este contexto, las causas penales han sido una es-
trategia eficaz, ya que al involucrar personas fisicas se han interpuesto sobre comuneros,
referentes o autoridades, buscando obviar la figura legal de las comunidades y evitar as{
el marco de proteccién otorgado por la Ley nacional N° 26.160. Debe destacarse también
que en ciertos casos este uso ilegitimo de los procesos judiciales ha sido impulsado por
el propio Estado provincial cuando ha tenido intereses en los conflictos (Tolosa, 2014).

Es en este marco —y de la mano de la no aplicacién efectiva de la legislacion nacional,
internacional y provincial vigente— que se inscriben tanto las luchas por la defensa del
territorio de los pueblos indigenas, como la represion estatal y las campanas de estigmati-
zacion y criminalizacion. En este punto, debe destacarse la relacion directa existente entre
la riqueza de los recursos que poseen los territorios indigenas y el aumento de la conflictivi-
dad, dando incluso lugar a la percepcion de algunos referentes sobre el retraso que sufrieron
los relevamientos territoriales de ciertas comunidades con relacion a otras.

Ahora bien ;de qué hablamos cuando nos referimos a comunidades indigenas?

COMUNIDADES, PERSONERIAS JURIDICAS Y PROPIEDAD COMUNITARIA INDIGENA

A partir de la segunda mitad del siglo XX, diferentes provincias iniciaron procesos de reco-
nocimiento de los colectivos que se identificaban a si mismos como indigenas en el dmbito
rural y organizaron las interacciones entre las autoridades de dichos colectivos y las agen-
cias indigenistas locales. Asi por ejemplo, en 1964 la provincia de Neuquén reconocio por
decreto a dieciocho “Agrupaciones Indigenas”, sus autoridades y familias que las compo-
nian e inici6 la demarcacion y titulacién de (una parte de) sus territorios.® Posteriormente se
fueron sumando otros reconocimientos. En 1984, Formosa fue la primera provincia en san-
cionar una ley que reconoci6 la existencia legal de las comunidades indigenas y garantiz6
la propiedad de la tierra habitada y la adjudicacion de nuevas tierras.” En el mismo sentido,
dos afios después, Chaco reconocié mediante la Ley N° 3.258 derechos indigenas “a todo
ciudadano de las etnias aborigenes que sean nativos de la provincia, sean de origen puro o
mestizos con otro tipo de raza”'’ y establecié un marco juridico para la entrega de titulos.
En los afios siguientes, varias provincias sumaron sus propias instituciones indigenistas y
normas especificas (Carrasco, 2000).

8. Decreto N° 737/1964.
9. Ley Integral del Aborigen N° 426.

10. Articulo 3, Ley N° 3.258 de las Comunidades Indigenas del Chaco. En 2002 se modificé la redaccién de este articulo para
especificar: “A los efectos de la presente ley, se considerara como indigena a toda persona que pertenezca indistintamente a

las etnias toba, wichi o mocovi y que fuere de origen puro o mestizo con otras razas”. [Ley 5089 16 de septiembre de 2002].

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres « N4 /13
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301



APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

A pesar de que estos primeros registros no fueron completos'! y no se cumplieron los obje-
tivos de traspaso y titulacion de sus tierras, este proceso de “reconocimiento” constituyé la
base para la institucionalizaciéon del Registro Nacional de Comunidades Indigenas (RENA-
CI), creado por la Ley nacional N° 23.302'? en 1985, y reglamentado en 1989, junto con el
Instituto Nacional de Asuntos Indigenas (INAI). El concepto de “comunidades” ha sido el
formato mds aceptado por el Estado, hasta el dia de hoy, para interactuar con los pueblos
originarios. Mds aceptable que el concepto de “agrupaciones” —y, por supuesto, que el de
tribus, con el que algunos colectivos recibieron reconocimiento y adjudicaciones territoriales
tras las campafias genocidas—, el término “comunidad”'® estd lejos atn de la politicidad que
implica el concepto “pueblos indigenas”, mencionado en el art. 75 inc. 17 de la Constitucién
Nacional y en las normativas internacionales vigentes. La creacion, muy posterior, del Conse-
Jjo de Participacion Indigena (CPI) dentro de la estructura del INAI reparé en parte esta falta
al componerse por representantes de los pueblos presentes en cada provincia.

Alo largo de los afos, el registro —o como mds generalmente se expresa, la “personeria ju-
ridica” — de las comunidades fue un campo de batalla en el cual midieron fuerzas el INAI/
RENACI, las provincias con sus propias agencias registradoras y los pueblos indigenas. En
ese campo, las comunidades acudieron al “paraguas” del Estado nacional en situaciones de
conflicto y falta de reconocimiento en las provincias, y el acceso a la “personeria”, aun con
criticas, se convirtié en una clave indispensable para la posibilidad de lucha por los territo-
rios y por los derechos logrados en otros foros. En ese trajinar, la dirigencia indigena y las
familias se desgastaron y fragmentaron, y los Estados nacional y provinciales concedieron
sOlo reconocimientos parciales, fragmentarios e inadecuados.

11. En Neuquén por ejemplo, muy paulatinamente fueron incorporandose nuevas “agrupaciones” a través de sucesivos
decretos, que nunca llegaron a incluir a la totalidad de las comunidades de la provincia. Mas aun, en las “agrupaciones”
reconocidas, no se respetaron pautas organizativas propias sino que se transcribié en forma “mapuchizada” una for-
macion derivada de las asociaciones civiles, no se incluyeron todas las familias y en algunos casos se manipuld a sus
autoridades, ademas de que en la mayoria de los casos no se llegd a mensurar la totalidad de sus territorios de veranada

y/o invernada. Para mayor informacién, ver Falaschi et al., 2005.

12. La Ley nacional N° 23.302/85 de Politica Indigena y Apoyo a las Comunidades Aborigenes es la primera normativa
nacional para organizar y sistematizar la relacion entre el Estado y los pueblos indigenas luego del genocidio. Todas las

iniciativas de legislar organicamente que le antecedieron a lo largo del siglo fueron abortadas.

13. Apenas iniciada la vida republicana es relativamente comun hallar registros del uso del término “comunidad” en
referencia a la organizacion territorial de los pueblos de algunas provincias del norte (Jujuy, Tucuman, Cérdoba). En
cambio, para los pueblos que hasta la década de 1880 permanecian soberanos, en el sur y el nordeste del territorio
pretendido por el Estado nacional, se utilizo hasta fines del siglo XIX y a veces a principios del XX el término “tribus”, ain
después de realizadas las campafias “al desierto”. Esta ambigliedad terminoldgica y conceptual se prolongé hasta que
el desarrollismo, que hegemonizé la politica regional por décadas, recurrié a los estudios socioloégicos de comunidades
para hallar una forma “definitiva” de abordar las sociedades americanas y canonizar a la “comunidad” como término que
vino a reemplazar a otros como nacién, linaje, familia, etc. Reflejado en numerosas agencias de “Desarrollo de Comu-
nidades” de distinto nivel, en el caso argentino esta decisién atravesé en adelante y hasta hoy, todo el esquema de la
politica indigenista nacional, y homogeneizo, para bien o para mal, el concepto sociolégico aplicado a todos los pueblos
indigenas del pais. La adopcion del término “comunidad”implicé la consolidacién de un concepto de grupo que connota
determinadas concepciones de ciudadania, cosmovisiones y expectativas de proyeccion futura. Por lo tanto, conllevo
malos entendidos culturales e imposiciones hegemonicas, aunque también significo una apertura no desdefable para el
reconocimiento de nuevas estructuras sociales que no podian ser contenidas por los antiguos conceptos, especialmente

las derivadas de procesos de etnogénesis y de nuevos contextos de urbanizacion y proletarizacion (Lenton, 2014a).

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres ¢ N4 /14
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301



APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

Movilizacién wichi en protesta por el ataque a Zenén Gonzalez, Nueva Pompeya, Chaco.
Publicada por Colectivo La Tinta, Cérdoba, 8 de mayo de 2017.

En este proceso sigue pendiente el reconocimiento de la Propiedad Comunitaria como for-
ma legitima de titulacion de los territorios, un aspecto inseparable del reconocimiento de
las comunidades, pero que enfrenta graves resistencias en su aplicacion concreta. A partir
de abril de este afio, la Comision Especial de los Pueblos Indigenas del Senado retomd la
iniciativa y llamé a distintos sectores y organizaciones, indigenas y no indigenas, a debatir
y consensuar un proyecto de Ley de Propiedad Comunitaria Indigena.

Mientras escribiamos este articulo se produjeron dos hechos que inciden negativamente
en la normativa respecto de las comunidades en tanto enclaves territoriales de los pueblos
indigenas y que no deben pasarse por alto.

En primer lugar, el 25 de agosto, el Senado dio media sancién a la reforma del Cédigo
Procesal Penal. En la misma no se consider6 la posibilidad de que las comunidades sean
querellantes como victimas en conflictos que las afecten, tal como estaba incorporado des-
de 2014. Si la Cdmara de Diputados sancionara este proyecto, esto implicaria que ante
cualquier atropello a las comunidades, s6lo individuos particulares podrian demandar, per-
diendo la posibilidad de acogerse a los avances especificos logrados en materia de Derecho
indigena.

En segundo lugar, a principios de septiembre la Corte Suprema de Justicia fallé a favor del
gobierno neuquino en un antiguo pleito que el mismo mantenia con el INAI, debido a la ins-
cripcion en el RENACI, en 2002, de seis comunidades mapuches establecidas en la meseta,
que arrastraban largos afos de conflicto con la provincia y con las empresas mineras y pe-
troleras de la region. La provincia argumentaba una violacion de su autonomia dado que el
INAI habia ignorado la negativa del gobierno provincial a reconocerlas. El fallo de la Corte
llega afios después del acuerdo firmado en 2013 entre la Provincia y el INAI, que establecio
que el RENACI sélo inscribiria en adelante a comunidades que la provincia reconociera
previamente en un registro especial —que hasta el dia de hoy no fue creado—, despejando
en ese acto el camino para la realizacion del relevamiento territorial previsto por la Ley na-

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres ¢ N4 /15
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301



APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

cional N° 26.160. No obstante lo que podria parecer una accién extemporanea de la Corte
Suprema, y aun cuando la situacion legal concreta de estas comunidades se resolviera por
otras vias, lo que el fallo demuestra y refuerza es la disposicién de todas las esferas y po-
deres del gobierno actual a decidir en contra de los derechos y reconocimientos adquiridos
por los pueblos originarios a lo largo del dltimo siglo. La reduccién de la politica indigena a
un asunto provincial no sélo es estratégicamente negativa para las comunidades que deben
lidiar con grupos de presion locales, sino que desconoce normativas internacionales y a la
propia Constitucion Nacional que atribuye al Congreso (Nacional) el reconocimiento de la
preexistencia de los pueblos indigenas, de “la personeria juridica de sus comunidades, y la
posesion y propiedad comunitarias de las tierras que tradicionalmente ocupan”. El manda-
to de “concurrencia” entre las iniciativas nacionales y provinciales no puede interpretarse
como una limitacién en el derecho de los pueblos originarios a ser reconocidos y a obtener
respuesta del Estado nacional a sus demandas.

Represion de la protesta en Neuquén contra el pacto YPF-Chevron, 29 de agosto de 2013.
Crédito: Alejandra Bartoliche.

PALABRAS FINALES

En el contexto de un gobierno que apoya explicitamente un modelo politico neoliberal con
un fuerte avance empresarial sobre los recursos nacionales, los intereses sobre los territo-
rios indigenas son de indole variada, pero tienen en comun ser el objetivo de apropiacion
por parte de grandes capitales: la explotacion de reservas petroleras, acuiferas o minerales,
las plantaciones extensivas sobre desmonte de bosque autéctono, o los negocios inmobi-
liarios y/o turisticos. El Estado, por su parte, plantea avances propios sobre los territorios

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres « N4 /16
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301



APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

indigenas, patrimonializando y manejando sitios arqueoldgicos o definiendo reservas na-
turales bajo la tutela de Parques Nacionales. En este sentido, se comprende el avance de la
estrategia represiva y estigmatizadora llevada a cabo a través del aparato punitivo judicial,
las fuerzas dependientes del Ministerio de Seguridad y los medios de comunicacion afines,
en conjunto con la reduccién de los derechos ya adquiridos por las poblaciones indigenas
que, como los del resto de las clases populares, parecen haber perdido rdpidamente el terre-
no parcialmente ganado en periodos anteriores.

Cuando se trata de pueblos indigenas, el destrato y la estigmatizacion aplicados en general a
los sectores populares se potencia y se sustenta sobre una serie de construcciones ideoldgicas
directamente relacionadas con el proyecto genocida que acompaiié a la consolidacion del
Estado nacional. Asi, por ejemplo, parte del éxito de la construccién gubernamental de la
RAM como organizacién terrorista se basa en la perdurabilidad de las representaciones con
las que se construyo a los indigenas en general y a los mapuches en particular, como barbaros
extranjeros e incivilizados. Esa imagen estigmatizada, producto de un paradigma evolucionis-
ta, civilizatorio y racista combinado con la retdrica nacionalista ha permitido “naturalizar” y
justificar la violencia hacia estos pueblos, anteriormente desplegada por las fuerzas militares
en la frontera y actualmente materializada en violentas represiones (Trentini, 2018) que cons-
tituyen practicamente la Unica politica indigenista de los dltimos tiempos.

Es por esto que consideramos relevante problematizar insistentemente los discursos pseu-
docientificos y practicas estigmatizantes que, replicadas una y otra vez en los medios masi-
vos de comunicacién y en las redes sociales, procuran legitimar ante la opinion publica las
acciones de violencia cometidas por las fuerzas represivas y judiciales del Estado contra los
pueblos indigenas y sus referentes.

BIBLIOGRAFiA

BRIONES, Claudia. 1998. La alteridad del Cuarto Mundo. Una deconstruccion antropologica de

la diferencia. Buenos Aires, Ediciones del Sol.

BRIONES, Claudia. 2005. “Formaciones de alteridad: contextos globales, procesos nacionales y
provinciales”. En: Claudia Briones (comp.): Cartografias argentinas. Politicas indigenistas y

formaciones provinciales de alteridad. Buenos Aires, Antropofagia. pp. 11 a 43.

CARRASCO, Morita. 2000. Los derechos de los pueblos indigenas en Argentina. Buenos Aires,
IWGIA y Vinciguerra.

CARRASCO, Morita y BRIONES, Claudia. 1996. La tierra que nos quitaron. Buenos Aires,
Documento IWGIA N°18.

DELRIO, Walter; ESCOLAR, Diego; LENTON, Diana y MALVESTITTI, Marisa (comps.).
2018. En el pais de nomeacuerdo. Archivos y memorias del genocidio del Estado argentino

sobre los pueblos originarios, 1870-1950. Viedma, Ed. Universidad Nacional de Rio Negro.

ESCOLAR, Diego. 2007. Los dones étnicos de la Nacion. Identidades huarpe y modos de

produccion de soberania en Argentina. Buenos Aires, Ed. Prometeo.

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres « N4 /17
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301



APUNTES ANTROPOLOGICOS SOBRE PUEBLOS INDIGENAS Y VIOLENCIAS EN LA ARGENTINA CONTEMPORANEA
Diana Lenton et al. [4-18]

FALASCHI, Carlos; SANCHEZ, Fernando y SZULC, Andrea. 2005. “Politicas indigenistas en
Neuquén: pasado y presente”. En: Claudia Briones (comp.): Cartografias argentinas. Politicas

indigenistas y formaciones provinciales de alteridad. Buenos Aires, Antropofagia. pp. 149 a 184.

LAZZARI, Axel. 2004. “Antropologia en el Estado: el Instituto Etnico Nacional (1946-1955)”. En:
Federico Neiburg y Mariano Plotkin (comps.): Intelectuales y Expertos. La constitucion del

conocimiento social en la Argentina. Buenos Aires, Paidés. pp. 203 a 229.

LAZZARI, Axel y LENTON, Diana. 2000 “Etnologia y Nacién: facetas del concepto de
Araucanizacion”. Avd - Revista de Antropologia, Vol. 1, No. 1. pp. 125 a 140.

LENTON, Diana. 2014a. “El paradigma de comunidad”. Deodoro, Gaceta de critica y cultura.
Afo 4,N°45.pp.7 a8.

LENTON, Diana. 2014b. “Nuevas y viejas discusiones en torno a la aplicabilidad del concepto
de genocidio en la historia de las relaciones entre el genocidio y los pueblos originarios”. En:
José L. Lanata (ed.): Prdcticas genocidas y violencia estatal en perspectiva transdisciplinar.
Bariloche, Publicaciones del Instituto de Investigaciones en Diversidad Cultural y Procesos de
Cambio, CONICET / UNRN. pp. 31 a 51.

RODRIGUEZ, Mariela E. 2010. De la “extincion” a la autoafirmacion: procesos de visibilizacion
de la Comunidad Tehuelche Camusu Aike (provincia de Santa Cruz, Argentina). Tesis de
doctorado. Universidad de Georgetown.

RODRIGUEZ, Mariela E. 2013 “Cuando los muertos se vuelven objetos y las memorias bienes
intangibles: Tensiones entre leyes patrimoniales y derechos de los pueblos indigenas”. En:
Carolina Crespo (comp.): Tramas de la diversidad. Patrimonio y Pueblos Originarios. Buenos

Aires, Antropofagia, pp. 67 a 100.

RODRIGUEZ, Mariela E. 2016. “Invisible Indians”, “Degenerate Descendants™: Idiosyncrasies of
Mestizaje in Southern Patagonia. En: Paulina Alberto y Eduardo Elena (Eds.): Shades of the Nation:
Rethinking Race in Modern Argentina. Cambridge, Cambridge University Press. pp. 126 a 154.

RODRIGUEZ, Mariela E. (comp.). 2017. “Reemergencia indigena en los paises del Plata: Los

casos de Uruguay y de Argentina”. Conversaciones del Cono Sur, Vol.3,No. 1.pp. 1 a8.

SZULC, Andrea. 2004. “’Mapuche se es también en la waria (ciudad)’. Disputas en torno a lo rural,

lo urbano y lo indigena en la Argentina”. Politica y Sociedad, Vol. 41, No. 3. pp. 167 a 180.

SZULC, Andrea. 2018. “Entre la tutela y la represién. Nociones sobre la infancia y la identidad
mapuche ante la participacion politica infantil en Neuquén, Argentina”. En: Claudia Fonseca,
Chantal Medaets y Fernanda Ribeiro (comps.): Pesquisas sobre Familia e Infancia no Mundo

Contempordneo. Porto Alegre, Editora Sulina.

TOLOSA, Sandra. 2014. “El didlogo incesante. Comunidad india de Quilmes, construccién
politica y poder del estado.” Revista Colombiana de Antropologia,Vol. 50, N° 1. pp. 55 a 81.

TRENTINI, Florencia. 2018. “De la barbarie al terrorismo. La construccién del mapuche como
un enemigo”. Batalla de Ideas N° 5. Disponible en: http://batalladeideas.org/articulos/de-
la-barbarie-al-terrorismo-la-construccion-historica-del-mapuche-como-un-enemigo/ (17 de
octubre de 2018)

http://revistas.filo.uba.ar QueHaceres ¢ N4 /18
Revista del Departamento de Ciencias Antropoldgicas, Filo:UBA ISSN 2408-4301





