
54

54-59 Ruinas.indd   54 01/02/2017   6:31:48 p. m.



55

¿Será cierto que “todo tiempo pasado fue mejor”? Y si no, ¿de dónde viene  
esa fascinación contemporánea, casi enfermiza, por restaurar y visitar  
ruinas? Un antropólogo examina, sobre la marcha, el peregrinaje  
que miles de personas como él realizan a diario por el camino de los incas,  
cuyo punto culminante casi siempre es lograr una foto ideal.

Por Cristóbal Gnecco

a unos cuantos pasos de la frontera con Bolivia, pregunté 
a las personas por el camino de los incas. Nadie lo cono-
cía. Pregunté por el Qhapaq Ñan, su nombre en quechua. 
Menos. Fui a la estación de policía. No tenían idea. Fui 
a la municipalidad, donde un hombre bajito y cetrino, 
responsable de la imagen institucional, me dijo que había 
oído del asunto pero que no sabía nada preciso. Enton-
ces recordó que otro funcionario de la oficina podría 
saber mejor. Lo llamó. Sabía mejor. En 2014, la Unesco 
había declarado una serie de caminos construidos por los 
incas, y que se extendían por Colombia, Ecuador, Perú, 
Bolivia, Argentina y Chile, como Patrimonio Mundial de 
la Humanidad. Yo estaba haciendo una investigación al 
respecto, financiada por la Fundación de Investigaciones 
Arqueológicas del Banco de la República. 

El camino de los incas, el portentoso monumento 
reconocido por la Unesco al que el funcionario munici-
pal me llevó, queda a unas pocas cuadras de donde nos 
encontrábamos. Es en realidad la modesta vía que une 
a Pomata con Sisipampa, al otro lado del cerro, quizás 
desde tiempos tan antiguos que ya no se recuerdan. Es el 

pasaje que usan los lugareños para ir de un lugar a otro. El 
camino, simplemente. Nada de incas ni de Qhapaq Ñan. 

“Ruinenlust” es una palabra alemana que captura 
plenamente la obsesión moderna por las ruinas. En “Ruin 
Lust”, una exposición reciente de la galería Tate Britain 
que jugaba con el vocablo alemán, se describía cómo 
en la ruina la experiencia melancólica de la pérdida se 
transforma en satisfacción (la existencia de una curiosa 
psicopatología que nos lleva voluntariamente a lo que 
más tememos: decadencia, caída, desaparición e incluso 
muerte). Las ruinas son el contacto del cuerpo con la his-
toria y están situadas en un umbral ontológico: no son el 
pasado pero lo representan; no son el presente pero están 
en él. Como dijo Andreas Huyssen en un lúcido ensayo 
sobre su sentido en la modernidad, el presente vivo solo 
existe en ellas “como ausencia. Es el presente imaginado 
de un pasado que ahora solo puede ser atrapado en su 
caída”. 

El valor de la ruina es su liminaridad. Es de una ma-
terialidad indudable pero su importancia está en lo que 
evoca, en lo que dice haber sido. Ahora, lo único real-
mente tangible en el camino de los incas, si a eso vamos, 
es el camino y la gente que camina por él y que nunca 

...y la ruina del Qhapaq Ñan

OBSESIÓN 
POR LAS RUINAS 

54-59 Ruinas.indd   55 01/02/2017   6:31:48 p. m.



56

ha dejado de hacerlo. Bueno, quizás hasta ahora, cuan-
do los caminantes vernáculos serán reemplazados por 
mochileros con sandalias que vienen hasta aquí a caminar 
después de un viaje en avión.

El turista que va a Machu Picchu llega a Aguas Ca-
lientes en un tren deliberadamente decimonónico, cuyo 
pasaje ha comprado por internet, y sube a las ruinas cen-
tenarias en un bus a gasolina. Distintas épocas habitan 
ese momento que el viajero ensambla, sin problema, en 
su experiencia de lo auténticamente antiguo y lo inme-
diato. La posmodernidad juega con las temporalidades, 
las baraja, las organiza, las ofrece para el consumo.

Pero el camino, como cualquier ruina, es decidida-
mente contemporáneo. Es la patrimonialización la que 
hace la ruina, no esta la que llama a la patrimonialización. 
El camino solo era eso cuando fue presa de la declaración 
de la Unesco. El pasado que pesa y apabulla es el origen 
de ese valor patrimonial, pero es apenas evocación: hay 
una distancia tranquilizadora entre lo que el camino fue 
(cuando no era caída, digamos) y lo que es actualmente. 
Su valor simbólico y político está a distancia, congelado, 
exhibido ahora para los turistas como nostalgia, como 
negación de los efectos ruinosos del tiempo.

 
La obsesión patrimonial por este camino como ruina 

revela la nostalgia por una época anterior (en este caso la 
de los incas, con su poderosa resonancia como lo autén-
tico andino) que aún no ha perdido su potencial utópico, 
aunque ya no exista o haya disminuido, sometido a la for-
ma de mercancía: mundos truncados, mundos que pudie-
ron ser y no fueron, alternativas bucólicas (o bucolizadas) 
ante las depredaciones de nuestra época. La idealización 
de esa Arcadia perdida, situada menos en las montañas 
andinas que en la niebla del sueño romántico, contrasta 
positivamente con la aporía de nuestra civilización. 

Esa nostalgia tiene un potencial político indudable, 
aunque ninguna agenda contemporánea lo reivindique 
completamente. Pero la nostalgia que describió Fredric 
Jameson como componente básico de la posmodernidad 
es incompatible con “una historicidad genuina”. En cam-
bio, se limita a usar el pasado como elemento histriónico 
de una coreografía temporal restringida a la experiencia 
del aquí y el ahora. Esta es la nostalgia que domina en la 
experiencia del camino como patrimonio, y no pone el 
pasado, como diría Jameson, “más allá de todo rescate 

estético” sino, justamente, dentro de los límites exclu-
sivos de ese rescate estético. La nostalgia vende bien y 
dentro de la relación colonial vuelve marca lo que antes 
era utopía. Aunque la nostalgia no sería suficiente sin el 
aval de la autenticidad. 

Fui a Gualmatán, arriba de Pasto. Buscaba el cami-
no pero solo encontré una carretera veredal. No puedo 
negar mi decepción. Al seguir el camino quería encon-
trarme con lo “auténtico”, que ya no existe y solo está en 
la imaginación. Pero es eso lo que persiguen los turistas, 
yo entre ellos –a pesar de que mi intención no sea tomar 
fotos para llevar a casa sino notas para escribir este 
artículo–. Como dijo Huyssen, la ruina es un producto 
de la modernidad, no un fenómeno que sale del pasado 
profundo. Allí reside su paradoja: su autenticidad es un 
difícil equilibrio entre lo que resta y lo que se desea. El 
sentido de historia viva es fundamental en la patrimonia-
lización del camino porque se presenta como parte de un 
mundo que sigue vivo, no como un resto muerto de un 
mundo desaparecido, a pesar de que el mundo del que 
hizo parte ya no exista de la misma forma. Para ello se 
echa mano de todos los elementos que puedan comu-
nicar la experiencia de lo auténtico: paisajes, comidas, 
fiestas, ancestralidad, indigenidad, territorio, unión con 
la tierra. Al fin y al cabo, se trata del perfeccionamiento 
de la experiencia individual, del contacto con un mundo 
“real” y con el carácter auténtico y exótico de las vidas 
relatadas. Sin embargo, la idea de historia viva soslaya la 
brecha entre el trabajo actual que hace el camino como 
bien patrimonial y su “realidad” ancestral. Esta brecha es 
ignorada deliberadamente por los agentes patrimoniales 
y por los turistas –o por lo menos eso se espera de su 
relación con la aparatosa escenografía que se les ofrece–, 
pues para ellos la historia viva no es un fenómeno con-
temporáneo sino una parte genuina del pasado. Ese es el 
milagro (y la trampa) de la ruina.

La autenticidad de la ruina es análoga a lo que Walter 
Benjamin llamó “aura”: su originalidad y singularidad, 
su aquí y ahora. El aura es “la manifestación irrepetible 
de una lejanía (por cercana que pueda estar)”. Pero la 
industria patrimonial hace un esfuerzo titánico para 
que esa manifestación resulte urgentemente repetible y 
creíblemente cercana. Eso explica la necesidad del turista 
de estar allí, porque un turista real es el que viaja, el que 
toca, el que siente, el que persigue una repetición que 

Desde la Colonia los incas fueron comparados con los romanos, paganos productores de 

maravillas. Los romanos, desaparecidos y con su mundo en escombros, fueron un buen lugar 

retórico para acomodar a los incas, quienes también habrían de desaparecer ante el avance 

de la cristiandad y cuyo mundo también estaría definido, fundamentalmente, por la ruina

54-59 Ruinas.indd   56 01/02/2017   6:31:48 p. m.



57

imagina y desea posible y que, sin embargo, en el fondo 
de su conciencia sabe inalcanzable. 

El acceso al aura de las ruinas en realidad no pasa por 
su reproducción sino por lo que la industria patrimonial 
llama “puesta en valor”, una puesta en escena en todo 
sentido que apela a sustentarse en la autenticidad. Las 
ruinas deben representar una edad (o una era, en un sen-
tido más amplio y emblemático), pero se exige su esteti-
zación: las arrugas de la ruina no se pueden ver aunque, 
maravillosa paradoja, sean el origen de su valor. La puesta 
en valor busca embellecer las huellas del pasado, facilitar 
el acceso a estas y ponerlas a circular en el mercado como 
lugares icónicos para la relación de los sujetos (usual-
mente turistas) con un tiempo desaparecido y exotizado. 
Pero el tiempo no produce ruinas sino escombros, y la 
imagen de los incas, me temo, es apenas un escombro en 
las imaginerías de estos países andinos. Ahí está el movi-
miento: la puesta en valor de la industria patrimonial se 
encarga de que los escombros se conviertan en ruinas. 

Eso lo saben de sobra los agentes patrimoniales, 
aunque también saben que la definición de la autentici-
dad, a pesar de que parte de la premisa de tener que ser 
vigilada, es tan elusiva como el sueño de los ángeles. El 
Documento de Nara sobre Autenticidad, redactado por 
el Comité de Patrimonio Mundial de la Unesco en 1994, 
una de las hojas de ruta fundamentales para los agentes 
patrimoniales, establece la necesidad de “cumplir con la 
prueba de autenticidad en diseño, material, manufactura 
y medio ambiente, y en el caso de paisajes culturales, con 
su carácter y componentes distintivos... la reconstruc-
ción es aceptable solamente si se realiza con base en una 
documentación completa y detallada sobre el original 
y en ningún caso sobre conjeturas”. Pero hay más. El 
“experto” en patrimonio Hernán Crespo afirma que 
“garantizar la autenticidad en el traspaso de los bienes 
culturales a las nuevas generaciones es una obligación 
moral del Estado, custodio del patrimonio, de las insti-
tuciones especializadas y de las personas involucradas en 
la tarea... Considero pues de trascendental importancia 
que los Estados constituyan comisiones encargadas de 
vigilar la autenticidad de sus bienes culturales”. Auten-
ticidad que tiene que ser vigilada, ¡aunque no se sepa 
bien de qué se trata ni dónde se encuentra! Porque, si “la 
reconstrucción es aceptable solamente si se realiza con 
base en una documentación completa y detallada sobre 
el original y en ningún caso sobre conjeturas”, ¿dónde 
está el original? Después de todo, este ha sufrido el paso 
del tiempo y las transformaciones de los imaginarios, 
de manera que su supervivencia como “original” solo es 
comprensible como algo necesariamente mediado por la 
modernidad. La originalidad es también una invención 
moderna. La imposibilidad de ese encuentro entre el 

pasado auténtico y el presente (salvo en la imaginación), 
y que hubiera encantado a Borges, parece no preocu-
par a los patrimonialistas. Ya lo habían dicho en 1964, 
en uno de sus documentos fundacionales, la Carta de 
Venecia: “Cargadas de un mensaje espiritual del pasado, 
las obras monumentales de los pueblos continúan siendo 
en la vida presente el testimonio vivo de sus tradiciones 
seculares. La humanidad, que cada día toma concien-
cia de la unidad de los valores humanos, los considera 
como un patrimonio común, y de cara a las generaciones 
futuras, se reconoce solidariamente responsable de su 
salvaguarda. Debe transmitirlos en toda la riqueza de su 
autenticidad”. Sin embargo, a pesar de esta declaración 
tan veneciana, la unión de espiritualidad, pasado y auten-
ticidad es tan aleatoria como el encuentro imaginado por 
André Breton de una máquina de coser y un paraguas en 
un quirófano.

Así, las ruinas se quieren auténticas –oponiendo 
(y también lo dijo Huyssen) el concepto abstracto de 
autenticidad al carácter concreto de las ruinas–. De la 
concurrencia de esa oposición en la escena patrimonial 
sale algo nuevo que encarna la experiencia de los turistas: 
ni ruina ni autenticidad sino liberación, éxtasis, nostal-
gia, un no sé qué (verdad, paz, epifanía) que reconcilie la 
civilización con los mundos que esta destruyó; una expe-
riencia que hace de lo otro, en este caso un camino que es 
muchos caminos, el lugar privilegiado para el redescubri-
miento. Así me lo dijo en Cusco un turista, ejecutivo de 
una empresa multinacional, que recorrió el camino desde 
Ollantaytambo a Machu Picchu y se sintió liberado por 
una experiencia que catalogó como mística.

En una paradoja que solo puede ser posmoderna, las 
ruinas de sociedades indígenas, previamente asaltadas 
y transformadas por las historias nacionales, ahora se 
valoran como parte de discursos de continuidad y hasta 
sacralidad, alternativos a la deshistorización brutal del 
pasado. 

Lo auténtico/exótico de este camino que sigo, dicen, 
es lo incaico, que se provee a granel y se alimenta del 
paisaje y de la gente que le dan sentido y aumentan su 
disfrute. Por eso la relación con la ruina es también la re-
lación con los seres vivos que la habitan. Cusco, esa gran 
ruina, necesita incas de celofán paseándose por las calles, 
semidesnudos y cubiertos de escarcha dorada, listos para 
la foto –como las mujeres con atavíos tradicionales y lla-
mitas con pompones–. Lo auténtico y lo exótico medran 
en lo primitivo, cuyo recuerdo y pervivencia esceno-
gráfica (¡y etnográfica!) son traducidos por el lenguaje 
patrimonial. El Qhapaq Ñan es un recuerdo travestido. 
El camino es algo familiar y su familiaridad reside en la 
grandiosidad de la obra, ícono de un pueblo civilizado 

54-59 Ruinas.indd   57 01/02/2017   6:31:48 p. m.



58

(aunque desaparecido). Muy distinto, piensan los turistas, 
de esos pobres indios actuales que nos deleitan con su ro-
mántica pobreza y sus adorables costumbres primitivas, 
añadiendo autenticidad al camino. Sobre todo si van por 
él arreando llamas y llevando costales de chuño. 

También hay mercado para los extremos: a Machu 
Picchu se puede llegar en la comodidad de un bus con 
aire acondicionado o con la incomodidad, auténtica, 
de una caminata de cuatro días en la que se duerme en 
carpa y se depone en cualquier rincón del monte. Podría 
haber baños (y duchas) pero serían una amenaza para la 
experiencia. Aquí lo auténtico es sudoroso –y un tanto 
maloliente–. Luego de ese encuentro con lo otro se vuel-
ve a casa, donde la distancia aparentemente abolida se re-
constituye, pacientemente, a través de gestos cotidianos. 

Pese a todo, el camino como ruina calla justo aquello 
que lo volvió tal: los horrores de la conquista (de la época 
colonial y de ahora). Desde la Colonia los incas fueron 
comparados con los romanos, paganos productores de 
maravillas. Los romanos, desaparecidos y con su mundo 
en escombros, fueron un buen lugar retórico para acomo-
dar a los incas, quienes también habrían de desaparecer 
ante el avance de la cristiandad y cuyo mundo también 
estaría definido, fundamentalmente, por la ruina. La 
destrucción del camino y su actual salvación patrimonial, 
por lo menos de lo poco que queda, son actos obvios en 
el devenir de la historia moderna. Entre el camino des-
truido y el camino salvado media la ruina: el ícono palpa-
ble, el símbolo sin ambigüedad, de lo que hace la historia 
a los pueblos sin historia. Porque el poder de la patrimo-
nialización es su capacidad de neutralizar (cuando no 
de eliminar) los significados históricos “reales” del bien, 
para luego colocarlo en un espacio aséptico e inofensivo 
al que concurren los turistas de manera tan desprevenida 
e inocente como a una fiesta de domingo. 

Esta doble operación –neutralizar cierto sentido de lo 
político y entregar al mercado cultural– ha resultado exi-
tosísima a nivel mundial. Este vaciamiento de la histori-
cidad, este poner el pasado más allá de cualquier empresa 
política alternativa, hace que la industria patrimonial sea 
una aliada estupenda de las políticas de gobierno en la 
era del neoliberalismo multicultural y una punta de lanza 
fundamental en la cruzada ontológica posmoderna. 

Estoy tratando de recorrer el camino. Empiezo en 
Achupallas y subo hacia Culebrillas. Subo, bajo, sudo. 
Riscos, despeñaderos, partes que se pueden caminar sin 
dificultad, otras más difíciles. Aparece una laguna impo-
nente. Culebrillas. Comienza a caer granizo. De pronto 
una música que nunca había oído: el hielo estrellándose 
contra el agua. Un poco más allá un aposento medio caí-
do. Paredones. Dicen que era un tambo del viejo camino 

incaico. Quizás. O no. Poco importa. La gente que atra-
vesaba el camino hacía noche allí. También había comida, 
dizque provista por el inca. Vaya uno a saber. De aquí el 
camino baja a Ingapirca, por el lado que lleva a Cusco, el 
ombligo del mundo. Pero no voy a seguirlo hasta allá. No 
podría. El viejo camino está cortado, una y mil veces, por 
otros caminos, carreteras, cultivos, pueblos, ciudades. 
El viejo camino, lo que dicen que era el viejo camino, 
es ahora una colcha de retazos unida por un propósito 
nuevo.

Es fácil jugar con las palabras que aparecen en el títu-
lo de este escrito: la ruina del Qhapaq Ñan ha sido pasto 
de la acción patrimonial que, al mismo tiempo, es la 
ruina del Qhapaq Ñan –como efecto metonímico, claro, 
porque la ruina es la de la gente local que padece los efec-
tos de la acción patrimonial–. Pero todo este asunto dista 
de ser un juego. O mejor, hay mucho en juego como para 
que sea un juego: la patrimonalización del camino es, más 
que cualquier otra cosa, un acto violento. La política de 
nombrar, a la que acude, está imbricada en las políticas 
de acumulación. El acto de nombrar lugares como patri-
monio queda atrapado en la reproducción de procesos 
más amplios de fetichización que pretenden borrar las 
relaciones posmodernas de desposesión. 

El camino ahora es de alguien, no importa que ese 
alguien sea tan abstracto como la nación o la humanidad. 
Es de alguien, sobre todo, porque ahora es un “sistema 
vial” con un propósito y un destino: el patrimonio. Antes 
de elegir el nombre, fue necesario un proceso de “consul-
ta” con la comunidad. Nombrar este camino con palabras 
en quechua no atenúa la desposesión, la subraya. Despo-
sesión que, para David Harvey, involucra el giro mercan-
tilista, la privatización de la tierra, la expulsión forzada 
de poblaciones campesinas y la conversión de derechos 
de propiedad común y colectiva en derechos exclusivos 
de propiedad estatal y privada. 

El Estado juega un papel crucial en el respaldo y la 
promoción de estos procesos. Sin embargo, aunque el 
acto patrimonial es ampliamente promovido y patro-
cinado (sobre todo por los Estados y las instituciones 
paraestatales), ha venido siendo impugnado. El cacique 
mapuche Lorenzo Pincén dijo sobre el acto patrimonial: 

En realidad, los pueblos indígenas no ven en absoluto su 
patrimonio como una propiedad –es decir, bienes que tienen un 
propietario y que se utilizan para obtener beneficios económicos– 
sino en términos de responsabilidad individual y colectiva. El 
poseer una canción, un relato o unos conocimientos médicos trae 
consigo ciertas responsabilidades de respetar a los seres huma-
nos, los animales, las plantas y los lugares con que el relato, la 
canción o el medicamento están vinculados, y supone mantener 
una relación recíproca con ellos. Para los pueblos indígenas, el 
patrimonio es más un conjunto de relaciones que un conjunto de 

54-59 Ruinas.indd   58 01/02/2017   6:31:48 p. m.



59

derechos económicos. El “objeto” carece totalmente de significado 
sin una relación, ya sea un objeto físico, por ejemplo un lugar 
sagrado o un instrumento ceremonial, o intangible como una 
canción o un relato. Para venderlo es indispensable poner fin a la 
relación. 

Ese es el asunto, el elemento básico en la conversión 
del camino en bien patrimonial: para venderlo como 
Patrimonio de la Humanidad primero hay que poner fin 
a las relaciones de las que participaba. Para venderlo en 
el mercado turístico y como elemento importante de la 
soberanía ontológica posmoderna hay que callar las otras 
voces que lo nombran. Una de las maneras más expeditas 
para callarlas es hacer del camino un objeto-signo que se 
consume en el mercado cultural; es exponerlo, pues, en la 
teatralidad patrimonial.

Hoy en día es difícil separar a los incas de su perfor-
mance, incluso en los campos académicos. Al parecer 
todo se inició con los indigenistas de la década de 1930, 
que representaron a los incas, en Cusco y en los sitios 
arqueológicos cercanos, con una panoplia de atuendos 
y música. Ese performance, basado en lo auténtico y 
tradicional como fue definido y escenificado por la élite 
artística de la época, fue después congelado en imá-
genes de difusión masiva, como las postales y afiches 
de promoción turística que usan las fotos hechas por 
Martín Chambi a mediados del siglo xx. Lo tradicional 
andino e incaico quedó establecido por un canon en el 
que aparecen, en conjunto o no, las ruinas, las montañas, 
los indios y las llamas, los emblemas de lo otro auténtico 
y exótico. Ese canon ha sido potenciado y promovido 
por el Estado y la academia. La celebración del Inti 
Raymi, por ejemplo, que hoy atrae a miles de participan-
tes y turistas a Saqsaywaman y Cusco, fue establecida (y 
cuidadosamente puesta en escena) en 1944 con fines ino-
cultablemente turísticos por académicos y activistas cul-
turales locales –que no se identificaron como indígenas 
pero sí, por los milagros de las licencias históricas, como 
descendientes de los incas–. Lo que está exhibido en 
el performance de lo incaico es una referencia cultural 
(usualmente invocada como identidad) que ahora existe, 
sobre todo, para el performance. Esta circularidad, 
erigida y actuada para el mercado turístico, es también 
evidente en el camino. El performance fija a los incas, los 
representa de una manera tan rutinaria y estandarizada 
que los vuelve naturales, les atribuye una identidad –y lo 

propio hace con sus destinatarios–. Esta naturalización 
está en el origen de la patrimonialización del camino. El 
camino es parte del performance de lo incaico, lo viejo 
civilizado, y esto se logra a través de su promoción como 
lugar espléndido (calzadas empedradas que van por 
bellos paisajes andinos, con nevados al fondo y llamas en 
primer plano). 

¿Cuál es esa identidad cultural que los promotores 
del camino como bien patrimonial dicen que este dará 
a la gente? ¿Acaso ser los herederos de una sociedad 
extraordinaria, ya desaparecida? Si es así, ¿para qué 
sirve esa identidad? ¿Cómo alivia la inferiorización y la 
pobreza? Porque las zonas por donde pasan los tramos 
patrimonializados del camino son de una belleza sor-
prendente, cierto, pero también de una pobreza desola-
dora. La belleza y la pobreza dándose la mano en virtud 
del acto patrimonial, callada su dolorosa convivencia y 
puesta al servicio del camino como mercancía y objeto 
de gobierno.

El tránsito de los incas de valor utópico a valor de 
cambio, de utopía a mercancía, habría aterrado al gran 
Pachacútec, el transformador de las instituciones im-
periales, cuyo nombre significa “el que sacude la tierra”. 
Pero Pachacútec ya no sacude nada; ya es solo memoria 
alterada, aunque a la salida de la terminal de transpor-
tes de Cusco haya una gigantesca estatua suya, y una de 
menor tamaño, enigmáticamente dorada, en la plaza de 
armas. Pachacútec, pues, tampoco tiene ya valor utópico. 
Ni José Gabriel Condorcanqui, el temido Túpac Amaru 
ii, también con plaza y estatua. Ni el camino ni lo que 
significó, ahora convertidos en ruinas. La historia que 
va de la sublevación de Manco Inca y Túpac Amaru al 
Taki Unquy, de José Gabriel Condorcanqui a Juan Santos 
Atahualpa, es la historia de la lucha por la restitución del 
mundo como era hasta que inició el pachacuti desencade-
nado por los españoles. El cronista Martín de Murúa tra-
dujo “pachacuti” como “volver la tierra” (en el sentido de 
transformarla) y “quitar y desheredar lo suyo”, la inver-
sión del orden. La patrimonialización del camino, con su 
violenta acumulación por desposesión, es un continuar 
del pachacuti por otros medios. 

 cristóbal gnecco (popayán, 1960). Es profesor del 
Departamento de Antropología de la Universidad del 
Cauca.

Hoy en día es difícil separar a los incas de su performance. Al parecer todo se inició con 

los indigenistas de la década de 1930. Ese performance, basado en lo auténtico y tradicional 

como fue escenificado por la élite artística de la época, fue congelado en imágenes de difu-

sión masiva, como las postales de promoción turística que usan las fotos de Martín Chambi 

54-59 Ruinas.indd   59 01/02/2017   6:31:48 p. m.


