Lalndigenizacion
de las Arqueologias
Nacionales

Cristéba Gnecco
Universidad del Cauca, Colombia

Resumen: Segun unaconcepci 6n extendida, |os discursos metropolitanos sereproducen enla
periferia en una forma mimética a la manera como las précticas globales se reproducen en
précticas lo cales. Por el contrario, este articulo explorara € proceso de conversion de la
arqueol ogia metropolitana en arqueologias nacionales, que € autor [lama “indigenizacion”,
mostrando que en vez de reproduccion suceden complejos procesos de anexacion y
domesticacion. Lareflexion estara gjemplificada por el caso colombiano.

Palabr as claves: Arqueologia, andlisis meta-arqueol 6gico, L atinoamérica, Colom bia

Ab stract: Accordingtoawhidesreadconception, metropol i tandiscoursesarereproducedin

theperipheriainamimetial —simi lar Wai(lasglobal practicesarereproducedinlocal prac
tices. Thispaper exploretheprocessthoughwhichmetropol i tanar chaeol ogyisconverted into

national ar chaeol ogy. Aprocessthatiscalled” indigenizacion” bytheauthor and that shows
how domestication occurs instead of the phenomena of anexation. The reflexion will be
ilustratedinteh colombian context.

K ey words: Archaeol ogy, meta—ar chaeologi cal anal ysis, Latinamer ica, Colombia.

Introduccion

totalizante que el de la modernidad que le precedid, la

globalizacion no se ha traducido en homogeneizacién cultural
no solo porguelo global estraducido, comentado y anexado aprécticas
lo cales quele otorgan alosfendmenos cultural es especificidades bien
diferenciadas, sino porque lacondicion contemporaneadel capi tal ha
encontrado en la heterogeneidad un espacio privilegiado de
reproduccion. Asi, la domesticacion local de lo global ha creado una
suerte de “ globalizacion vernacula” (sensuAppadurai, 1996) méas que
una concesion automatica a las fuerzas de la homogeneizacion
modernista. El resultado esque apesar delaglobalizacion posmoderna
existe una gran heterogeneidad cultural: e ideal moderno de una
cultura global ha descubierto que su proyecto homogenista se
desvertebré en localismos vernaculos. Si los referentes globales de la

Q ungue el programa globalizador posmoderno es ain mas

e
CONVErgericia onero-aoril del 2002, Nam. 27, pp.133-149 133



Cristébal Gnecco

posmodernidad circulan ampliamente en'y através de los espacios|o-
cales, es en estos Ultimos donde ocurre su conversion en précticas
especificas. En ese sentido, en estearticulo quiero explorar laformaen
gue la arqueologia metropolitana es traducida en arqueologias
nacional esatravés de un proceso deindigenizacién; esdecir, pretendo
ex tender el usoy aplicabilidad analiticadel concepto* multivocalidad”
(la existencia simulténea y legitima de distintas voces historicas) al
examen discursivo de nuestra propiatradicion disciplinaria, arguyendo
gue no hay una argueologia sino muchas arqueologias, es decir,
muchas positividades que la disciplinay su discurso han adquirido a
través del tiempo.

Aunguehablar dearqueol ogiacolombiana(oar gentinao mexicana)
puede parecer un delirio chauvinista, sobre todo considerando que los
intel ectual es latinoamericanos de la segunda década del siglo pasado
contribuyeron a caracterizar como “relaciones de dependencia’ alas
existentesentre el Tercer Mundo y € Primero (por lo que habria que
hablar, entonces, de arqueologia imperialista practicada en las
colonias), laverdad es que hay arqueologias diferenciables surgidas a
través de un proceso de indigenizacion del discurso metropolitano de
una manera analoga a como el orden global es traducido en contextos
locales, a través de procesos de anexacion y domesticacion. Esos
procesos de indigenizacion estuvieron y estan mediados por laforma
en gue las préacticas arqueol dgicas se articulan a diferentes proyectos
identitarios, generalmente nacionales; alli donde el proyecto nacional
entré en crisis 0 ya no existe se ha activado un proceso de
“re-indigenizacion” del discurso arqueoldgico articulado con las
nuevas circunstancias.

El discurso historico sobrelaidentidad

En tanto practicadisciplinariay disciplinada, la arqueologia surge en
AméricaL atinaen diferentesmomentos, fundamentalmenteen el siglo
XX. Sinembargo, €l discurso arqueol 6gico emergi6 alasuperficiede
un discurso pre-existente sobre laidentidad, construido no solo desde
la Conquista sino desde mucho antes, tanto en Europa como en
América. Esediscurso, quefue histéricoy quedebe considerarse como
una tecnologia de domesticacion (esto es, de encausamiento y de
estructuracion) de la memoria social, fue construido por escritores,
sacerdotes, estadistas, y un largo etcétera, lo que desnuda su
indisciplina; una vez en e continente se adecud a cada una de las

134



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

condiciones locales y se perfilé6 de una manera més precisa con la
produccion tex tual dela Colonia, sobretodo delos cronistas. Después
de lalndependencia ese discurso tomo caminos alin mas diferenciados
en cadaregion, debido aquelalabor prioritariadelaseliteslo calesfue
dotar de un sentido de realidad a aquella masa informe que heredaron,
es decir, determinar la naturaleza de los sujetos y los territorios
accidentalmente agrupados dentro de sus limites arbitrarios. Asi se
iniciaron los procesos de construccion de los Estados nacionales del
siglo XIX.

Laconstruccion nacional sefundd enlaproyeccién al pasado deuna
comunidad histérica construida (imaginada) en el presente. Desde su
origen esta proyeccion enfrent6 la identidad moderna con las del
pasado y con las identidades alternativas del presente y del futuro.
Paraddjicamente, los proyectos nacionales de los paises
independizados del yugo colonial revivieron, miméticamente, el
paradigma de la identidad moderna. La identidad en estos paises
produjo un discurso esquizoide que, por un lado, rechazo la
dominacién politicacolonial y, por €l otro, aceptd lapremisamoderna
de la identidad nacional en la que se funda la dominacion y la
subordinacion de otras identidades. Por ejemplo, la objetivacion dela
alteridad enlos museos, sobretodo delaalteridad indigena, contribuy6
a su sometimiento por e proyecto nacional. Este sometimiento fue
doble: por unlado, supuso ladomesticacion deladiferenciaal hacerla
aparecer como parte constitutiva de la identidad nacional; por otro,
supuso ladomesticacion delamemoriaso cial por partedeunahistoria
quetransformo laalteridad en mismidad atravésde suincorporacional
proyecto colectivo.

En Colombia, el Estado dio €l primer paso hacialaconstruccion de
la nacion a crear la Comision Corografica en 1851, encargada de
mapear y catal ogar rios, flores, montafiasy per so nas. Lacomisionfue
instrumentofundamental enel direccionamientodel discurso historico
sobrelaidentidad. Larelacionentreesediscursohistoricoy el proyecto
de construccion de la identidad nacional movilizé la memoria de
maneraestratégica. El elemento central fueel proyecto civilizador. Su
|6gi cade dicho proyecto en el discurso identitario estuvo basadaen dos
objetos retoricos: € difusionismo y € catastrofismo. La memoria so-
cia colombiana estructurada por la historia empezo a ser colonizada
por los procesos difusionistas y por larecurrencia de | as catéstrofes.

135



Cristébal Gnecco

El difusionismo legitimo los procesos civilizatorios (que fueron,
obviamente, procesos de conquista y de aniquilacion), tanto de la
Coloniacomo delaRepublica, al hacerlos aparecer como naturales (en
tanto atemporales, en tanto ahistoricos), es decir, al establecer la
continuidad histéricaen tre los eventos difusionistas civilizatorios del
pasado (un pasado sin causalidad, sin linealidad, sin cronologia) y los
eventos difusionistas civilizatorios del presentey del futuro. Por otra
parte, la dimensién alegérica del discurso identitario alude a la
aniquilacion, desapariciony fijeza: lospueblosy lasculturas (eincluso
los tiestos) no cambian sino que desaparecen. La desaparicién de los
pueblos prehispanicos, implicita en las explicaciones catastrofistas
? invasiones, migraciones, aniquilaciones? ? presupone su
desintegracion definitivaen el tiempoy en el espacio, y su salvacionen
el texto (sensu Clifford, 1986:112). Pero se trata de una salvacion
puramente retérica? aunque a veces también estética? y no de una
salvacion so cia o politica. Este catastrofismo haestado muchas veces
ligado a una declaracion lastimera sobre todas las maravillas que se
perdieron en el proceso. Los pueblos indigenas prehispanicos con
mayores“logros’ culturales? metalurgia, estatuaria, grandesobrasde
infraestructura? fueron eliminadoscon el recurso delasexplicaciones
catastrofistas y reemplazados por pueblos mucho “més atrasados,”
aquellos que encontraron la Coloniay la Republica sobre el mapa de
los nuevos paises, aquellos en necesidad de ser civilizados. No envano
las invasiones se ligaron, generalmente, con una suerte de génesis
civilizadora: los pueblos invasores dieron a los pueblos invadidos €
don de la cultura (es decir, la civilizacion).

El tema de la desaparicién de las sociedades prehispanicas es
recurrente en la escritura arqueol 6gicadel pais, convirtiéndose en una
sblida estructura narrativa. El coleccionista de “precolombinos’
Manuel V élez expreso en unacar taescritaenlaprimeramitad del siglo
X1X loqueserialaracionalidad catastrofista sefial alaespectacul aridad
de ciertos restos arqueol 6gicos del altiplano cundi-boyacense:

Hellegado a convencer me que estos paises han sido habitados por pueb losmas

antiguosy méscivilizados quelosque encontraronlosespafiol esentiemposdela
Conquista (citado por Londofio, 1990:20).

Unvigjeroalemandel siglo pasado, Stubel (1994:69), dijolo mismo
en una car tafechada en 1869 al referirse alas estatuas agustinianas.

136



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

El material quefueutilizado aqui por losindigenas esunalava duraen extremo.
El mango de este material, que sélo era posible con herramientas muy

perfeccionadas, prueba que los espafioles no hubieran sido capaces de
conquistar esta parte de América si e pueblo escultor hubiera vivido adn. Esta
época artistica esta, en todo caso, a cientos, s no a miles de afios atras.

A losindigenas contemporaneos con |os que se competiapor tierras
y recursos, y alos que se explotaba de una manera salvaje, no podia
legitimérseles estableciendo la continuidad histérica con los
escultores, tan “ perfeccionados’ y tan “ civilizados’, tan dignos de ser
parte del proyecto nacional como sus descendientes vivos de ser
incorporados a él sélo en tanto pudieran ser civilizados (o
exterminados, 10 que resultaria siendo lo mismo para la l6gica
civilizadora). La alteridad contemporanea fue mostrada como
producto de rupturas pobl acional es. L os fabricantes de estatuas de San
Agustintienen el dudoso mérito de ser el grupo prehispanico a quelos
arqueologos han atribuido mayor movilidad y mayor capacidad de
desaparicion. Pocos de |os muchos arquedl ogos que han trabajado en
esa zona han resistido la tentacion de desaparecerlos en la espesura
amazoénica como explicacion al hecho de que las estatuas (y los
monticulosfunerarios de que forman parte) dejaran de elaborarse hace
casi 2000 afos. Duque (1964:359-360), por ejemplo, sugirio que hace
1200 afios se efectuaron grandes desplazamientos poblacionales en la
zonaandinadel sur de Colom bia, como &l delos gruposindigenas de
San Agustin, que se habrian movido hacia la region amazonica.
Reichel-Dolmatoff (1972:14) tampoco pudo resistirse a la tentacion
catastrofista:

No es de extrafarse, entonces, que esta region haya siempre atraido tantos

pueb los, algunos desde lugares muy distantes, que se asentar on en estas colinas

hasta que fueron desplazados o absorbidos por € arribo dereciénllegadosque, a

su turno, estaban buscando un lugar adecuado para asentarse. De hecho, €l

registro arqueol6gico muestra que el valle de San Agustin fue ocupado en €
pasado por varios grupos diferentes de pueb los aborigenes...

El catastrofismo, sobre todo las explicaciones que involucran
reemplazo poblacional, esracistay colonial, entantoracionalizador de
laexpoliacion y de la usurpacion. Silberman (1995:257) haindicado
que este es un tema recurrente en la arqueol ogia mundial, tanto en el
Cercano Oriente como en Africay Norte América: las poblaciones
nativas contemporaneas se muestran como usurpadoras territoriales
gue devastaron pueblos mas avanzados. El caso norteamericano es
muy ilustrativo: a los indigenas contemporaneos con la expansion al

137



Cristébal Gnecco

oesteen €l siglo pasado selesnegd el derecho derelacion histéricacon
los constructores de los grandes monticul os prehi stéricos encontrados
al oeste de los Apal aches; puesto que esas obras fueron consideradas
muy avanzadas y, por lo tanto, incompatibles con los “salvges’ y
“primitivos” que los colonos enfrentaban y exterminaban. En esa
racionalidad se sugiri6 que losindigenas no podian ser propietarios de
las tierras porgque solo recientemente se las habian quitado a los
Constructores de Monticul os, probablemente un raza de piel clara:
Fue una conjetura tentadora que un pueblo poderoso, superior a los Indios,
ocupd una vez el valle del Ohio y la region de los Apalaches ... un pueblo con
gobierno confederado, unjefeprinci pal, unagrancapi tal central, unareligion
muy desarrollada, con casasy agriculturay tex tiles avanzados, artes ductiles,
con un lenguaje, quizas con letras, todo barrido por una invasion de Hunos de

color de cobre de alguna region de la tierra, antes de la llegada de Colén
(Powell, 1894 citado por Downer, 1997:27).

La negacion de continuidad cultural resulté muy util para
deslegitimar las reivindicaciones territoriales de las sociedades
indigenas contemporaneas. Asi, €l reconocimiento de la civilidad
indigena prehispanicaen Co lom biapermitio, por unlado, no eludir la
realidad de espectacul ares hallazgos arqueol 6gicos como San Agustin
y, por otro, excusar la lucha por la tierra con los indigenas
contemporaneos, considerados como salvajes degradados de la
civilizaciones precolombinas. Esta explicacion catastrofista y
esguizofrénica fue una solucion aternativa a problema moral de la
civilizacion forzada, através de laasimilacion o del exterminio.

Indigenizacion de la arqueologia

El difusionismoy e catastrofismo fueron objetos discursivos bésicos
en la domesticacion de la ateridad y, por lo tanto, en la construccion
politica de la identidad homogenista de la nacién. Sin embargo, es
importanteanotar que en Co lom biano hahabido un proyecto nacional
sino varios (Cfr. Pineda, 1984; Melo, 1989). Y es un acto de
prospectiva elemental sugerir que en el futuro existiran varios
proyectos de identidad mas (no necesariamente nacionales), porgue €l
proyecto identitario es siempre inacabado, estratégico, coyuntural, es
decir, histérico. El proyecto nacional colombiano ha recorrido,
aternativamente, el camino deladominanciade un nicleo étnico sobre
los demés (el hispanismo, la superioridad de la €elite “blanca’) o €l
camino del homogenismo (el mestizaje). Con uno de esos proyectos
nacionales, el de laburguesialib eral deladécadade 1930y 1940, se

138



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

relaciona la institucionalizacion de la arqueologia en el pais. Ese
proyecto pensd una nacion unitaria, homogénea, mestiza, que atrajera
hacia si ala gran diversidad accidentalmente incorporada dentro del
territorio delaRepublica. Losafios previosalainstitucionalizacion de
laargqueol ogiafueron testigos de un corto periodo lib eral que permitiod
el surgimiento de un sistema educativo mas abierto, removiéndolo un
tanto del pufio férreo eintransigentedelalglesia, y quecreden 1936 la
primera institucion académica dedicada a la ensefianza de las
disciplinas sociaes, la célebre Escuela Normal Superior. El proyecto
liberal hizo posible la ingtitucionalizacién de la disciplina como
formacion discursiva que participd en € proceso de construccion
nacional atravésdelaracionalizacion delaalteridad, del conocimiento
de ese “otro” histérico que resultd y resulta tan problematico para el
proyecto nacional.

En1941€l presi denteliberal Eduar do Santosofrecidal antropdlogo
francés en el exilio Paul Rivet apoyo oficial para realizar
investigaciones antropol 6gicasen Colombia; Rivet aceptd laoferta, y
los primeros arquedlogos colombianos fueron entrenados bajo su
sombraen €l Instituto Etnolégico Nacional, fundado ese mismo afio.
La agenda politica del instituto fue nacionalista, realizando una
apologia abierta del mestizaje; eso explica por qué su tratamiento
antropol 6gico de la dteridad ? que entonces estaba exclusivamente
circunscrita alo indigena? fue aséptico y centrado en el pasado: la
alteridad prehispanica fue cuidadosamente separada de la ateridad
contemporanea. Estaesquizofreniaresultaaprimeravistain com pat i-
blecon el proyecto unitario-mestizo del proyectonacional liberal, pero
en realidad se traté de una solucién perfectamente articulada con ese
proyecto; rescatd la raiz indigena de la nacién mestiza colombiana,
pero nego la legitimidad de la alteridad contemporanea. Es decir, la
alteridad prehispanicasemostréy reivindico como unadelasbasesdel
proyecto nacional ? lo que, aparentemente, evitd e racismo del
proyecto europeista y evitd negar plenamente la existencia de las
sociedades indigenas? y, simultaneamente, la alteridad
contemporanea se desnudd en toda su marginalidad en tanto no
formara parte del proyecto unitario. Laalteridad contemporanea debia
ser civilizada (esdecir, mestizada), incorporadaal proyecto nacional.

La separacion de la dteridad en pasado y presente condujo a una
oposicion predecible: la construccién de una tradicion indigena

139



Cristébal Gnecco

presente/ausente en el proyecto nacional, un fenébmeno que, por lo
demés, sucedi6 en varios otros paises | atinoamericanos (Cfr . Lorenzo,

1981:197). Como hamostrado Fabian (1983), €l distanciamiento tem-

poral (alocronismo) esunadelasestrategiasdiscursivasmaspoderosas
delaantropologiaen laconstruccion delaalteridad, que de estamanera
se mantiene a una pru dente distancia. El “tiempo fisico” y € “tiempo
tipoldgico”, dos de las categorias temporales del discurso aocrénico
de la antropologia, han sido usadas por |os arquedlogos colombianos
para naturalizar su conformacién de un “otro” efectivamente
localizado en “otro” tiempo, un tiempo que debe ser atraido de manera
inclusiva a “nuestro” tiempo, el tiempo de la civilidad, e tiempo del

homogenismo supuesto (deseado) en los proyectos de identidades
nacionales. Desde esta perspectiva, términos como primitivo, tribu,

prehistérico, cacicazgoy un largo etcétera, aparecen ante nuestros ojos
como herramientas discursivas de distanciamiento tempora masque
como simples conceptos organizativos. El alocronismo es una
cosmologia politica (sensu Fabian, 1983:152) y no una herramienta
retéricainocente. El modelo rescatable de la ateridad prehispanicay
répidamente incorporado a sentir nacional fue el Unico pueblo
“civilizado” encontrado por los espafioles en el mapa del pais en €l

siglo XVI, los muiscas que ocupaban el atiplano de la Cordillera
Oriental. Lasignificacion de pueblo “civilizado” en este contexto fue
muy precisa: estratificado, con varios niveles de tomas de decisiones,

con discriminaciones institucionales, con aparato legal, religion,

gjército, tributo. Esdecir, un pueblo solo diferente en grado, perono en
clase a las sociedades europeas de la misma época. A mediados del

siglo pasado Uricoechea (1984) afirmaba que la nacionalidad

colombiana estaba asentada en las “naciones’ que poblaron laregién
andina, excluyendo alos“némadas bérbaros’ de las selvastropicales.

Estadiferenciaparasitalaoposicion en tre sedentarismo y nomadismo,

escentral enlaconceptualizacion occi dental dederechosterritoriales:

solo la asociacion continuada y permanente (es decir, sedentaria) de
una comunidad le otorga derechos sobre € territorio. No en vano los
barbaros eran, paraUricoechea, nbmadas. Y éstosno tenian derecho al

territorio. Ademas, en su opinion (1984:30) los muiscas habian
alcanzado un nivel de desarrollo comparable al de los incas y
mexi canos.

Lainstitucionalizacion disciplinariadelaarqueologiaen Colombia
cumplio6 el proposito de encauzar y homogeneizar un discurso sobrela

140



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

ateridad ya existente. Por gjemplo, aunque el difusionismo ha sido
seflalado repetidas veces como un lastre anacronico en la arqueologia
del pais, enrealidad fuecentral paralarelaciondelaarqueologiacon €l
proyecto nacional; es decir, su anacronismo es ilusorio. El
difusionismo escribe la historia sin tiempo de pueblos sin historia
(Fabian, 1983:18) en virtud de su tratamiento de las comparacionesen
términos espaciales y direccionales. En esta perspectiva la
determinacién del “origen” esun asunto politico masquedisciplinario.
Las explicaciones difusionistas desde los Andes Centrales y desde
Mesoameérica valorizaron las poblaciones indigenas colombianas en
tanto pudieran ser ligadasaestadoscivilizados de otras par tes (Pineda,
1984:202-203). Cuervo (1920:127-128), por ejemplo, sefid é que los
“los grupos civilizadores que vinieron a congtituir la nacién chibcha
eran originarios del Mediodia; quizas de laregion del lago Titicaca’.
Uricoechea(1984:35-38) fueun poco méslejosy, siguiendo aParavey,
sugirio que los muiscas tenian origen japonés:

Bochica puede ser una palabra compuesta de Fo y Chekia, nombre del célebre

fundador del budismo, religion antigua de la China, que luego paso al Japon,

adondeaun existe, segun Tsingh, juntamente con el culto delosastros, puesFo se

pronuncia en € Japon Boy aln Bouppo, y el apellido Chekia, Chaka, donde seve
la semejanza en tre Bochica y Bochaka.

Esta reivindicacion de la civilizacién prehispéanica contribuy6 de
manera significativa a la reproduccion de dos categorias opuestas,
civilizadoy salvaje, que aln sobreviven en el discurso nacionalista. El
interés en la civilizacion prehispanica, articulado con e proyecto
civilizador del sentido unitario de nacion, explicael énfasisdesmedido
que los arquedlogos colombianos pusieron por afios por la
monumentalidad. No en vano San Agustin, Tierradentro y la Sierra
Nevada concentraron un porcentaje muy significativo del total delas
investigaciones arqueol dgi cas hasta hace unos 20 afios (Cfr., Jaramillo
y Oyuela, 1994:54).

A partir de la década de 1940 la arqueologia institucionalizada
empezd acontrolar laproducciény reproduccion del discurso historico
sobre la identidad basada en los objetos. La existencia de la
arqueol ogiacomo disciplinase entiende sblo s “constituye un sistema
decontrol enlaproduccion del discurso, fijando suslimitesatravésde
una accion de identidad que toma la forma de una permanente
reactivacion de las reglas” (Foucault, 1972:224). El discurso
arqueoldgico institucionalizado desplegd sus efectos de poder al

141



Cristébal Gnecco

estigmatizar las formaciones discursivas que no controlaba y que
escapaban a su regulacion. Este gercicio de inclusion/exclusion cred
los limites en los que la arqueologia bas6 su hegemonia vy,
consecuentemente, la exclusion de discursos historicos distintos. El
proyecto nacional requeria una historia homogénea, sin fracturas,
fluiday continua: laarqueol ogia provey6 buena parte de ese discurso,
hecho oficial por la masificacion de la educacion monolingle. La
historia construida por los arquedlogos fue pieza fundamental en la
domesticacion, estructuracién y direccionamiento de la memoria so-
cia: e pueblo colombiano seria un pueblo hibrido (mestizo) y la
continuidad que e daria sentido a accidente de la nacion colombiana
seoriginariadesde el momento en queel proceso dehibridacion (quees
€l mismo proceso civilizatorio) entré en vigor; es decir, desde nunca
(desde siempre), puesto que los procesos difusionistasy catastrofistas
se mostraron como atemporales (en tanto universales) y se hicieron
perder en lainmensidad del pasado prehispanico.

La hegemonia del discurso arqueolégico descansé en dos
mecani smos de exclusion complementarios. por un lado, laseparacion
taxativaentrelatradicion escritay lastradicionesorales; y, por € otro,
la distincidn entre e texto cientifico y los textos no cientificos. La
complicidad entre la escritura y la historia es una herencia de la
Ilustracién queaval alacapaci dad oc ci dental deproducir conocimiento
sobreel pasado; simultdneamente, el rechazoalahistorianoocci dental
esta atravesado por € rechazo a la posibilidad de que los eventos del
pasado se puedan registrar por medios distintos de la escritura (Cfr.
Mignolo, 1992). Lo escrito fijasignificados, impideladispersion. Si a
eso sumamoslaconcepcion del texto cientifico como “ representaci on”
delarealidad podemosver que su emisor (el arquedlogo, en este caso)
Se convierte en un taumaturgo. Ademas, para€l discurso arqueol 6gico
dominante el texto cientifico es el Unico que tiene valor en la
“explicacion” del pasado, un privilegio negado a los textos no
cientificos. El propdsito de estadistincion es, desde luego, “un interés
en la validacién de algunas précticas interpretativas sobre otras’
(Shanksy Hodder, 1994:27). La delimitacién en tre géneros textual es
€s un “contrato socia” entre emisores y receptores, y su funcion es
establecer €l uso correcto de un artefacto cul tural, gjercer unafuncién
policiaca (Marcus y Cushman, 1992:174). En este sentido, los
arquedlogos contribuyeron a establecer canones de legitimidad y a
encausar el discurso identitario por caminos mas regulados y

142



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

apropiados para la situacion historica concreta; su labor disciplinaria
participd, simultdneamente, del establecimiento de canones precisos
de investigacién y de laformacion de identidades politicas que dieron
formaalamemoriaso cial.

Asi, los arquedlogos deben ser vistos como agentes del poder
hegemonico deladisciplinay, por lotanto, instrumentoscentralesenla
reproduccién de su discurso; deben ser vistos como agentes de un
complejo proceso de anexacion y domesticacion discursiva, una
indigenizacion local del discurso arqueoldgico metropolitano (es
decir, de un discurso relacionado con la situacion contemporanea del
capi tal enlospaisesdel Primer Mundo). Esaindigenizacion explicala
existencia de las llamadas “ arqueologias nacionales’, que no fueron
? y no son, ali donde todavia existen? nada distinto de las
interpretaciones disciplinarias locales del discurso global. Lo que
muchos arquedl ogos contemporaneos del Tercer Mundo (sobre todo
aquellos instruidos en los centros de poder metropolitanos) han
llamado laxitud, practica disciplinaria defectuosa o, incluso,
anacroénica, no es nada distinto de la*“indigenizacién” de un discurso
global adecuada a la construccion de varios proyectos nacionales,
todos domesticadores de la alteridad por inclusiéon homogenista (el
mestizaje) o por exclusion definitiva (el marginamiento o el
genocidio). Nuestras arqueologias nacionales eran arqueologias
metropolitanas hegemoni cas indigenizadas.

Laarqueologiay e suefio moder nista

El suefio modernista era, en rigor, un suefio homogenista, bgjo €l
supuesto de quelaexpansiondel capi tal eraméas completay definitiva
s estaba precedida por o ligada a la dominacién cultural. Asi, la
arqueol ogiatambién persiguid un homogenismo global instrumentado
por lalégica cientifica, activada esta Ultima desde Estados Unidos e
Inglaterra de la mano prescriptiva del programa positivo. Los
instrumentos de esa légica en los paises del Tercer Mundo fueron,
sobretodo, losarquedlogosentrenadosen laac ademiametropolitana,
muy alaguisadelosjovenesdelaelite delosindigenascunadel siglo
XV quevig aban acentrosmetropolitanos de poder en el noroccidente
deColombia, paraser capacitadosenlosmediosdereproducciondeun
orden social desigua (Cfr. Helms, 1979). De hecho, es unaidea muy
extendida sostener que

143



Cristébal Gnecco

... las colonias producen la cultura mientras los centros metropolitanos
producendiscur sosintel ectual esqueinter pretanlaproduccidncul tural colonial
y se reinscriben a si mismos como el Unico locus de enunciaciéon (Mignolo,

1996:130).

Estaideaestdbasadaen el supuesto delaexistenciade unasuertede
division internaciona del trabajo intelectual. Aunque cierta, ignora
gue laoperacion de | os discursos metropolitanos en contextos sociales
periféricos no ocurre como reproducci én sino como indigenizacién, en
tanto aparecen como poderosos medios de regul acién que responden a
y son causa de condiciones muy especificas. Por lo tanto, no creo
posible sostener que laoperacion de un discurso global, en este caso €l
programa cientifico de la arqueologia desde la década de 1960,
reprodujo un orden exclusivo con consecuencias homogenistas. Por €l
contrario, pienso que en vez de homogeneizacion €l proceso que
desencadend la regulacién de la l6gica cientifica fue un proceso de
re-indigenizacion local que domestico el discurso historico
homogenista de una manera més disciplinada. En efecto, no es un
secreto que el proyecto cientifico buscaba, més que cualquier otracosa,
suprimir el ruido causado por ladiversidad, incluido el ruido producido
por los propios arquedlogos cobijados por el aura de sus criterios de
autoridad. De hecho, lasupresiondel ruido experiencial explicitaenlas
prescripciones del método produjo instrumentos investidos por la
ciencia y por sus “capacidades’ de revelacion. Los arquedlogos se
volvieron, masqueantes, “expertos’ y sutareaprinci pa fuerevelarla
verdad delo quesucedié en el pasado; sevolvieron“profesionalesdela
memoria’ (sensu Wachtel, 1986:217) en virtud de su papel en la
textualizacion de | os discursos sobre |os aconteci mientos pasados (en
tanto eventos construidos como re ales).

Arqueologiasindigenas posnacionales

Pero la situacion contemporanea del capi tal ahoraesotray sulogica
cultural responde a ella misma. La capacidad de regulacion de los
Estados nacionales ha sido neutralizada y el suefio homogenistade la
modernidad no sélo no se ha readlizado sino que no requiere ser
realizado. Por lo tanto, la expansién de la l6gica cultural del capital
contemporaneo? i.e., lalégicacul tural deladisoluciondelosEstados
nacionales? tampoco ha estado acompafiada por la desaparicion de
los procesos de indigenizacién sino quelos hareforzado. De hecho, un

144



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

intento de homogeneizacion resultaria paraddjico en un mundo en el
que
... la nueva economia cul tural global debe ser vista como un orden complejo,

ubicuo y disyuntivo que ya no puede ser entendido en términos de los modelos
existentes de centro-periferia (Appadurai, 1996:32).

En cualquier caso, esa pretendida homogeneizacion terminaria
pareciéndose mucho a la indigenizacion que buscaria remplazar.
Segun Appadurai (1996:32),

... €l argumento de la homogeneizacion se convierte en un argumento sobre la

americanizacién o en un argumento sobre la mercantilizacién, y, muy

frecuentemente, los dos estan fuertemente ligados. Lo que estos argumentos no

consideran esquetanrépidamentecomolasfuerzasdevariasmetropolissetraen
a nuevas sociedades tienden a indigenizarse de una manera o de otra.

Es més,

... laglobalizacion de las dos Ultimas décadas, en lugar de encajar en el patron
modernista de globalizacion como homogeneizacion o uniformizacién
[combina] & surgimiento mundial y la ausencia de limites con la diversidad
local, la identidad nacional y étnica(De Sousa, 1998:39).

Asi, la indigenizacion contemporanea es mas local que nunca y
obedece alaanexaciondeladiferenciapor €l discursodel capi tal, asu
capacidad de estimularla, domesticando su naturaleza politica
potencialmente desestabilizadora. Por eso es necesario indagar por la
naturaleza de la indigenizacion de nuestras arqueologias una vez
muerto &l proyecto nacional en muchos paises, como en el caso de Co-
lombia. Entonces habria que decir que ya no hay arqueologias
nacionales sino ex-nacionales, pero de todas maneras indigenas, es
decir, adecuadas alas respuestas |0 cales que surgen de laarticulacion
delasnecesidadesglobalesdel capi tal (sureproducciénencicloscada
VE€z mMas cortos, intensosy productivos) con las condiciones|o calesen
las que se inserta.

Lacreciente criticaa proyecto cientifico en nuestras arqueologias
ex-nacionales es, simultdneamente, consecuencia de la
insubordinacién contemporanea de los saberes antes sometidos y de
los requerimientos performativos de la posmodernidad. Asi, €l
discurso arqueol dgico busca su nicho perdido en €l extinto ecosistema
nacional y trata de encontrarlo en el ecosistema multicultural que lo
reemplaza. De esa busqueda surge, méas que de ningun otro lugar, la
preocupaci on multivocal, unapreocupacion oc ¢i dental. Por esonoes
de extrafiar que la nueva indigenizacion de nuestras arqueologias

145



Cristébal Gnecco

suponga una investigacion de la propia naturaleza de sus relaciones
con una entidad supra-local que ya no se mira mads ? o0 no se
reconoce? en la mimesis nacional. Por afios (mientras durd el
proyecto nacional) esa relacion estuvo dominada por la concepcion
unitaria que hizo énfasis en las raices prehispanicas, en lahibridacién,
en el mestizgje, en el homogenismo del proyecto civilizador, esdecir,
en laneutralizacion delaalteridad y su reemplazo por el hibrido mes-
tizo, slempre respondiendo a condiciones locales. La perspectiva
unitarianegd lasignificacion de experiencias cultural es especificasy,
al devaluar las culturas|o cales, promovio unavision homogenistaque
sirvié bien alos intereses del proyecto nacional.

Ahora esa relacion empieza a hacer énfasis en la diferencia,
atomizando, realizando unaapol ogiadelo heterogéneo, delaalteridad;
en suma, una apologia de la multivocalidad. A pesar de que algunas
personas(e.g., Silberman, 1995:261) alin creen que laarqueol ogiaque
privilegialolo cal esunaarqueologiadeprotestalo ciertoesquesololo
fue mientras se opuso al proyecto nacional pero ahora no es nadamés
gue la expresiéon de la re-indigenizacion del plan globalizador. El
proyecto identitario actual en muchos paises se diferencia de los
proyectos nacionales anteriores en tanto no es homogenista sino que
incorpora la alteridad. Ese nuevo proyecto identitario pretende crear
Estados multiculturales con agendas politicas que afirman las
diferencias para facilitar su encuentro en una supra-entidad que las
agrupa, una entidad que es mejor Ilamar pais que nacién, una entidad
gue puede subsistir como accidente histérico més que como el
organismo supuestamente natural ? es decir, nacional? que
construyeron y pensaron proyectos anteriores.

A lavision primordialistadelaidentidad ahora se opone unavision
interaccionistaquelaconsiderapoco profunda, externay contingentea
las circunstancias sociales (Rowlands, 1994:132). En esa perspectiva
el proyecto nacional se hadesnaturalizado y se hamostrado como una
construccién, como una més de las tradiciones inventadas (sensu
Hobsbawm y Ranger, 1983). En esa desnaturalizacion la arqueologia
esta jugando un papel cada vez més destacado. Aunque hay que
reconocer que el nacionalismo hasido lafuerzahistéricadominanteen
el discurso arqueologico de la identidad, €l asunto crucial en paises
como Co lom bia, con su proyecto nacional homogenistahecho trizas,
esel papel que puede desempefiar laarqueol ogiaenlaconformacionde

146



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

comunidades imaginadas. La direccion apunta a la construccion de
identidades locales y a la forma en que una reflexién
meta-arqueol 6gica puede contribuir a la co-existencia de varias
tradicioneshistoricas. Lameta-arqueol ogia, parte constitutivay basica
delare-indigenizacion de nuestras arqueol ogias, pone de manifiesto la
conciencia diferencial por parte de sus actores. Antes de la
institucionalizacion disciplinaria, losemisoresdel discurso identitario
eran, simultaneamente, activistas politicos muy comprometidos con
los proyectos nacionales, ademés de ser miembros prominentes de la
elite y, en algunos casos, empresarios de carrera. Después, la
institucionalizacion trgjo consigo la esguizofrenia y ocurrié una
separacion entre el historiador y €l agente politico, acentuada con la
introduccion del programa cientifico; entonces el historiador se
convirtio en un productor objetivo de conocimiento, se convirtié enlo
que Paul Feyerabend (1995) |lamaba con tanto desdén “ experto”, papel
refiido con un activismo politico condenado a la esfera de la
“subjetividad” por su naturaleza contaminante de la pureza cientifica.
Ahora volvemos a una situacién casi pre-ingtitucional, en la que la
reflexion multivocal pone sobre € tapete la conciencia sobre los
efectos de poder de nuestra practica.

Lasarqueol ogias actual es son protagonistasde primeralineade una
suerte de cultura global plural (sensuDe Sousa, 1998:47). De hecho,
aungue la reflexion que he avanzado en este articulo se basa en €l
supuesto de que la globalizacion no se traduce en homogenei zacién,
esto no quieredecir, sinem bargo, quelaglobalizacién supongafatade
regulacion; por € contrario, aunque €l proceso de globalizacion es
“selectivo, dispar y cargado de tensiones y contradicciones ... no es
anarquico. Reproducelajerarquiadel sistemamundia y lasasimetrias
...” (De Sousa, 1998:56) y lasnecesidades del capi tal. Nuncadebemos
perder de vista que unade esas necesidades es, justamente, laapologia
deladiferencia. Por eso lamultivocalidad es un asunto tan complgjoy
por eso su capacidad de empoderamiento es tanta como su capacidad
de neutralizacion.

cgnhecco@ucauca.edu.co

147



Cristébal Gnecco

Recepcion: 26 de noviembre del 2001

Aceptacion: 27 de febrero del 2002

Bibliografia

Appadurai, Arjun (1996) Mo der nity atLarge. Cultural Dimensions of Glob alization Minneapolis:

UniversityofMinnesota.

Clif ford, James (1986), “On ethnographic al le gory”, en Clif ford, James y George, E. Marcus
(eds.), WritingCulture: the Poetics and Politicsof Ethnography , Berkeley: Uni versity of
California.

Cuervo, Carlos (1920), Estudios Arqueoldgicos y Etnogréficos , Madrid: América.
De Sousa, Boaventura (1998), La Globalizacion del Derechqg Bogotéa: Universidad Nacional.
Downer, Alan S. (1997), “Archaeologists-native American relations”, en Nina Swidler et al.

(eds.), Native Americansand Archaeologists: Stepping Stones to Com mon Ground,
Thou sand Oaks: AltaMira.

Duque, Luis (1964), Exploraciones Arqueolégicas en San Agustin, Bogota: Imprenta Nacional.
Fabian, Johannes (1983), Time and the other, Nueva York: ColumbiaUniver sity.

Feyerabend, Paul (1995), Adiés a la Razén, Barcelona: Altaya.

Foucault, Michel (1972), The Archaeology of Knowledge and the Dis course on Lan guage,
Nueva York: Pan theon.

Helms, Mary (1979), AncientPanama: Chiefsin SearchofPowerAustin: Universityof Texas.

Hobsbawm, Eric y Terence, Ranger (eds.) (1983), The Invention of Tradition Cambridge:
CambridgeUniversity.

Jaramillo, Luis Gonzalo y Augusto, Oyuela (1994), “Colombia: a quantitative analysis”, en
Oyuela, Augusto (ed.), History of Latin American Archae ol ogy, Aldershot: Avebury.

Londofio, San ti ago (1990), “Precursores de la arqueologia colombiana en el siglo XIX", en
Museo del Oro, 50 Afios Bogota: Banco de la Republica.

Lorenzo, José Luis (1981), “Ar chae ol ogy south of the Rio Grande”, en World Archaeology,
13:190-208.

Marcus, George y Dick, Cushma (1992), “Las etnografias como textos”, en Reinoso, Carlos
(ed.), El Surgimiento de la Antropologia Posmoderna, Bar ce lona: Gedisa.

Melo, Jorge Orlando (1989), “Etnia, region y nacion: el fluctuante discurso de la identidad (notas
para un de bate)”, en Memorias del V Congreso de Antropologia en Colombia Bogota:
ICFES.

Mignolo, Wal ter (1992), “On the col o ni za tion of am er in dian lan guages and mem o ries”, en
Com parative Studies of So ciol ogy and His tory, 34:301-334.

(1996), “Herencias coloniales y teorias postcoloniales”, en Gonzalez, B. (ed.),
Cultura y Tercer Mundo 1. Cambios en el Sa ber Académico, Caracas: Nueva Sociedad.

Pineda, Roberto (1984), “La reivindicacion del indio en el pensamiento social colombiano
(1850-1950)", en Arocha, Jaime y Nina de Friedemann (eds.), Un Siglo de Investigacién
Social: Antropologiaen Colombia, Bogota: Etno.

Reichel-Dolmatoff, Gerardo (1972),San Agustin: aCulture of Colombia, Nueva York: Praeger.

Rowlands, Michael (1994), “The politics of iden tity in ar chae ol ogy”, en Bond, George y Angela,
Gilliam (eds.), Social Construction of the Past. Representation as Power, Londres:
Routledge.

148



La Indigenizacion de las
Arqueologias Nacionales

Shanks, Michael e lan, Hodder (1994), “Processual, postprocessual and interpretive
archaeologies”, en Hodder, l.etal. (eds.), Interpreting Archaeology: FindingMeaninginthe
Past, Londres: Routledge.

Silberman, Nie (1995), “Prom ised lands and cho sen peo ples: the pol i tics and poetics on
archaeological nar ra tive,” en Kohl, Philip y Clare, Fawcett (eds.), Nationalism,Politicsand
the Practice of Archae ology Cam bridge: Cam bridge Univer sity.

Stubel, Alphons (1994), “Cartas de Alphons Stubel: Colombia”, en Boletin Cultural y
Bibliografico, 35:29-78.

Uricoechea, Ezequiel

(1984), Memoria sobre las Antiguedades Neo-Granadinas, Bogota: Banco Pop ular.

Wachtel, Nathan (1986), “Intro duction”, enHistoryand Anthropology , 2:207-224.

149



