Arqueologia multicultural. Notas intempestivas

Multicultural archaeology. Untimely notes

Cristobal GNEccoO

Universidad del Cauca, Colombia
cgnecco@unicauca.edu.co

Recibido: 14-07-2012
Aceptado: 20-09-2012

RESUMEN

En las dos o tres ultimas décadas el multiculturalismo ha puesto en marcha cambios profundos, especialmente con res-
pecto a la organizacion de la sociedad y la manera como es representada la historia. La disciplina ha sido influida por
el nuevo orden, tanto que merece ser llamada arqueologia multicultural. El andlisis de la manera como los arquedlogos
se relacionan con el “publico” puede servir para reflexionar sobre las limitaciones y los problemas que acosan la l6-
gica multicultural (nuevos regimenes de alterizacion a través de exigencias de autenticidad y originalidad; tolerancia;
distancia; correccion politica). Este articulo busca esbozar las caracteristicas de la arqueologia en el multiculturalismo
y como se relacionan con asuntos mds amplios, como el entendimiento intercultural y la descolonizacion.

PALABRAS CLAVE: Arqueologia. Multiculturalismo. Regimenes de alteridad.

ABSTRACT

In the last two or three decades multiculturalism has set in motion profound changes, especially regarding the organi-
zation of society and the way history is represented. The discipline has been so shaped by the new social order that a
multicultural archaeology has emerged. The analysis of how archaeologists nowadays relate to the “public” can serve
to reflect on the limitations and problems that beset the multicultural logic (new regimes of othering through demands of
authenticity and originality; tolerance; distance, political correctness). This paper aims to outline what a multicultural
archaeology is and how it relates to wider topics such as intercultural understanding and decolonization.

KEY worbs: Archaeology. Multiculturalism. Regimes of Othering.

Sumario: Introduccion. Noticias de eventos ya acontecidos. Debates. Escenarios.

Complutum, 2012, Vol. 23 (2): 93-102 93 ISSN: 1131-6993
http://dx.doi.org/10.5209/rev_CMPL.2012.v23.n2.40877



Cristobal Gnecco

Introduccion

Me gustaria creer que la arqueologia contribuye a
la transformacion social. Me gustaria argumentar
que su responsabilidad hacia la sociedad (la misma
que financia la educacion ptblica, los institutos de
investigacion, los museos y las becas) la hace sen-
sible, e incluso comprometida, con la construccion
de un mundo mejor. Pero no puedo hacerlo; no en
este momento. Ante los cambios experimentados en
el mundo en las ultimas décadas, la arqueologia ca-
lla. Ante la reorganizacion de la sociedad, que dio al
traste con los Estados nacionales, sigue metida en la
trinchera—no la del combate ideoldgico sino la de la
excavacion esotérica. Alli ha permanecido, alimen-
tando un autismo irresponsable y deliberado, sin salir
a la luz del contexto; reproduciendo, hasta la nausea,
una indagacion auto-referencial que hace del pasa-
do un lugar para huir de los acontecimientos que nos
hacen, nos exigen y nos condenan. Los arquedlogos
huyen, seguro, pero ;de qué? Huyen de las palabras
que dijo André Breton el 7 de junio de 1946 en una
velada en homenaje a Antonin Artaud, recién libera-
do del manicomio de Rodez: “me parece motivo de
burla toda forma de compromiso que no llegue a este
objetivo triple e indivisible: transformar el mundo;
cambiar la vida; rehacer, completamente, el entendi-
miento humano.” No se han percatado (o, si lo han
hecho, se han guardado bien de decirlo) de que los
discursos relacionados con la creacion y el funcio-
namiento de las sociedades nacionales han perdido
impulso y significaciéon con la emergencia del mul-
ticulturalismo, que tiene temblando a los principios
fundamentales de las sociedades modernas, especial-
mente la construccion de colectividades unificadas
(las sociedades nacionales) en términos de cultura,
lengua e historia. El multiculturalismo ha puesto en
movimiento cambios profundos en la organizacion
de la sociedad, ahora predicada sobre la coexistencia
de grupos diferentes —convencionalmente referidos
como diversidad cultural. La lucha moderna, mu-
chas veces violenta, por la unificacion social ha sido
abandonada.'

Pero el multiculturalismo no es una reorganiza-
cién inocente de la sociedad. Ha sido ampliamente
criticado por quienes piensan que promueve la di-
versidad cultural pero ignora las necesidades y ex-
pectativas de lo diferente. La diversidad cultural es
canalizada para adaptarla a las exigencias multicultu-
rales en un vacio politico. Ademas, la celebracion de
la diversidad, que estimula la proliferacion de iden-
tidades locales y especificas, debilita las identidades
mas incluyentes, vinculantes y fuertes. En un mundo
de identidades fragmentadas, con independencia de
lo fuertes que sean en términos individuales, sigue
imperando el sistema.

Complutum, 2012, Vol. 23 (2): 93-102

Arqueologia multicultural. Notas intempestivas

Lo mismo sucede con la arqueologia contempo-
ranea: aunque tolera representaciones diferentes del
pasado e, incluso, la ampliaciéon de su despliegue
escénico, su tejido metafisico y ontologico perma-
nece intocado. Ha sido tan moldeada por el nuevo
orden social que ha surgido una arqueologia mul-
ticultural. Para mantener el ritmo de los cambios
multiculturales (que, por cierto, no ha defendido ni
promovido pero a los cuales se tiene que acomo-
dar) ha hecho, basicamente, cuatro cosas: (a) abrir
su practica a la participacion de actores locales (en
las investigaciones y en las tomas de decision); (b)
abrir los espacios de circulacion de sus productos
(sobre todo con la promocién de museos locales y
de medios impresos y audiovisuales); (c) incluir/
usar interpretaciones historicas no occidentales en
su horizonte hermenéutico; y (d) renunciar al con-
trol exclusivo de algunos temas disputados, sobre
todo a través de la repatriacion selectiva de restos
bioldgicos y culturales.

La jugada maestra de la arqueologia en tiempos
multiculturales —cambiar para seguir haciendo lo
mismo— imita lo que hicieron los antropélogos
textualistas de la década de 1980 (esos que locali-
zaron la culpa colonial en el texto) y sobre quienes
Johannes Fabian (1990: 761) escribio: “;Debemos
temer que lo que parece crisis es s6lo un monton de
ruido hecho por los antropdlogos que se reagrupan
en su intento por salvar los privilegios del repre-
sentador?” Salvar privilegios: de eso se trata. Los
arquedlogos, miembros de una minoria cognitiva
privilegiada, no quieren perder los privilegios que
les otorga ser los duefios de una forma de represen-
tacion que, como mucho, estan dispuestos a com-
partir (con los indigenas, por ejemplo, sus némesis
vueltos de pronto aliados) pero, jamas, a cambiar
de veras. Parafraseando a Fabian (1990), los “cam-
bios” experimentados por la arqueologia multicul-
tural son tanto sintoma como terapia. Mas aun, la
aceptacion de la arqueologia por agendas disiden-
tes —las arqueologias feministas e indigenas son
las mejor conocidas—, edificadas sobre la idea de
que el problema no es la disciplina sino la manera
como ha sido usada, ha fortalecido y endurecido su
estructura filosofica. Pero hay sujetos que la impug-
nan y la ponen al descubierto, exponiendo su fun-
cionamiento en tiempos multiculturales y mostran-
do como contintia contribuyendo a la reproduccion
de asimetrias en las representaciones historicas.

Noticias de eventos ya acontecidos
La arqueologia se relacion6 con los Estados nacio-

nales por medio de la creacion del ser nacional. Pro-
porciond la profundidad temporal y el simbolismo



Arqueologia multicultural. Notas intempestivas

unificado sobre los cuales se predicod la sociedad
moderna. Dio a la nacién la continuidad necesaria
para que no apareciera como la transgresion descar-
nada de lo que habia reemplazado. Lo nuevo (mo-
dernidad, Estado-nacion, sociedad nacional) encon-
tré en lo arqueologico (discursos sobre antigiieda-
des y ancestros basados en objetos) una densidad
profunda. ;Qué significa ser nacional en términos
arqueoldgicos? Significa modernizar la forma de
contar el tiempo, hacerlo trascendente (objetivo,
neutral), llevar un colectivo (la sociedad nacio-
nal) y una singularidad (el individuo moderno) a
reconocerse mutuamente como totalidad y parte y
unirlos en un espacio ceremonial, mnemonico. El
tiempo moderno desempeild tres funciones: fue una
medida de progreso (la sociedad supo donde estaba,
hacia donde iba y de donde venia); fue un medio
de control (los sujetos tuvieron que ajustarse a un
comportamiento temporal que establecié un origen,
una ruta y un destino); y fue sefial de un intercam-
bio simbdlico (entre la sociedad y el conocimiento
experto). La arqueologia fue creada por la moder-
nidad para producir una temporalidad nueva, apro-
piada para la emergencia de un nosotros nacional
(profundo, homogéneo, proyectivo y compartido).
La alteridad fue desterrada de ese nosotros, como
en muchos otros campos simbolicos de las nuevas
naciones (educacion, salud, ley). El salvaje arqueti-
pico (la contraparte negativa del nosotros moderno)
fue construido como una entidad externa a la mo-
dernidad, su lado oscuro, que debia ser incorporada
o eliminada.

Por mas de dos siglos la arqueologia y el nacio-
nalismo crecieron en la misma senda. Pero hace
poco mas de dos décadas fue reorganizado el cam-
po simbolico de la modernidad. Como resultado de
esa reorganizacion el salvaje dejo de ser castigado.
Sorprendentemente, ahora fue elevado a elemento
constitutivo de la nueva sociedad que se cre6 desde
entonces: diversa, multiple y plural. El multicul-
turalismo asumié que el salvaje como diversidad
abandonaria su papel de némesis de la modernidad y
que permitiria ser domesticado y organizado; el ero-
tismo politico de la modernidad, mediante el cual
la alteridad fue fusionada con la sociedad nacional,
fue reemplazado por la coexistencia tolerante de
lo diverso. La promocion de la diversidad cultural,
impensable durante los tiempos modernos, ahora es
un imperativo categorico, en un sentido plenamente
kantiano —un mandato auténomo y auto-suficiente.

Las palabras claves que ligan las reformas multi-
culturales son reconocimiento, autonomia y limites,
especialmente con respecto a los grupos étnicos.
El reconocimiento ha sido anunciado, desde co-
mienzos de la década de 1980, como la huella mas
importante de la nueva sociedad. De hecho, como

Cristobal Gnecco

Charles Taylor (1993: 61) sefialo, en esa época ocu-
rri6 un cambio dramatico, el paso de la politica de la
dignidad igualitaria a la politica del reconocimien-
to: “Con la politica de la dignidad igualitaria lo que
se establece pretende ser universalmente lo mismo,
una ‘canasta’ idéntica de derechos e inmunidades;
con la politica de la diferencia lo que pedimos que
sea reconocido es la identidad tinica de este indi-
viduo o de este grupo, el hecho de que es distinto
de todos los demas. La idea es que, precisamente,
esta condicion de ser distinto es la que se ha pasado
por alto, ha sido objeto de glosas y asimilada por
una identidad dominante e igualitaria.” Pero ese re-
conocimiento no debia ser una simple declaracion:
“Pero la otra exigencia que tratamos aqui es que to-
dos reconozcamos el igual valor de las diferentes
culturas; que no soélo las dejemos sobrevivir, sino
que reconozcamos su valor” (Taylor 1993: 94-95;
cursivas en el original). Sin embargo, después de
casi tres décadas de politicas multiculturales esta
claro que la exigencia de Taylor fue ignorada: la
convivencia multicultural de la diversidad cultural
no se ha traducido en el reconocimiento del valor
de lo diferente sino, simplemente, en el reconoci-
miento de su existencia, que ha sido organizada vy,
en gran medida, aislada.

Variando en intensidad y grado, las reformas
multiculturales pretendieron asegurar o consagrar
la autonomia territorial, legal, educativa, adminis-
trativa, fiscal y lingiiistica de grupos culturalmente
diversos. Pero debido a que la autonomia dentro
de las fronteras nacionales siempre fue un dilema
para la teoria politica moderna, el multiculturalismo
tomo las medidas necesarias para que no fuera una
amenaza para las sociedades cohesionadas que la
modernidad forjo con tanto trabajo. Como resulta-
do, la autonomia se otorga dentro de ciertos limites.
Taylor (1993: 93) lo sefial6 de esta manera: “el li-
beralismo no puede ni debe atribuirse una completa
neutralidad cultural. El liberalismo es, también, un
credo combatiente. La variable tolerante que aprue-
bo, asi como sus formas mas rigidas, tiene que esta-
blecer un limite.” La autonomia legal, por ejemplo,
es otorgada a minorias con concepciones y practicas
de justicia diferenciales, a veces muy lejos de la jus-
ticia moderna, pero solo puede ser ejercida dentro
de limites culturales y territoriales; s6lo puede ser
aplicada a ciertos individuos y en ciertos lugares.

El reconocimiento, la autonomia y los limites
funcionan juntos, en una relacion tensa pero pro-
ductiva, para construir las nuevas sociedades post-
nacionales. Pero un campo simbdlico prominente,
el de la historia, fue (aparentemente) soslayado por
la reorganizaciéon multicultural. Las concesiones
multiculturales establecen los limites dictados por
las politicas estatales. Por eso hay bordes que no

Complutum, 2012, Vol. 23 (2): 93-102



Cristobal Gnecco

pueden cruzar ciertas autonomias: la reivindicacion
de autonomia nacional dentro de la nacion es una
de ellas; la historia es otra. La historia todavia es un
campo —controlado por el Estado y por las discipli-
nas académicas— para el despliegue de un nosotros
colectivo que, sin embargo, se vuelve una categoria
cada vez mas borrosa en tiempos multiculturales.
Si la arqueologia moderna tenia mas o menos clara
su relacion con el nacionalismo, ahora su casa esta
desordenada; si antes administrd discursos que tra-
taban con un Otro externo a la modernidad (el salva-
je arquetipico), ahora ignora qué clase de discursos
administra cuando ese Otro ya no es exterioridad
sino interioridad constitutiva. ;Va a seguir contan-
do la historia de un nosotros homogéneo, estatico
y disciplinado, aun cuando la alteridad se esfuerza
por construirse en la diferencia y la disyuncion y
aun cuando florece por doquier la diversidad cultu-
ral predicada por el multiculturalismo? O, mas bien,
(va a escribir una historia nueva (multiple, plural)
en la que los Otros antes desterrados también estén
representados, esos mismos Otros que ahora luchan
por fortalecer un lugar y un tiempo, sin importar
que lo hagan reivindicando agendas abiertamente
anacronicas para Occidente? En cualquier caso, la
situacion es compleja para la arqueologia. Si opta
por la primera posibilidad estard afirmando que el
multiculturalismo bien puede haber llegado pero
que nada ha cambiado en la disciplina. Esa afirma-
cion tendria apoyo del Estado, que no oculta que
su aparato mnemonico esta intacto —una estrategia
que seria anacronica sino fuera calculada; los mu-
seos centrales, por ejemplo, todavia son nacionales.
Si opta por la segunda, esto es, una historia multiple
y plural, sea lo que sea, estara navegando en aguas
desconocidas. Eso no seria un gran problema si no
fuera porque alli, en la profundidad de lo descono-
cido, pueden estar esperando sorpresas no deseadas.
Por un lado, la multiplicidad puede significar dos
cosas: o historias diferentes que viven lado a lado
—Ilo que es una utopia ingenua, dada la operacion
de la hegemonia— o una historia-sombrilla, de al-
guna manera mimética del modelo nacional, bajo la
cual florecen varias particularidades. Por otro lado,
una alteridad radical bien puede querer que explote
lo poco que queda de las historias nacionales; en ese
caso, reconstruir la totalidad destrozada seria una
tarea tremenda, seguramente inutil.

Ante esos escenarios tan complejos la arqueolo-
gia decidi6 ser salomoénica y optd por una via in-
termedia, que cree segura y comoda: ni la repro-
duccion de una historia nacional unificada ni una
historia multiple, desconocida y probablemente
imposible. El curioso enfoque que ha adoptado
mezcla un poco del viejo positivismo, aunque ma-
tizado, con un poco de un nuevo constructivismo.

Complutum, 2012, Vol. 23 (2): 93-102

Arqueologia multicultural. Notas intempestivas

Dice que el pasado es totalmente conocible por me-
dios cientificos pero acepta que es una construccion
historica; esta aceptacion implica la legitimidad de
diferentes versiones del pasado. A su manera, sigue
la exigencia contemporanea de justicia social que
se ha vuelto una necesidad para muchos e, inciden-
talmente, también un tropo (vacio, por lo demas).
Se compromete con la diversidad (no casualmente
avida de esa justicia) s6lo marginalmente, a rega-
fiadientes. Pero no esta tan comprometida con otras
agendas, después de todo, y mas bien sigue el ca-
mino trillado y ortodoxo del positivismo, observa
con desdén (pero usa selectivamente) las diferentes
historias que el capitalismo postmoderno le pide to-
lerar y se regodea existiendo (con la seguridad que
obtiene del aparato institucional) en un mundo de
historias separadas, domesticado y explotado por el
mercado.

Este dilema —la mezcla de positivismo + cons-
tructivismo— no es nuevo. Ya ha sucedido antes, y
no pocas veces. Quizas fue inaugurado por la insis-
tencia marxista en el caracter historico de la super-
estructura y, al mismo tiempo, en la universalidad
del materialismo historico. La teoria critica tratd de
resolver este cul-de-sac postulando la relatividad
de las verdades superestructurales, controladas por
la reflexion critica y por su lugar en las realidades
politicas. Algunos arquedlogos han hecho suya esa
salida. Moshenska (2009: 47), por ejemplo, sefiald
que “la arqueologia publica, en el sentido mas am-
plio, es esa parte de la disciplina que se preocupa
por estudiar y criticar los procesos de produccion
y consumo de las mercancias arqueologicas.” Pero
para la mayor parte de la arqueologia el dilema ha
pasado a ser un coctel (improbable, pero poderoso)
que define los contornos de la arqueologia multicul-
tural, una estrategia de practica disciplinaria que,
desde la distancia (no la neutralidad de la época
cientifica sino el cinismo de la correccion politica),
permite otras versiones histdricas al mismo tiem-
po que endurece su intervencion. La arqueologia se
ha adaptado a los mandatos multiculturales adop-
tando una apariencia mas democratica y tolerante.
Mientras tanto, otras historias (basadas o no en las
narrativas arqueologicas) luchan por encontrar su
camino. El resultado neto es que la fragmentacion
histérica vive junto con una disciplina académica
endurecida y financiada por el Estado y que, gracias
al trabajo ideologico y al consentimiento hegemo-
nico, todavia reina. Un producto puramente multi-
cultural.

Al endurecimiento multicultural de la arqueo-
logia qua disciplina occidental han contribuido las
llamadas arqueologias alternativas. Una de ellas, la
arqueologia indigena (Watkins 2000; Smith y Wobst
2005), se aparta de ciertas practicas arqueologicas,



Arqueologia multicultural. Notas intempestivas

especialmente coloniales, pero acepta los principios
fundacionales de la disciplina —aunque posiciona
sus propias agendas. Incluso ofrece disolver dico-
tomias radicales: “La arqueologia indigena quizas
estd en una posicion unica para desafiar, creativa-
mente, las categorias hegemonicas y para desman-
telar marcos binarios, como ‘indio’ y ‘arque6logo’
” (Colwell-Chanthaphonh ef al. 2010: 231). A pesar
de las buenas intenciones, hacer desaparecer una
dicotomia importante para la confrontacion anti-
colonial unifica y solidifica a la arqueologia al ha-
cerla mas democratica. Las categorias hegemonicas
no seran desafiadas desmantelando los marcos bi-
narios; seran reforzadas. Si la dicotomia indigenas-
arqueodlogos fue excluyente e irreconciliable hasta
hace poco, la arqueologia indigena busca disolver-
la. El trabajo tedrico que siguid a la publicacion del
libro de Joe Watkins (2000), que “ha comenzado,
explicitamente, a enmarcar la arqueologia indigena
como un esfuerzo por desafiar los sustentos colo-
nialistas de la disciplina” (Colwell-Chanthaphonh
et al. 2010: 228), esta basado en el implicito de que
una arqueologia “descolonizada” puede retener el
nticleo moderno de la disciplina. ;Cémo pueden ser
definidas las arqueologias alternativas “como dis-
cursos y practicas multiples sobre las cosas de otro
tiempo” (Hamilakis 2011: 408) si retienen el funda-
mento ontologico de la concepcion moderna sobre
los tiempos pasados? ;Ese “otro tiempo” puede ser
efectivamente promulgado a través/desde la ontolo-
gia moderna? Dificilmente, porque uno de los prin-
cipios basicos de la arqueologia indigena, como lo
seflalé una de sus principales proponentes, estable-
ce que “Mientras el enfoque y las especificidades
pueden variar, un hilo comn entre las arqueologias
indigenas que he observado es la incorporacion de,
y el respeto por, las experiencias y las epistemolo-
gias de los grupos indigenas globalmente” (Atalay
2008: 29). Por esa razon la arqueologia indigena se
ve a gatas para ser alternativa de algo. Si lo indige-
na quiere retener su postura anti-moderna (o, por lo
menos, el deseo de ser una alternativa a la moder-
nidad), donde yace su poder politico y su sentido
utopico, no puede ser un adjetivo de la arqueologia
(una disciplina moderna practicada por indigenas)
sino un sustantivo que implica cosmologias distin-
tas en sus propios términos. En suma, las arqueolo-
gias alternativas que retienen los principios basicos
de la disciplina reafirman la cosmologia occiden-
tal. Son lo mejor que le ha pasado a la arqueologia
desde el rompimiento del consenso cientifico en la
década de 1960: el Otro ya no es su némesis sino
su aliado.

Este rapido esbozo de la arqueologia multicul-
tural no estaria completo si dejo de lado al merca-
do. Llegar al ptblico, uno de sus lemas, equivale a

Cristobal Gnecco

llegar al mercado mientras preserva una actitud de-
mocratica, abierta y tolerante. ;Acaso el entusiasmo
con el cual la arqueologia abraza el mercado —en
operaciones de contrato, museos, negocios patrimo-
niales y parques historicos— no es un sintoma de
su incomodidad en la escena multicultural? En vez
de enfrentar los dilemas creados por su apertura de
campos de representacion histdrica antes cerrados
(una verdadera caja de Pandora), se entrega, placi-
damente, al mercado y difiere la confrontacion de
otras realidades con la esperanza de que ese diferi-
miento dure para siempre.

Debates

Las caracteristicas que definen la arqueologia mul-
ticultural también sirven para bosquejar los proble-
mas mas acuciantes que enfrenta en la actualidad,;
esos problemas pueden ser vistos mas juiciosamen-
te, sin embargo, a la luz de las criticas mas genera-
les levantadas contra el multiculturalismo.

Una critica del multiculturalismo

La coexistencia de culturas diversas es una marca
de fabrica del multiculturalismo, una politica de la
diversidad basada en el reconocimiento de Otro es-
tereotipico, virtual y segregado. El “otro real” (que
responde de maneras diversas, no siempre paci-
ficas, democraticas ni humanistas, a las presiones
del capitalismo salvaje, a la velocidad de los flujos
globales y a la violencia postideologica) debe dar
paso, sin disonancias, al “otro imaginado” (que vive
su vida bucolica y exoética en el mundo de la tole-
rancia y la separaciéon). Como sefialé Slavoj Zizek
(1998: 157) de una manera brutal: “La ‘tolerancia’
liberal excusa al Otro folclorico, privado de su sus-
tancia (como la multiplicidad de ‘comidas étnicas’
en una megalopolis contemporanea) pero denuncia
a cualquier Otro ‘real’ por su ‘fundamentalismo,’
dado que el ntcleo de la Otredad estd en la regu-
lacién de su goce: el ‘Otro real’ es, por definicion,
‘patriarcal,” ‘violento,” jamas es el Otro de la sabi-
duria etérea y las costumbres encantadoras. Uno se
ve tentado aqui a reactualizar la vieja nocién marcu-
seana de ‘tolerancia represiva,” considerandola aho-
ra como la tolerancia del Otro en su forma aséptica,
benigna, lo que forcluye la dimension de lo Real del
goce del Otro.” Conceptos devastadores, en verdad:
regulacion del goce de la alteridad; tolerancia repre-
siva; estigmatizacion y, al mismo tiempo, promo-
cion del primordialismo. El multiculturalismo or-
ganiza las diferencias, nominandolas y creandolas
desde el Estado, los organismos multilaterales, las
ONGs, la academia. El “otro real” es reprimido por

Complutum, 2012, Vol. 23 (2): 93-102



Cristobal Gnecco

su reflejo virtual. Otra vez Zizek (1998: 172): “en
el multiculturalismo existe una distancia eurocen-
trista condescendiente y/o respetuosa para con las
culturas locales, sin echar raices en ninguna cultura
en particular... el multiculturalismo es una forma
de racismo negada, invertida, autorreferencial, un
‘racismo con distancia:’ ‘respeta’ la identidad del
Otro, concibiéndolo como una comunidad ‘autén-
tica’ cerrada hacia la cual él, el multiculturalista,
mantiene una distancia que se hace posible gracias
a su posicion universal privilegiada.”

El “otro virtual” neutraliza el activismo de lo di-
ferente imponiéndole limites, legales y de otro tipo,
y entregandolo al mercado —que lo trata tan so6lo
como diversidad, controlada y promovida como
auténtica y pura. La tolerancia de las historias no
académicas por la arqueologia multicultural esta
atravesada por la exigencia de autenticidad, pro-
duciendo intransigencias candnicas que establecen
(nuevos) limites a la legitimidad retorica. Por ejem-
plo, muchos arquedlogos fustigan la falta de auten-
ticidad de los usos indigenas contemporaneos del
pasado porque son esencialistas y porque reclaman
continuidades histdricas que la arqueologia y la “et-
nohistoria” consideran espurias. Esta lucha retérica
por la autenticidad no es de poca monta y enfrenta
actores que hablan desde posiciones situadas en la-
dos opuestos del rio de la identidad. En este asunto
los indigenas (reconocidos, legitimados, santifica-
dos y promovidos por los discursos expertos) deben
ser como las definiciones occidentales quieren que
sean: sujetos de una cultura auténtica y pura y guar-
dianes de la naturaleza y de la historia. La autenti-
cidad exigida a los indigenas por los arquedlogos
multiculturales los carga con el peso de la culpa oc-
cidental porque ve en las comunidades nativas, que
cree (y quiere) unidas organicamente con su pasado
(un pasado auténtico), a los actores capaces de recu-
perar y potenciar el sentido de unidad y de armonia
con la historia, redimiendo las depredaciones tem-
porales de la postmodernidad: “En esta trayectoria
del discurso edénico que va del Paraiso Encontrado
al Paraiso Perdido la figura del indio inmanente ha
sido un instrumento crucial para el blanco trascen-
dental. Porque es el hombre blanco quien ‘encuen-
tra’ el Paraiso, lo transforma hasta arruinarlo y, de
nuevo a través de su volicidn, rescata a la Tierra
de su propia rapacidad. Como agente soberano del
mundo el hombre blanco ha reducido a los indios
a meros rehenes de su terrorismo econémico” (Ra-
mos 1994: 79).

La exigencia de autenticidad, siempre circuns-
tancial y maleable, hace aparecer a las historias lo-
cales como uno de los lugares posibles (quizas el
mas posible) de reactivacion del sentido del tiempo
que la postmodernidad pretende aniquilar. En una

Complutum, 2012, Vol. 23 (2): 93-102

Arqueologia multicultural. Notas intempestivas

paradoja que solo puede ser postmoderna las his-
torias indigenas antes apropiadas y transformadas
por la historia nacional ahora son valoradas como
discursos de continuidad y sacralidad alternativos a
la brutal deshistorizacion del pasado. Esta demanda
de autenticidad procede de la nostalgia imperia-
lista; los agentes del colonialismo ‘“normalmen-
te exhiben nostalgia por la cultura del colonizado
como era ‘tradicionalmente’ (esto es, cuando la en-
contraron por primera vez). La peculiaridad de su
lamento es, desde luego, que los agentes del colo-
nialismo suspiran por las formas de vida que alte-
raron o destruyeron intencionalmente... una clase
particular de nostalgia, usualmente encontrada en
el imperialismo, en la cual las personas deploran la
muerte de lo que ellas mismas han transformado”
(Rosaldo 1993: 69). Esta nostalgia por algo perdi-
do que nunca se tuvo (al fin y al cabo, las historias
indigenas que ahora se ensalzan antes fueron parias
ignorados y negados) es una huida hacia la natu-
raleza y el pasado; exotiza al otro mientras busca
limitar su despliegue. No en vano el proyecto cultu-
ral del multiculturalismo es “aprovechar y redirigir
la abundante energia del activismo de los derechos
culturales, mas que oponerse a ella directamente”
(Hale 2002: 498). El multiculturalismo, con su es-
tética de la nostalgia y de la indiferencia, se siente
libre de huir de su propia historia al mismo tiempo
que lega en otros (en los nativos) la constitucion de
sentidos histdricos que alaba, capitaliza, mercantili-
za 'y discrimina.

La equivalencia entre los discursos multicultu-
rales del medio ambiente y del pasado es notoria.
Parafraseando a Astrid Ulloa (2004) llamaré nativo
historico al guardian altamente calificado de la his-
toria por auténtico y continuo. Pero cuando los indi-
genas se aventuran fuera del nuevo canon de la re-
presentacion multicultural (mas estrecho y vigilado
que los canones colonial y moderno) su autenticidad
se pone en entredicho y sus derechos son limitados:
“El indio bueno, estoico y politizado es entonces
velado con una legitimidad que es tan diafana como
efimera porque puede, rapidamente, convertirse en
desprecio si pisa la linea estrecha dibujada por sus
sostenedores blancos” (Ramos 1994: 86). El nativo
historico es auténtico mientras siga los senderos de
la historia “cierta” (la de las disciplinas expertas),
no “invente” tradiciones de la “nada” y use el pasa-
do en la construccion de identidad (jamas para otros
fines mas mundanos).

La distancia entre diversidad y diferencia es la
principal limitacion del multiculturalismo y es tanto
una caracteristica como un sintoma. De hecho, las
décadas que siguicron a la ultima guerra mundial,
pero especialmente las tres ultimas, han presencia-
do el abandono generalizado de categorias peyora-



Arqueologia multicultural. Notas intempestivas

tivas y estigmatizantes (razas inferiores, primitivas,
subdesarrolladas) y el fortalecimiento de la relativi-
zacion culturalista (culturas diferentes) que desacti-
va la organizacion de base, des-racializa el racismo
(pero lo conserva intacto) y reifica/funcionaliza la
heterogeneidad para dulcificar las desigualdades.
Como Claudia Briones (2005: 22) sefial6: “Puesto
que las relaciones sociales que recrean procesos de
alterizacion se presentan y explican desvinculadas
de la organizacion del capital y el poder internacio-
nal y nacional, la diferencia cultural emerge como
propiedad cuasi-ontologica.” La idea multicultural
de diversidad quiere que la heterogeneidad sea en-
tendida como un “mosaico de identidades monocro-
mas” (Brubaker y Cooper 2001: 33), eliminando las
especificidades historicas, los procesos de alteriza-
cion, las asimetrias y las relaciones de poder. Por
eso es necesario establecer la distancia entre di-
versidad —la que promueve el multiculturalismo:
quieta e inocua, exotica, complaciente, organizada
y mercantil— y diferencia —la “constante produc-
cion y emergencia de sujetos en el embate de sus
antagonismos y tensiones” (Segato 2007: 27-28)
para entender a la alteridad en su acontecimiento.
Como si este ya no fuera un problema suficiente-
mente dificil de resolver, el multiculturalismo esta
plagado de tensiones constitutivas. Las mas promi-
nentes de ellas son la contradiccion entre derechos
colectivos e individuales y la autonomia otorgada a
las simbolizaciones distintas de la sociedad y de la
vida. Aunque la autonomia ha sido controlada con
el establecimiento de limites, sigue siendo poten-
cialmente explosiva. La “solucién” que han adopta-
do las sociedades multiculturales para resolver estas
tensiones es el diferimiento y, cuando las circuns-
tancias son demasiado acuciantes, la casuistica.

Por una critica de la arqueologia multicultural

A la luz de las criticas al multiculturalismo se pue-
den ver, acaso mejor, las criticas a la arqueologia
multicultural con respecto a sus caracteristicas prin-
cipales: (a) practica abierta; (b) circulacion amplia-
da de los discursos arqueologicos; (c) expansion
de la hermenéutica disciplinaria; y (d) abandono
del control de ciertos asuntos. Primero, la practica
abierta que abandera solo ha permitido que los ac-
tores locales sean miembros de los grupos de inves-
tigacioén o, como mucho, que sean entrenados en la
disciplina. Esa apertura ha sido enmarcada bajo el
rotulo de “colaboracion,” pero las relaciones de po-
der no estan en juego. La mayoria de los arqueolo-
gos se contenta con ofrecer migajas culturales (un
museo local, un video, una cartilla) mientras pre-
servan el control de temas fundamentales (disefios
de investigacion, destino de los hallazgos, produc-

Cristobal Gnecco

cion y diseminacion de narrativas). Segundo, la cir-
culacion ampliada de los discursos arqueologicos
—que, junto con la colaboracion, forma la columna
vertebral de la llamada arqueologia publica— ha
tenido dos resultados: reproduce el canon disci-
plinario con mayor prolijidad y aumenta la reifi-
cacion y objetivacion del pasado, como en el caso
de los museos locales. Tercero, la expansion de la
hermenéutica arqueologica alcanzada mediante la
incorporacion de concepciones no occidentales de
la historia ha enriquecido el potencial explicativo
de la disciplina pero no ha producido entendimien-
tos interculturales. Esa expansion interpretativa,
que muchas veces recurre a cosmologias ajenas
que producen curiosos hibridos argumentales (por
ejemplo: objetos vivos, con agencia, en medio de
rigidos marcos funcionales), profundiza la arrogan-
cia logocéntrica pero no busca forjar relaciones no
jerarquicas; como resultado, la diferencia historica
(interpretaciones diferenciales del pasado, inclu-
yendo qué es el pasado) es un mero instrumento
para una arqueologia mas vigorosa. Cuarto, renun-
ciar al control de ciertos asuntos significa eso, pre-
cisamente: ciertos asuntos y bajo ciertas circuns-
tancias. Esta caracteristica se ha constituido, con
frecuencia, a través de la repatriacion selectiva de
restos bioldgicos y culturales. Aunque la repatria-
cion es un recurso importante cuyo potencial para
los movimientos sociales es incuestionable, vale la
pena preguntar por qué se ha vuelto tan central y
visible para la arqueologia. Como si respondiera a
esta pregunta Chris Gosden (2001: 258) sefial6 que
“La agencia de los pueblos indigenas en la crea-
cion de formas coloniales en el pasado tiene un eco
fuerte en la actualidad, cuando las exigencias para
que los arquedlogos creen visiones de la historia
mas sensibles localmente estan respaldadas por
la legislacion. Esto significa que la investigacion
actual debe ser un proyecto colaborativo entre los
arquedlogos y las comunidades locales y que esto
solo puede ocurrir una vez que las injusticias del
pasado hayan sido retomadas, lo que generalmente
significara el retorno de esqueletos o cultura mate-
rial que se considera que fueron inapropiadamente
obtenidos, guardados o exhibidos” (afiadi las cursi-
vas). La repatriacion es un tema muy debatido en
la arqueologia contemporanea no tanto porque de-
volver sitios, cosas y restos debilite el fundamen-
talismo de muchos arque6logos sino porque se ha
vuelto el sitio ideal para expiar la culpa colonial.
Los arqueologos estan firmemente convencidos de
que la repatriacion curard las injusticias del pasa-
do. Su sacrificio es menor: devolver (o compartir)
unas pocas cosas para preservar sus privilegios
cognitivos, su mirada logocéntrica, su solida red
narrativa, su impacto mnemonico.

Complutum, 2012, Vol. 23 (2): 93-102



Cristobal Gnecco

En suma, la arqueologia multicultural participa
del incoherente discurso historico del multicultura-
lismo, cuyo nosotros nunca habia sido tan borroso
(¢0 es en exceso coherente y su aparente incohe-
rencia es, apenas, una tension mas en la ya larga lis-
ta de tensiones postmodernas?). Ademas, difiere la
solucion de las tensiones que ha contribuido a crear,
como la autonomia de las representaciones histori-
cas; lo hace tratando las diferentes concepciones de
la historia como mera diversidad aislada—apropiada
para la explotacion mercantil, como muestra el boom
de la memoria (Martin 2000)—, sin consecuencia al-
guna para la sociedad en general.

Escenarios

Los tiempos que corren —postmodernos, transmo-
dernos, postindustriales— muestran la nueva cara de
la sociedad burguesa, en la cual las identidades que
eran antagonistas y excluyentes ahora coexisten en el
placido (pero probadamente explosivo) pacifismo de
la relajacion multicultural. Una amplia variedad de
etnias y géneros ahora es parte del paisaje del mun-
do, donde antes s6lo hubo individuos heterosexuales
y nacionales. Esa coexistencia tan improbable es el
mayor logro del capitalismo contemporaneo —atin
mas que haber reemplazado las mercancias por el de-
seo en la imaginacion de la gente.

Hasta hace dos décadas las historias no occiden-
tales y su manera de relacionarse con la materialidad
y el patrimonio eran desconocidas para los Estados
modernos y para la academia; el campo simbdlico
de la historia era estable y unificado alrededor del ser
nacional. ;Qué las hace visibles ahora? Las luchas
anti-coloniales, sin duda, pero también una razén
mas sutil: la bisqueda multicultural de la diversidad,
la apropiacion y neutralizacion de lo diferente que,
en otras circunstancias, podria desestabilizar lo que
ha sido estabilizado a fuerza de hegemonia y trabajo
ideolodgico. (En este nuevo acto hegemonico, consen-
tido por lo diferente, medra el mercado.) En este es-
cenario, aparentemente abierto y horizontal, el esta-
blecimiento arqueoldgico “reformado” se siente feliz
de conceder lo que mas quiere a actores previamente
marginados: la coherencia epistémica disciplinaria.
Sus ganancias son numerosas: sigue practicando la
arqueologia como ha sido conocida (no cambia nada
de su tejido metafisico); lo hace en publico (genero-
samente); se siente mas democratico (al compartir);
se acerca a lo que solia llamar e/ salvaje, apaciguan-
do sus deseos y convenciéndose de que la cercania
disciplinaria se traduce en coalescencia espacial,
temporal y cultural.

Pero la disonancia y la confrontacion no han ce-
sado de existir y pueden ser miradas examinando la

Complutum, 2012, Vol. 23 (2): 93-102

Arqueologia multicultural. Notas intempestivas

relacion entre la arqueologia y los pueblos indige-
nas, todavia sus oponentes mas fieros. Para empe-
zar, los pueblos indigenas y los arquedlogos pien-
san, sienten y quieren cosas distintas de su mutua
concurrencia al escenario arqueologico. Para los ar-
quedlogos esta claro: la aceptacion indigena de una
arqueologia abierta y democratica es su mejor es-
peranza para el futuro de la disciplina. Los arque6-
logos multiculturales estan encantados de compar-
tir su conocimiento con la masa lega —esta vez
vestida con atuendos étnicos. Su movida ilustrada
les place mucho porque disfrazan como altruismo
y correccion politica su indeclinable compromiso
con la cosmologia Occidental. Por otra parte, el po-
sicionamiento de los pueblos indigenas frente a la
arqueologia no es tan consensual. Algunos valoran
los procesos y resultados arqueoldgicos si son parte
de sus agendas, considerando que los objetos y los
rasgos vueltos arqueologicos por los discursos aca-
démicos o apropiados por las comunidades pueden
servir para fortalecer su historia. Otros confrontan
la arqueologia abiertamente y rechazan cualquier
posibilidad de transaccion con ella. Una revision,
incluso rapida, de la distribucion geografica de esas
dos posiciones antitéticas muestra que la primera
es mas frecuente en los grupos indigenas de las de-
mocracias industrializadas mientras la segunda ca-
racteriza a los grupos del viejo Tercer Mundo. Esa
distribucion no es aberrante; responde a la efecti-
vidad diferencial de las politicas multiculturales y
a lo exitosas que han sido en la construccion de
hegemonias fuertes —alcanzadas mas completa-
mente en los paises donde el nacionalismo fue mas
agresivo y triunfante.

Quienes se enfrentan a la arqueologia y no quie-
ren saber nada de ella levantan su voz desde una
emergencia discursiva, desde la distancia, incluso
desde una exterioridad asumida. Exponen y retan
lo que ha hecho Occidente y arrastran a sus insti-
tuciones a la pelea, incluyendo a la academia. La
confrontacion con Occidente no es nueva —tiene
varios siglos— pero gand mas coherencia y fuer-
za desde la década de 1950, comenzando con las
guerras anticoloniales en Africa. Ha aumentado su
ritmo e intensidad en la escena multicultural, alli
donde concurren actores con agendas opuestas. El
multiculturalismo abre el mundo de la representa-
cion y da acceso a otros sujetos representadores;
quiere, sin embargo, que la representacion sea un
mero epifenomeno de relaciones jerarquicas que
busca preservar. Las representaciones multiples del
pasado, incidentalmente liberadas por la autonomia
inherente en las reformas multiculturales (aunque
la autonomia historica esta conspicuamente ausen-
te de los mandatos constitucionales y legales), son
separadas del mundo del poder. Pero ;qué pasa si



Arqueologia multicultural. Notas intempestivas

consideramos la representacion como praxis, como
sugiri6 Johannes Fabian (1990)? La praxis es ha-
cer, acontecimiento; es la posibilidad de que la pre-
sencia del otro sea sentida, vivida, aceptada, por
fuera de la representacion como epifenéomeno —
una representacion que, en cualquier caso, ha sido
predicada sobre su ausencia. Si un mundo plural,
horizontal y abierto (un mundo histérico y de otras
maneras) puede significar mas que el inocuo plura-
lismo relativista, ese significado puede encontrar-
se en la lucha por la alteridad radical. Mejor que
lo diga Rita Laura Segato (2007: 18): “la lucha de
los movimientos sociales inspirados en el proyecto
de una ‘politica de la identidad’ no alcanzard la
radicalidad del pluralismo que pretende afirmar a
menos que los grupos insurgentes partan de una
conciencia clara de la profundidad de su ‘diferen-
cia,” es decir, de la propuesta de mundo alterna-
tiva que guia su insurgencia. Diferencia que aqui
entiendo no con referencia a contenidos substan-
tivos en términos de ‘costumbres’ supuestamente
tradicionales cristalizadas, inmdviles e impasibles
frente al devenir historico sino como diferencia de

Nota

Cristobal Gnecco

meta y perspectiva por parte de una comunidad o
un pueblo.”

La radicalizacion de la diferencia es la libera-
cion de su fuerza contenida por las redes de la di-
versidad cultural. Es pensarla como acontecimien-
to (pensar relaciones, devenires, poderes en esce-
na), algo que no puede menos que desestabilizar lo
estabilizado. Desestabilizar el canon arqueolégico:
ese podria ser el propésito minimo de una tradicion
emergente que descree, se aparta, de la arqueolo-
gia multicultural. Como escribido Arturo Escobar
(1996: 39) sobre su libro contra el desarrollo, “el
propésito del analisis es contribuir a liberar el cam-
po discursivo para que la tarea de imaginar alter-
nativas pueda comenzar.” Puesto que habitamos
mundos naturalizados —creados por la hegemonia
cultural, social, politica, econémica de un sistema,
de una clase, de una cosmologia— tratar de habitar
mundos desnaturalizados no es una empresa facil
pero seguramente tampoco es imposible. Primero
hay que hacerlos —o deshacerlos: liberar el campo
discursivo. Esa (des)hechura es tarea de la irrupcion
del acontecimiento: aquello que es, deviene, vive.

1. Pero no todos estan convencidos de este abandono. Por ejemplo, la Canciller alemana Angela Merkel declar
a fines de 2010 que los esfuerzos de su pais por construir una sociedad multicultural habian “fracasado comple-
tamente” y atribuyo el fracaso a los inmigrantes no integrados (véanse los prolijos reportes de prensa al respecto
del 16 de octubre de ese afio). En Inglaterra los politicos conservadores atacan el multiculturalismo porque divide
y distinguen “entre la nacionalidad definida por la cultura y aquella definida por los derechos politicos” (Wright
2007:134). Sin embargo, quizas no sea equivocado decir que la mayor parte de las sociedades postmodernas
acepta la co-existencia multicultural de lo diverso.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ATaLAY, S. (2008): Multivocality and indigenous archaeologies. Evaluating multiple narratives: beyond nationa-
list, colonialist, imperialist archaeologies (Junko Habu, Clare Fawcett y John M. Matsunaga, eds.), Springer,
Nueva York: 29-44.

Briongs, C. (2005): (Meta) cultura del Estado-nacion y estado de la (meta) cultura. Universidad del Cauca, Po-
payan.
BRrUBAKER, R.; CoopERr, F. (2000): Beyond ‘identity.” Theory and Society, 29(1): 1-47.

CoLweLL-CHANTHAPHOMH, C.; FERGUSON, T.J.; LipPERT, D.; MCcGUIRE, R.; NicHoLAS, G.; WATKINS, J.; ZIMMERMAN,
L. (2010): The premise and promise of indigenous archaeology. American Antiquity, 75(2): 228-238.

EscoBar, A. (1996): La invencion del Tercer Mundo. Norma, Bogota.

FaBIaN, J. (1990): Presence and representation: the other and anthropological writing. Critical Inquiry, 16: 753-
772.

GospeN, C. (2001): Potscolonial archaeology. Issues of culture, identity, and knowledge. Archaeological theory
today (Ian Hodder, ed.), Polity Press, Oxford: 241-261.

HaLk, C. (2002): Does multiculturalism menace? Governance, cultural rights and the politics of identity in Gua-
temala. Journal of Latin American Studies, 34: 485-524.

HawmiLaks, Y. (2011): Archaeological ethnography: a multitemporal meeting ground for archaeology and anthro-
pology. Annual Review of Anthropology, 40: 399-414.

101 Complutum, 2012, Vol. 23 (2): 93-102



Cristobal Gnecco Arqueologia multicultural. Notas intempestivas

Marrtin, J. (2000): El futuro que habita la memoria. Museo, memoria y nacion (Gonzalo Sanchez y Maria Emma
Wills, eds.), Museo Nacional, Bogota: 33-63.

MosHENSKA, G. (2009): What is Public Archaeology? Present Pasts, 1: 46-48.

Ramos, A. (1994): From eden to limbo: the construction of indigenism in Brazil. Social construction of the past
(George Bond y Angela Gilliam, eds.), Routledge, Londres: 74-88.

RosavLpo, R. (1993): Culture and truth. The remaking of social analysis. Routledge, Londres.

SeGaro, R.L. (2007): La nacion y sus otros. Raza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos de politicas de la
identidad. Prometeo, Buenos Aires.

Smith, C.; WossTt, M. (eds.) (2005): Indigenous archaeologies: decolonizing theory and practice. Routledge,
Londres.

TayLor, C. (1993): La politica del reconocimiento. Fondo de Cultura Econdémica, México.
ULLoA, A. (2004): EIl nativo ecologico. Instituto Colombiano de Antropologia e Historia, Bogota.

Wartkins, J. (2000): Indigenous archaeology. American Indian values and scientific practice. Altamira Press,
Walnut Creek.

WRriGHT, S. (2007): La politizacion de la “cultura.” Constructores de otredad. Una introduccion a la antropologia
social y cultural (Mauricio F. Bovin, Ana Rosato y Victoria Arribas, eds.), Antropofagia, Buenos Aires: 128-
141.

Z17EK, S. (1998): Multiculturalismo o la [égica cultural del capitalismo multinacional. Paidés, Buenos Aires.

Complutum, 2012, Vol. 23 (2): 93-102 102



