ARQUEOLOGIA MODERNA Y OTROS TIEMPOS*

Tres selknam (una pareja y su hijo o hija) aparecen en una foto tomada por el
sacerdote Martin Gusinde en Tierra del Fuego en 1919. La foto seria una
representacion mas de las miles hechas de los indigenas americanos si no
fuese porgue una sombra la hace excepcional: sobre los selknam vemos —o
adivinamos— a Gusinde en su funcién de representar, inclinado sobre el
tripode que sostiene su camara. Los selknam llamaron a Gusinde mankasen,
cazador de sombras. Se equivocaron: Gusinde no cazaba sombras; la sombra
de Gusinde era el cazador. Su foto contiene a los selknam, los invade, dice lo
gue no pueden decir. Su sombra es el saber moderno, apropiando los sujetos
que posee y enuncia: representa sin dejarse ver, acaso sélo insinuandose (o0
dejando la tarjeta de visita, el texto).

Los antropdlogos son la extension de la sombra de Gusinde. Las
representaciones antropolégicas hablan por y hablan sobre unos sujetos
exteriores a la modernidad, los llamados otros, asumiendo que no pueden
hablar por si mismos y actuando desde una violencia epistémica que ha
permitido que una vision del mundo (la de los antropdlogos: occi-andro-
céntrica) se imponga sobre las demas. La violencia epistémica de la
antropologia parte del hecho, que considera incontrovertible, de que la
comprension de la cultura sélo puede ocurrir como totalidad significativa en sus
predios conceptuales a través de la experiencia etnografica. Pero la
antropologia, esa representadora genérica de los a-normales de la
modernidad, no representa para ellos sino para un mundo que los requiere

! Aceptado para publicacion en Dimensién Antropoldgica.



normalizados. Desde alli, desde la a-normalidad normalizada por las
representaciones antropologicas, quiero hablar de arqueologia y sus
temporalidades; para hacerlo pasaré por la casa de la identidad moderna y,
mas cerca de nuestro tiempo, por la casa de la(s) identidad(es)
multicultural(es).

En el mundo de la representacion

En su etnografia de las peleas de gallos en Bali Clifford Geertz (1973:449)

insistio que su tratamiento
...como texto hizo evidente el "uso de emociones con propdsitos cognitivos;"
[pero] el lector realmente no sabe qué sabe el balinés, qué piensa que sabe o
gué espera saber de la sociedad balinesa. Al final, la pelea de gallos balinesa
es una obra de teatro geertziana, méas geertziana que balinesa. Importa mas en
el mundo del etnografo que en el mundo que, supuestamente, describe
[cuando no aspira a representar] (Trouillot 2011:235).

Geertz represento la pelea de gallos balinesa en y para un Primer Mundo
epistémico. De la misma manera, Gusinde no tomo su foto para los selknam
sino para Occidente. Gusinde y Geertz eran miembros de una minoria cognitiva
cuya funcionalidad con la modernidad es insoslayable, tanto como la de la
antropologia latinoamericana con los Estados-nacion que empezaron a surgir y
consolidarse en el siglo XIX. Ese también fue el horizonte de intervencion de la
arqueologia.

En el nucleo de las narrativas maestras de la modernidad existié una
operacion historica: el ingreso de los salvajes a la civilizacion. Sin embargo, la
implementacion de la temporalidad moderna en América significo una
diferencia crucial con los eventos en la metrépoli: mientras la arqueologia en
Europa escribi6 sobre los salvajes como parte del yo (en términos evolutivos, el
primitivo que eventualmente evolucion6 hasta convertirse en el Occidental
civilizado) en América y otras partes del mundo colonial escribid sobre los
salvajes como otros. En Europa la denegacion de contemporaneidad a sus
salvajes fue funcion de la teleologia: no eran parte de la modernidad porque
realmente pertenecian a un tiempo pasado. Su existencia retdrica —su
presencia en las narrativas arqueolégicas construidas sobre reliquias
verdaderas— y su transformacion en sujetos modernos —su presencia en las
historias nacionales— fue prueba concluyente del paso del tiempo progresivo.
En América los salvajes como otros (los indios paradigmaticos) no fueron parte
de la misma historia: no se transformaron en el sujeto civilizado. Los salvajes
entraron a la civilizaciéon de la mano de una historia contada por otros. Pero
entraron no siendo. El requisito de entrada fue su negacion. La ontologia de los
salvajes en el discurso de los arquedlogos es una larga negativa: no son, no
estan, no habitan ese discurso. Por si fuera poco, la apropiacién de algunos
logros indigenas —cuidadosamente seleccionados para que imitaran la
civilizacion europea (metalurgia, domesticacion de alimentos, arquitectura
monumental, vida religiosa, gobiernos centralizados, incluso sistemas de
comunicacién similares a la escritura)— por los contadores de historias
nacionales, todos miembros de una elite que desprecié a los indios y se
consideraba blanca, fue una paradoja brutal. La arqueologia se convirtio en la
notaria de la desaparicion de las sociedades pre-europeas “civilizadas:”



legitimé la desapariciéon de los indios (algo del pasado) y pavimenté el camino
de las ideologias mestizas nacionales.

Esa fue la diferencia béasica entre las metrépolis y las periferias en
términos de relacidon de la historia. Por esa misma razén la arqueologia en
Europa no fue parte de la antropologia. No participé del mismo campo tematico
del cual fue parte la arqueologia americana: la normalizacién de los salvajes
contemporéaneos. Arqueologia y antropologia en América fueron unay la
misma,; su relacion fue un ejemplo acabado de la aparentemente paradodjica
complicidad entre modernidad y colonialismo. Mientras la antropologia se
dedicé a normalizar a los salvajes con el indigenismo? la arqueologia los
normalizé imponiendo una nueva temporalidad (la de la civilizacion) y usando
sus rasgos civilizados escogidos como simbolos nacionales. Pero aunque las
dos fueron disciplinas dedicadas a modernizar a los salvajes a través de la
produccion de la imaginacion nacional la arqueologia nunca fue indigenista.
Nunca habld sobre los indios, sobre los medios para atraerlos a la casa
nacional. Sélo habl6 de su pasado civilizado para una historia funcionalizada en
el mestizaje —la retérica dominante en el nacionalismo latinoamericano.

En los paises que los burgueses del siglo XIX [lamaron América Latina la
arqueologia represent6 el deseo nacional. Su identidad fue un saber vivo en los
entretelones del tiempo moderno: hizo trascendente el tiempo (objetivo, neutral)
y llevé un colectivo (la sociedad nacional, rabiosamente mestiza) y una
singularidad (el individuo moderno) a reconocerse mutuamente como totalidad
y parte y unirlos en un espacio ceremonial, mnemonico. El tiempo
moderno/arqueoldgico desempefid tres funciones: fue una medida de progreso
(la sociedad supo dénde estaba, hacia donde iba y de donde venia); fue un
medio de control (los sujetos tuvieron que ajustarse a un comportamiento
temporal que estableci6é un origen, una ruta y un destino); y fue sefial de un
intercambio simbalico (entre la sociedad y el conocimiento experto). La
arqueologia construy6 una nueva temporalidad —la de un celebrado pasado
pre-europeo puesto en términos Occidentales, con medios Occidentales y para
servir necesidades Occidentales— para volver densa y legitima la novedad de
las naciones recientes. Esa temporalidad, tipicamente moderna y
latinoamericana, rapidamente sometio otras temporalidades co-existentes: las
de los nativos, los esclavos, los auto-designados blancos. Enterrd los tiempos
oscuros de la conquista y la colonizacion levantando un pasado indigena
glorioso.

La temporalidad arqueoldgica no es un hallazgo de los arqueélogos, el
punto de llegada de sus investigaciones. Es el escenario preferido para su
ejercicio de representacion, su punto de partida, aunque la pretendida
autonomizacion técnica de sus fechas, secuencias y tipologias les permita creer
que no representan a nada, a nadie. Pensar la relacion de la arqueologia con la
gente en términos de representacién tiene dos caras: una permite a los
arqueologos expiar su culpa cargando al texto con la responsabilidad colonial,
dejando intacta su relacién asimétrica con otros sujetos; también les permite
escamotear su compromiso con otros mundos, situados aqui y ahora, no en el
pasado que tanto quieren. Los arquedlogos textualistas (esos sujetos empefiados

2 El indigenismo, la principal contribucién antropolégica al nacionalismo, proveyé los
medios epistémicos con los cuales las sociedades indigenas fueron digeridas por la
sociedad nacional; fue la retdrica antropologica nacional por excelencia.



en hacernos creer que la herencia colonial de la arqueologia puede ser lavada en
los textos) estan felices incorporando las voces de los otros (sobre todo sin van
vestidas de mitos, el género auténtico por excelencia) pero sélo para ampliar las
interpretaciones expertas. La otra cara permite devolver la mirada, ver al sujeto
que entiende, acaso por primera vez, que quien mira también es mirado. Al vernos
viéendonos podemos preguntar quién es ese sujeto extrafio que espia nuestra
mirada, podemos preguntar por el orden de la representacion: ¢ quién representa?;
¢para qué?; ¢ desde qué aparato institucional?; ¢ desde qué tecnologia? Puesta en
estos términos la representacion pierde inocencia, deja de ser ese acto aséptico y
objetivo (que el positivismo enmascaro y vendié como el producto mas acabado
del conocimiento moderno) para aparecer en su intencionalidad plena. Puesta en
estos términos habla de politica.

El andlisis politico de la representacion pone en escena la friccion que
produce el acontecimiento que no se deja (no se puede) atrapar por la l6gica;
muestra que la operacién del logos (y alli el lugar del aparato educativo, c6mo no)
cierra el mundo de ese sentido, lo reduce, lo vuelve manejable, lo atrapa. Sefiala
gue las cosmologias no se pueden decir, que nada puede estar en su lugar; indica
que la vida en relacion (cada vez mas singularizada en los movimientos sociales,
aungue seguro vive en otras partes), su potencia, su capacidad creativa, su
anacronismo (donde reside, en buena medida, su resistencia), no espera (no
necesita) a los intelectuales. Esa friccion pareciera ser/estar, entonces, contra toda
forma de representacion. ¢ Lo es/lo esta? Dos sujetos extremos pueden servir para
examinar el asunto: Clifford Geertz, de nuevo, e Isaac Babel. Geertz bien puede
haber sido el representador mas candnico de la antropologia contemporanea. Su
obra es un largo relato sobre el antropélogo que ubica, entiende y traduce la
manera como el otro representa su mundo y a si mismo. Geertz afind su punteria
etnografica para entender. No se preocupd por mostrar que su interpretaciéon no
era el entendimiento del otro. Tampoco le interes6 develar en qué horizonte
praxeoldgico despleg6 su entendimiento. La representacion de Geertz importa en
su mundo, no en el mundo que interpreta. El escritor ruso Isaac Babel esta en el
otro lado del espectro: ante la exigencia de que escribiera como mandaba el
canon del realismo socialista, se negé a escribir.® Geertz es la abundancia de la
representacion; Babel su carencia.

Dos culturas

Los extremos de Geertz y Babel me hacen creer que la idea venerable de Charles
Percy Snow (1959) sobre dos culturas (la de los cientificos y la de los humanistas)
bien puede usarse para hablar de otras dos: la de los intelectuales y la de los
otros, esos sujetos exteriores a la modernidad que devinieron movimientos
sociales empoderados en el mundo multicultural. Los intelectuales escriben sobre
los otros y los movimientos sociales, representandolos: documentan lo que hacen
(a veces acompafiandolos) y escriben/textualizan para contarlo.* Los movimientos

® Babel es una tragedia ejemplar. Acosado por la tortura confesé que “mi impotencia
creativa, que me ha impedido publicar algun trabajo significativo en los Gltimos afios,
fue un sabotaje deliberado y una negativa a escribir." Fue juzgado por conspiracion y
fusilado en 1940.

* ¢ Es insidioso recordar que sobre esas historias contadas con el tono de sentencia
gue otorga el saber experto se edifican las carreras, los prestigios, el erotismo del
poder académico?



sociales viven en relacion (alli radica el sentido de comunidad) y, crecientemente,
cuentan su vida con sus propios medios y por sus propios representadores: la
necesidad de contar es imperiosa como agenda de vida pero es un acto que se
debe al deseo colectivo que, frecuentemente, prescinde de la escritura y vuelve
invisible el nombre especifico tras el rostro anonimo de la multitud. Aunque las dos
culturas pueden encontrarse en un campo intersubjetivo es frecuente que se
ignoren y se parasiten. Todo esto pareciera poner en cuestion la representacion
como medio de visibilidad del individuo (sobre todo la escritura), la herramienta
bésica del intelectual, y elevar el texto al anonimato de la multitud. No es que la
representacion haya desaparecido del mundo del acontecimiento o nunca haya
estado en él; el asunto es que alli la representacion es un lugar de constitucion de
tejido social, no un acto de elevamiento individual ni de construccion de carreras
académicas.

Por eso la representacion es un lugar privilegiado para indagar,
indiscretamente, en qué anda la arqueologia y su temporalidad tradicional, la
moderna. Michel-Rolph Trouillot (2011:45) sefialé que es probable “que el peso
del pasado se aligere cuando las condiciones sociohistoricas existentes en el
momento de su aparicion [de la antropologia] hayan cambiado tanto que los
practicantes tienen que escoger entre un olvido completo y un
redireccionamiento fundamental.” Dificilmente puede encontrarse un mejor
retrato de la situacion actual de la arqueologia. Su funcionalidad de larga data
con los Estados nacionales se ha marchitado junto con la eclosién del
multiculturalismo; “las condiciones sociohistdricas existentes en el momento de
su aparicion” han desaparecido o cambiado brutalmente. ¢ A quién representa
ahora la arqueologia, cuando Occidente se ha re-edificado desde la
organizaciéon multicultural y el Estado-nacional moderno es apenas nostalgia
deseada? No lo sabe, aunque sospecho que intuye que se representa a si
misma —quizas alli encuentre la legitimidad de su encierro en un mundo
metarreal, propio y sellado que se alimenta de congresos y publicaciones para
arqueologos y solo para arquedlogos. Pero las nuevas condiciones
sociohistoricas la han forzado a cambiar, tanto que ahora debemos llamarla
arqueologia multicultural (algunos la llaman publica). Esa arqueologia con cara
nueva hace tres cosas: abre su practica a la participacion de actores locales
(en las investigaciones y en las tomas de decisidn), abre los espacios de
circulacién de su discurso (sobre todo con la promocién de museos locales y de
medios impresos y audiovisuales) e incluye otros horizontes histéricos en sus
interpretaciones. La primera solo ha logrado que los actores locales sean
miembros de los equipos de trabajo (el obrero de siempre, esta vez con
vestidos étnicos) o, como mucho, que sean entrenados en la disciplina
(arrebatandolos al salvajismo de sus practicas, vernaculas e indisciplinadas, y
trayéndolos al curso de la civilizacién.) La segunda es, aparentemente, una
buena intencién que ha contribuido a la fetichizacion del pasado, como en el
caso de los museos locales que han surgido por doquier, como la peste, sin
reflexionar sobre su significado y papel, convertidos en depésitos de cosas que
nadie quiere y a nadie interesa. La tercera ha enriquecido la hermenéutica
arqueoldgica pero no ha tendido puentes interdiscursivos. Estas caracteristicas,
gue parecerian definir una arqueologia que milita contra la violencia epistémica
de la tradicion logocéntrica, son engafosas. La arqueologia multicultural es una
arqueologia académica tradicional acomodada a las necesidades y mandatos
del multiculturalismo. Es el disfraz de una vieja practica que ha decidido seguir



haciendo lo mismo que ha hecho por siglos, cambiando todo para continuar
igual. La arqueologia multicultural ni siquiera noto los nuevos posicionamientos
producidos en las disciplinas sociales por la impugnacién anti-colonial hace
cuarenta afios pero ahora siente los pasos de animal grande de los
movimientos sociales (sobre todo indigenas) que retan a los arquedlogos, los
impugnan, sefialan su cara oscura. Ante ese reto los arquedlogos callan —y
siguen haciendo lo que siempre hicieron: huir del contexto— o hablan el
lenguaje multicultural. Hablan de diadlogo, de consenso, de negociacion. Hablan
un lenguaje vacio, lleno de nada.

Por si fuera poco, varios movimientos sociales, sobre todo
organizaciones indigenas, exponen su mecanismo y retan su monopolio. Los
discursos arqueoldgicos relacionados con la creacion y el funcionamiento de
las sociedades nacionales —un ethos moderno inseparable de la constitucion
de un orden mundial en el cual el nacionalismo y el colonialismo se co-
produjeron en la senda evolucionista— pierden sentido ante la consolidacion
del multiculturalismo, un nuevo tipo de organizacion social que re-organizé los
cimientos de la modernidad. Tampoco pueden sostenerse airosos ante el
embate de potentes voces disidentes que enfrentan su representacion y
cuestionan sus formas de relacionamiento. Ante esta situacién los arquedlogos
tienen dos opciones: contindan haciendo lo que hacian, en cuyo caso la
impugnacion a su trabajo sera creciente, o se embarcan en practicas distintas
que llamaré arqueologias de otra manera y que han creido en la genuina
necesidad de reunir conocimiento y poder (separados desde el siglo XIX en
Occidente, salvo en el marxismo) y han vuelto conscientemente politicas las
intervenciones disciplinarias. No lo han hecho en la militancia del discurso
arqueoldgico por el suefio multicultural, del cual toman distancia, sino en vias
que se abren a su condicion politica, situada y contemporanea y que buscan
sus limites establecidos y los impugnan: descreen de lo objetual (objetividad,
objetivizacion: cdmo se vuelve objeto sometido aquello que es vida, agencia,
acontecimiento), de la preterizacion (el confinamiento en el pasado de las
alternativas a la modernidad), de la violencia sobre otras temporalidades, de la
reificacion de su campo experto. No sélo descreen de sus preceptos: también
militan contra ellos.. Esas arqueologias aun son marginales (para un aparato
gue rehudsa relajar sus seguros monopolicos) pero no pueden ser negadas, a
pesar de la intolerancia de los arquedlogos que aun creen en las bondades del
saber moderno y soslayan el activismo de una militancia antisistémica que
busca aliados en la gente en vez de objetos de estudio; soslayan un
acompafamiento solidario que busca hacer arqueologia con la gente en vez de
buscar gente para la arqueologia.’ Esas arqueologias no conciben la historia
como un proceso cronolégico lineal y teleolégico sino como una
heterogeneidad multitemporal (Garcia 1989), un lugar de entrada para hablar
de historias locales y su relacion en red con otras historias (lo que otorga la

® Esa es la trampa de la etnoarqueologia, promocionada como la humanizacion de la
disciplina a través del contacto con la cultura viva. Su atraccién de la gente a la
arqueologia, sin embargo, sélo busca ampliar su horizonte hermenéutico. La gente
gue estudia es objeto develado, medido, disciplinado. La etnoarqueologia refuerza la
mirada logocéntrica, evita el camino intersubjetivo, somete la multiplicidad, produce
insumos para el saber experto. No le importan los sujetos que estudia tan
juiciosamente (esos objetos maoviles) sino la informacion que producen para la
metarrealidad arqueoldgica.



perspectiva global) en vez de hablar de grandes narrativas. Este cambio de
consideracion lleva las diferencias culturales al campo de las diferencias
coloniales: vuelve politica la asepsia multicultural que quiere desracializar y
vaciar de poder las relaciones coloniales a través del culturalismo.

Pregunto, entonces: ¢ como representamos los arquedélogos hoy en dia?
Stephen Tyler (1986) argumentd que la etnografia no debe representar, que la
ideologia de la representacion es una ideologia del poder, que para romper su
embrujo tendriamos que atacar la escritura, la representacion totalista y la
autoridad autorial. El asunto es provocador y no podria no estar de acuerdo:
me seduce el panorama de una arqueologia fragmentaria (qQue no aspira a la
totalidad), que no se sumerge en el pasado para encontrar estructuras
racionales profundas (siempre en lucha con el irracional animal humano) sino
gue habita en la superficie del mundo para dar cuenta de su estado precario;
gue no se preocupa por la forma porque sabe que puede tomar cualquiera 'y
que la escogida siempre sera irrealizada. Pero Tyler sugiere no representar y
alli las aguas cenagosas nos llegan al cuello. El reto indigena al monopolio
(narrativo y de objetos) de la disciplina desnuda lo que el discurso de los
arqueologos no quiere decir: mide su silencio. El mutismo de los arquedlogos
ante las transformaciones de la sociedad (su juego evasor con los tiestos) no
es su fortaleza disciplinaria sino su debilidad. Callar elude las presiones del
contexto, esconde la cabeza en la arena. Ni el reto indigena ni el menoscabo
disciplinario deberian conducir al triste espectaculo de una arqueologia que no
representa (o0 que pretende no representar), que se hace a un lado
escamoteando su responsabilidad, ya sea como oportunismo 0 como
aislamiento. La oportunidad es otra: representar de otra manera, exponiendo la
naturaleza filosofica del animal disciplinario ante la mirada (indiscreta, acaso)
de los demas. Encontrar a las comunidades locales no es apropiar su
representacion, como hizo por tantas décadas la arqueologia, sino
acompanfarla. Este auto-examen no agota el asunto, sin embargo. En vez del
silencio (no ya de la asepsia cientifica sino del cinismo multicultural), asimilador
y paternalista, la arqueologia puede hablar de otra manera, asi como los
pueblos indigenas empiezan a hablar desde plataformas de enunciacion
inéditas. Pongamos la casa en orden, entonces: ni caridad intelectual ni
arrogacion abusiva. Esta limpieza doméstica posiciona la disciplina en el
multiculturalismo por fuera de los deseos institucionales —que s6lo parecieran
necesitarla para contar una temporalidad ya anacronica, la del colectivo
moderno/nacional. La posiciona de tal manera que abre su espectro de
intervencidon y rompe los consensos disciplinarios, ya no tensos alrededor de
posturas tedricas disefladas para tratar con cosas (historia cultural,
procesualismo, etc) sino destrozados por posturas frente a la gente. Por eso ya
no podemos seguir hablando de arqueologia; es mas prudente (y necesario)
usar el plural e indagar por las diferencias.

Arqueologias y otros tiempos

Las arqueologias contemporaneas se hacen en un escenario tenso y
conflictivo, el multicultural, donde la identidad viste variados trajes politicos. La
arqueologia sabe que las disciplinas sociales crearon las politicas de identidad
gue necesito el proyecto moderno. Sabe que crearon dos entidades opuestas,
mostrando los dientes en una lucha desigual: sociedad nacional y alteridad



(étnica o de otra clase). La creacion del yo moderno, que se hizo habitar en el
jardin nacional, y del otro, que se situ6 fuera, estuvo enmarcada en una
filosofia esencialista que constituyo el sentido de las identidades al margen de
tiempo y lugar: las volvié incontingentes, las reifico, las fetichizé. Las disciplinas
sociales fueron grandes productoras esencialistas. También la arqueologia: su
temporalidad reificé y fetichizo culturas, lugares, objetos.

Hace unas pocas décadas, sin embargo, el esencialismo de las
disciplinas sociales mudo: empezaron a hablar de des-localizacion, lugares-
tiempos ndmadas, culturas moviles y permeables; empezaron a hablar desde
una filosofia constructivista. Ese cambio, tan notable y tan idéntico en todas, se
debe a la politizacion de la cultura y a la culturizacion de la politica. La cultura,
antes su patrimonio incontestado (sobre todo de la antropologia y, adjetivada
como material, de la arqueologia), paso a ser elemento central de las agendas
de los movimientos sociales. Asustadas, las disciplinas sociales decidieron
actuar: ante los esencialismos movilizados en la base, capaces de
desestabilizar un sistema al cual esas disciplinas pertenecen y al cual deben su
vida, vistieron un traje constructivista. Ahora cultura e identidad fueron méviles,
coyunturales, estratégicas.

El constructivismo no tuvo que hacer su casa a finales del siglo XX: llegé
a una casa ya hecha, ya habitada. La casa habia sido levantada por el
humanismo desde el siglo XVI y ya habia acogido otros huéspedes. Ahora el
turno fue para las disciplinas sociales re-funcionalizadas por el discurso
multicultural, vueltas sobre sus pasos (de los cuales renegaron) ante
sindicaciones de complicidad con el colonialismo. La co-habitacion produjo una
mezcla potente, el humanismo constructivista, vendido como el producto mas
nuevo y mas realista de la izquierda Occidental, esa que quiso recuperar el
horizonte histérico de la modernidad destrozado por la burguesia
decimononica. Contra ese humanismo se levantdé Michel Foucault. En 1966,
poco después de la publicacion de Las palabras y las cosas, concedio una
entrevista a Madelaine Chapsal, de La Quinzaine Littéraire, en la que dijo:

Mi trabajo consiste en liberarnos, definitivamente, del humanismo y en este

sentido mi empefo es un trabajo politico en la medida en que todos los

regimenes del Este y del Oeste hacen contrabando con sus malas mercancias
bajo la bandera del humanismo... Lo que me irrita del humanismo es que es,

ademas, el parapeto tras el que se refugia el pensamiento mas reaccionario, el
espacio en el que se asientan alianzas monstruosas e impensables (Foucault

1991:35-36).

Esta declaracion parece sorprendente: ¢ quién osaria levantar un proyecto politico
contra un producto promocionado como el Unico decente (jy original!) de la
modernidad: libertario, creativo, democratico? ¢ Acaso Foucault se referia al
humanismo marxista, que buscaba acabar con la sociedad de clases y, por lo
tanto, declaré coyuntural la dictadura del proletariado? ¢ Acaso al humanismo
desactivante de Sartre, quien llamo “tiempo débil de una progresion dialéctica” al
movimiento de negritudes? En la segunda mitad del siglo XX, ante el avance de
los nacionalismos radicales en Africa, el humanismo fue el arma bésica de los
apologos europeos del ecumenismo trascendente; sin embargo, ese ecumenismo
debia responder preguntas elementales que no respondio: ¢ desde dénde era
enunciado?, ¢por quién?; ¢ por un altruismo que buscaba eludir los avatares del
orden multinacional? El ecumenismo se levant6 sobre principios Occidentales que
sacrificaron las diferencias en el altar del consenso (o, lo que fue mas frecuente,



en la sangria de la imposicion ideoldgica). A ese humanismo ecumémico se referia
Foucault. Apenas tomaba forma su version contemporanea, la version multicultural
gue hace suya una agenda constructivista, tan desactivante de los
empoderamientos radicales como la de Sartre pero mas explicita en la condena de
los esencialismos, a los que reifica y estigmatiza como los nuevos demonios de

los proyecto de identidades culturales.

El humanismo constructivista que muestra la cultura (y su construccion de
tejido social a través de la identidad) y la identidad (y su construccion de sentidos
sociales a través de la cultura) como situacionales, fluidas, coyunturales y
estratégicas se ha edificado sobre una postura militante contra los esencialismos,
sobre todo étnicos.® El constructivismo no considera la diversidad como una
naturaleza sino como un producto historico atravesado por relaciones de poder; la
diferencia ocurre entre grupos sociales y debe ser entendida en términos de su
historicidad. Ante el poder esencialista, sobre todo de las agendas étnicas (que
politizaron la cultura y culturizaron la politica), el humanismo adopta una agenda
constructivista que busca desencializar cultura e identidad. Para ese humanismo
constructivista los esencialismos son innecesarios, estridentes y,
fundamentalmente, peligrosos porque enfrentan formaciones sociales (muchas
veces de manera violenta, como en las guerras inter-nacionales en los Balcanes y
Africa) que, de otra manera, podrian estar sentadas en la mesa de la civilizacion
negociando sus diferencias fraternalmente.

En este asunto hay en juego mucho mas que una simple reorientacion
filosofica, un simple cambio de tercio en el escenario de la identidad y la cultura:
mientras el humanismo constructivista se presenta como una evolucién natural y
real del pensamiento sobre la sociedad y la cultura (a la guisa de la naturalizacién
de los argumentos de Comte sobre los sistemas de pensamiento) los
esencialismos, que luchan por encontrar su camino profundizando sus trincheras
radicales, son presentados como irreales y retardatarios. Ademas, el humanismo
constructivista confunde politica con ontologia: pretende que los conflictivos
resultados de la promocién y proteccién de la alteridad por las politicas
multiculturales son expresiones ciertas de su naturaleza violenta y no
consecuencia de sus movilizaciones intencionadas —que fragmentan las
alteridades, evitan su potencia en red y enfrentan las diferencias asi
fragmentadas. La confusion puede no ser deliberada (aunque dudo que no lo sea)
pero esta alimentada por un prejuicio ideolégico: ver la coexistencia de alteridades
como socavamiento del orden (post) moderno. Por lo tanto, su desactivacion,
vestida de ecumenismo trascendente, es tarea prioritaria de saberes que se
reconocen como guardianes de un reino soélo posible en la memoria y sélo
redimible en la nostalgia.

Las arqueologias de otra manera no han sido ajenas a este debate y han
sido conscientes de que una de las méas notorias contradicciones funcionales de la
retérica multicultural es la creacién de diferencias esencializadas (en lo que radica,
por cierto, su efectividad y su efectismo) y, al mismo tiempo, la condena de los
esencialismos porque en ellos descansa, potencialmente, la génesis de las
posturas radicales y empoderadas que teme y rechaza. La alteridad debe

® Escribo sobre todo para resaltar que, no por azar, los esencialismos étnicos son el
blanco central de los ataques humanistas/constructivas. No en vano las identidades
étnicas vivieron, siempre, en el lado oscuro de la modernidad. Que ahora salgan a la
luz —y que lo hagan por sus propios medios— no puede menos que preocupar y
enfurecer a los guardianes de Occidente.



moverse, con un extraordinario y cuidado equilibrismo, por una tenue (pero firme)
linea de identificacién atemporal y descontextualizada pero evitando la estridencia
esencialista (como si las esencias pudieran existir, pero en silencio, sin insinuarse
demasiado, reservando su exhibicion sélo para entre casa y para el mercado de lo
exotico). La estigmatizacion de los esencialismos —misticas de la diferenciacion,
para usar el término de Sarlo (1994:154)— que hace la plataforma constructivista
de la que parte la arqueologia multicultural milita en contra de la posibilidad de
entender por qué surgen y cuales son las consecuencias de su despliegue; esa
tarea cartografica redimensionaria los horizontes de intervencion de la disciplina,
alejandola de una nueva mirada distanciada.

La marca fundamental del descontento de los intelectuales Occidentales
con la modernidad y su complicidad con el colonialismo fue su retorno a la fuente
original: humanismo renacentista, razon histérica, capacidad emancipadora del
saber. Las modernidades alternativas han sido edificadas sobre ese retorno. Pero
esas alternativas siguen siendo modernas. Las arqueologias de otra manera
huyen de la modernidad, haciéndose en relacion con vidas edificadas —o que
buscan edificarse— por fuera de las exigencias Occidentales. Por eso habria que
entender la diferencia como la determinacién y visibilizacion de la especificidad de
los sujetos histoéricos, no como la enemiga de la modernidad, finalmente
domesticada y organizada por el multiculturalismo. Eso no lo puede hacer la
arqueologia multicultural, tan empefiada en alimentar al nativo histérico’ como en
preservar sus privilegios. Ante esos empefios recolonizantes se abren las agendas
locales, muchas veces esencialistas. Ese esencialismo, no solamente estratégico,
molesta a los arquedlogos multiculturales, prestos en desactivarlo y deslegitimarlo.
La arqueologia multicultural condena el esencialismo de muchas historias por
“irreal" (o, por lo menos, por falto de realismo), haciendo caso omiso del hecho de
que buena parte de las representaciones historicas no académicas es
abiertamente esencialista. Ademas, incurre en una paradoja brutal: sigue hablando
de culturas arqueoldgicas cerradas y auto-contenidas y sigue territorializando a los
indigenas, fijandolos a un territorio ancestral, a unas practicas, a unas tecnologias,
a pesar de que adhiere a una plataforma constructivista que desdefia los
esencialismos locales.

Las arqueologias contemporaneas juegan su suerte en un escenario que
enfrenta esencias y construcciones. Esa suerte quizds encuentre en la mirada
etnogréfica una fuente prodiga de relacion reflexiva entre observador y observado.
La arqueologia desdefio la etnografia (esa cosa que hacen los antrop6logos,
incbmodos compafieros de cama a quienes no se habla, con quienes no se
comparte) sélo para descubrir ahora, en ella, la posibilidad de conectar pasado
con futuro —de disolver el pasado como lugar politico de desconexién de la vida

" Llamaré nativo histérico a un sujeto que la arqueologia multicultural considera
guardian altamente calificado de la historia por auténtico y continuo y a quien carga
con el peso de la culpa occidental porque ve en él, que cree (y quiere) unido
organicamente con su pasado (un pasado auténtico), al actor capaz de recuperar y
potenciar el sentido de unidad y de armonia con la historia, redimiendo las
depredaciones temporales de la postmodernidad. Pero cuando los nativos aventuran
por fuera del nuevo canon de la representacion multicultural (mas estrecho y vigilado
que los canones colonial y moderno) su autenticidad se pone en entredicho y sus
derechos son limitados. El nativo histdrico es auténtico mientras siga los senderos de
la historia “cierta” (¢la de las disciplinas expertas?), no “invente” tradiciones de la
“nada” y use el pasado solo en la construccion de identidades que placen al mercado.



de los otros, de su preterizacion. Ahora ha encontrado que los arquedélogos y las
comunidades locales pueden participar de una alternativa relacional, en un sentido
doble: (a) como interaccion de vidas y seres (las cosas de antes, ahora parte de
un universo animado); y (b) como entendimiento intersubjetivo (¢,no es ese, acaso,
el sentido original de la etnografia?) Las arqueologias en relacion son etnogréficas
en una gran medida porque su nucleo esta constituido por relaciones y
significados entre individuos, no entre cosas. De las etnografias arqueoldgicas y
de las arqueologias etnograficas puede esperarse, por lo menos, el derrumbe del
edificio auto-referencial de la disciplina. La experiencia intersubjetiva como lugar
del conocimiento ofrece otras oportunidades: conocer deja de ser funcion de una
prescripcion metodoldgica para ser fruto de una relacion intersubjetiva que acerca
mundos distintos. Ese acercamiento puede abrir alternativas de vida y de accion
que son, en realidad, alternativas a la cosmologia Occidental. Alli hay una fuente
generosa de oportunidades que la arqueologia apenas empieza a considerar. El
espacio intersubjetivo del encuentro etnografico promueve y exige el
cuestionamiento del objetivismo. La experiencia intersubjetiva muestra que el
conocimiento no tiene objetos sino que los hace —o deshace, dudando de la
mirada logocéntrica.

Usualmente los miradores teoricos que los arquedlogos construyen para
tener una mejor vista de su trabajo (y, muchas veces también, para eludir su
responsabilidad) estan alejados de la practica, como si la reflexion sobre
preocupaciones generales ya ocurridas los protegiera de los procesos a los cuales
contribuyeron, intencionadamente o no. Las genealogias de trayectorias
arqueoldgicas particulares construidas alrededor de su relacion con el
nacionalismo han probado su utilidad para descubrir la naturaleza
social/contextual de la disciplina. Sin embargo, carecen del ingrediente esencial de
las etnografias: el presente etnografico en el cual todos estamos atrapados y que
nos obliga a confrontar nuestro trabajo en tiempo real mas que como
consecuencia del legado inevitable de ancestros lejanos. Mas que cualquier cosa,
las etnografias arqueoldgicas son espejos donde podemos contemplar nuestro
rostro, algunas veces distorsionado.

Gracias

La foto de Gusinde fue publicada en Fueguinos. Fotografias siglo XIX y XX.
Imagenes e imaginarios del fin del mundo, editado por Margarita Alvarado,
Carolina Odone, Felipe Matura y Danae Fiore (Pehuén, Santiago, 2007).
Agradezco a los editores la autorizacion para reproducirla.

Referencias

Foucault, Michel
1991 A propésito de “Las palabras y las cosas.” En Saber y verdad, pp 35-
36. La Piqueta, Madrid.
Garcia, Néstor
1989 Culturas hibridas: estrategias para entrar y salir de la modernidad.
Grijalbo, México.
Geertz, Clifford
1973 La interpretacion de las culturas. Gedisa, Barcelona.



Sarlo, Beatriz
1994 Escenas de la vida posmoderna. Ariel, Buenos Aires.

Snow, Charles Percy
1959 Two cultures and the scientific revolution. Cambridge University
Press, Cambridge.
Trouillot, Michel-Rolph
2011 Transformaciones globales. La antropologia y el mundo moderno.
Universidad del Cauca-Universidad de los Andes, Popayan.
Tyler, Stephen
1986 Post-modern ethnography: from document of the occult to occult
document. En Writing culture: the poetics and politics of
ethnography, editado por James Clifford y George Marcus, pp
122-140. University of California Press, Berkeley.



